
                                                              
 PONTÍFICIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO-PUC-SP 
  
        
 
                                          
                                              
                                         
                                            
                                             Adriana Ingrid Anfora 

 
 
 
 
 
 
 

Grotesco e ironia em Macário de Álvares de Azevedo: 
 transgressão, spleen e utopia 

 
 
 
 
 
 
                                      
 
                                           

 
MESTRADO EM LITERATURA E CRÍTICA LITERÁRIA 

 
 

                                                  
      
 
                                            
 
 
                                            

SÃO PAULO 
2012 

 
 



 2 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO-PUC-SP 
 
 
 
 
 
 
 

Adriana Ingrid Anfora 
 
 
 
 
 
 
 

Grotesco e ironia em Macário de Álvares de Azevedo: 
 transgressão, spleen e utopia. 

 
 
 
 
 
 
 
  

   MESTRADO EM LITERATURA E CRÍTICA LITERÁRIA 
 
 
 
 

                                          Dissertação apresentada à Banca Examinadora da 
                                          Pontifícia Universidade  Católica  de  São  Paulo,                       
 como  exigência  parcial  para obtenção do título  
 de  MESTRE  em Literatura  e  Crítica  Literária,  
                                          sob  orientação  do  professor   Doutor  Fernando  
 Segolin. 
 
       
 
 
                                              SÃO PAULO 
                                                   2012 



 3 

  
                                                      
 
 
 
 
       
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                                                   Banca Examinadora 
                       
                                                      
                                                       _________________________________     
 
 
                                                       _________________________________ 
                                                        
 
                                                       _________________________________ 
 
                                                        
      



 4 

DEDICATÓRIA 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                       Ao meu marido Alexandre. 
 
 
 
                                              
                                                 
 
  

 

 

 

 

 

 

 

                   Aos meus pais Nelson Cassiano da Silva e Maria José da Silva. 

E uma especial dedicatória a minha sogra Vera Lúcia Holgado 

Munhoz que me incentivou a prosseguir com o mestrado.                                  

 

 

 

 

 

 



 5 

AGRADECIMENTOS 

 

 Ao Professor Doutor Fernando Segolin que soube conduzir 

com maestria a minha dissertação, colaborando imensamente com 

as suas reflexões, agregando a sua sabedoria para um melhor 

desenvolvimento do projeto. 

  

 À Professora Doutora Maria Aparecida Junqueira que 

ajudou imensamente com suas observações. 

 

 À Professora Doutora Luzia que foi muito objetiva e 

coerente em seus apontamentos. 

 

 À Professora Maria José Gordo Palo, à secretária Ana 

Albertina e aos amigos dos estudos pós-graduados. 

 

 Agradeço a Deus por esse dom que me faz crescer cada dia 

mais, auxiliando, sobretudo, no meu desenvolvimento humano e 

espiritual. 

 

 

 

 

 

 

 



 6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                       

 

 

 

 

 

 

                                                 

 

 

 

 

                                            “Nada é mais repugnante do que a maioria, pois 

                                            ela  compõe-se  de   uns   poucos    antecessores  

                                            Enérgicos;   velhacos  que   se   acomodam;   de  

       fracos,  que  se  assimilam,  e da massa  que  vai 

       atrás de rastros,  sem nem de longe saber  o  que 

       quer.”   (Johann Wolfgang Von Goethe) 

 

 



 7 

 

 

 

ANFORA, Adriana Ingrid. Grotesco e ironia em Macário de Álvares de 

Azevedo: Transgressão, spleen e utopia. Dissertação de Mestrado. 

Programa de Estudos Pós Graduados em Literatura e Crítica Literária. 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, SP, Brasil, 2012. 119f.  

 

 

RESUMO 

 

 A presente análise tem por objetivo o estudo do drama Macário de 

Álvares de Azevedo, com o propósito de assinalar cada um dos conceitos 

relativos ao grotesco, ironia, transgressão, utopia e spleen, e verificar como 

cada elemento compõe a estrutura textual azevediana, tendo em vista a 

inter-relação entre esses mesmos componentes. A base fundamental da 

dissertação será a relação entre termos antagônicos que permearão os 

aspectos contrapostos do real e do onírico, possibilitando deste modo, uma 

atmosfera macabra, a irrupção do sobrenatural em função dos desajustes do 

homem que vive o dilema em seguir preceitos moralmente instituídos pela 

sociedade na qual vive ou deixar-se então guiar por sua natureza, seus 

princípios e valores. O grotesco, que está sendo investigado nessa 

dissertação, é o romântico, que visa, sobretudo, à revolta do indivíduo 

frente à realidade, que não lhe permite viver plenamente e, por essa razão, 

acaba criando um mundo paralelo, para que suas aspirações tomem parte 

em todo esse processo. 

 

 

Palavras chave: romantismo, grotesco, ironia, utopia, transgressão e spleen. 



 8 

 

 

ANFORA, Adriana Ingrid. Grotesque and inony in Macário of Álvares de 

Azevedo: transgression, spleen and utopia. Master’s degree dissertation. 

Programa of Pos- Graduate Studies on Literature and Literature and 

criticism. Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, SP, Brazil, 2012. 

119f.  

 

 

ABSTRACT 

 

 This analysis aims to study drama Macário of Álvares de Azevedo, 

in order to point out each of the concepts of the grotesque, irony and 

trangression, utopia and spleen, and see how each element composing the 

text structure azevediana, taking into view of the relationship of 

antagonistic terms that permeates the opposing aspects of reality and 

dream, enabling thus a macabre atmosphere, the irruption of the 

supernatural in terms of imbalances of the man who lives below the 

dilemma in moral precepts established by society in which he lives or let 

nature guide their principles and values. The grotesque being investigated 

in this dissertation in the romantic who seeks, above all, the revolto of the 

individual against the reality that we can live fully and for that reason, it 

creates a parallel world that their aspirations to take part in this process. 

 

 

Key-words: romanticism, grotesque, irony, utopia, trangression and spleen. 

 

                                                   

 



 9 

 

 

Sumário 

 

Introdução................................................................................................10                                             

CAPITULO I 

1.0 – Macário um drama experimental.....................................................16 

CAPITULO II 

2.0 – Do grotesco e da ironia.....................................................................22 

2.1 – Grotesco e ironia no mundo da arte..................................................22 

2.2 – Grotesco e ironia no romantismo......................................................29 

2.3 – A irrupção do grotesco fantástico.....................................................40 

2.4 – A ironia romântica: A pendularidade  do ser....................................45 

2.5 – A ironia Humoresque........................................................................57 

CAPITULO III 

3.0 – O panorama da obra...........................................................................63 

3.1 – Macário encontra o seu Mefistófeles presente na tragédia Fáustica..69 

3.2 -  O Satanismo em Macário...................................................................79 

3.3 – A cidade de São Paulo descrita ironia: A morada de Satã.................82 

3.4 – A insatisfação romântica: O spleen de Macário.................................87 

3.5 – A influencia Byroniana em Macário: A tragédia vivida e a rebeldia 

como fuga da realidade................................................................................94 

3.6 – Utopia: Uma viagem ao fundo do ego..............................................102 

3.7 - A rejeição aos parâmetros sociais gerando o grotesco, ironia, 

transgressão, utopia e o spleen..................................................................107 

Considerações Finais.................................................................................113 

Referências................................................................................................116 

 

 



 10 

 Introdução 

 

 Álvares de Azevedo morreu um pouco antes de completar vinte e um 

anos. Por esse motivo, não teve tempo para o amadurecimento das suas 

idéias, e o seu desejo de criar um modelo novo de teatro, revelado pelo 

autor no prólogo de Macário, não pôde ser desenvolvido da maneira como 

gostaria, em decorrência de sua morte precoce. No prefácio intitulado Puff, 

o autor faz uma explanação relativa ao projeto ambicioso que intencionava 

elaborar, e cita alguns autores que muito o influenciaram nas suas 

investidas em promover algo que realmente fosse adequado para os palcos 

brasileiros. Ao demonstrar consciência da sua tentativa dramática e cênica, 

Azevedo propõe uma crítica à sua criação, que propicia ao poeta debater e 

questionar sobre as qualidades e limitações que o texto ainda inspira, 

promovendo, desse modo, uma discussão e compreensão relativa à 

literatura de um modo geral. O senso crítico favorece inúmeras reflexões 

concernentes à literatura, questões que são retomadas em Macário. A 

composição irônica é um método crítico-estilístico, um aspecto da arte 

romântica, que proporcionará ao escritor romântico a capacidade de exercer 

o papel de crítico de sua própria obra.  

 Ao sistematizar o protótipo ideal cênico, Álvares de Azevedo deixa 

transparecer certas semelhanças com o manifesto Cromwell, escrito por 

Victor Hugo, que tinha por objetivo o rompimento com a tradição clássica. 

O ideário hugoano consiste numa estética inovadora e que estabelece 

vínculos com elementos composicionais inovadores, assim como o 

grotesco, o humor e o disforme, para que, deste modo, se possa gerar um 

equilíbrio nas artes entre o feio e o belo. A junção de pólos opostos como o 

Grotesco e o Belo se torna fundamental por permitir uma compreensão 

mais ampla da existência humana. Na concepção de Azevedo, a sua obra 

Macário ainda não era o modelo teatral que o poeta havia programado 



 11 

como seu modelo ideal, pois fazia parte apenas de um experimento que se 

pretendia desenvolver ao longo do tempo. O autor da Lira dos vinte anos, 

apesar da crítica que desfere a sua obra dramática no prefácio Puff, 

elaborou o texto com extremo cuidado estrutural, sempre dialogando com 

expoentes da literatura romântica, a exemplo de Goethe, Schiller, Byron e 

tantos outros que o inspiraram a compor Macário. A autoconsciência de 

Azevedo em relação as suas obras, sobretudo no que se refere a sua 

tentativa teatral é tão enfática, que o autor argumenta que seu projeto não 

foi criado para ser encenado, mas apenas para leitura, e afirma: é declarar 

que o meu tipo, a minha teoria, a minha utopia dramática, não é esse 

drama que aí vai (2006:20) 

 No universo da arte grotesca, o fantástico e o excêntrico se 

sobrepõem à realidade prosaica, desintegrando a ordem e os padrões 

vigentes. É como se, diante de um mundo onde as características e o 

sentido de tudo aquilo que faz parte do domínio natural da existência 

humana, a realidade repentinamente se revelasse alheia e totalmente 

estranha à compreensão do indivíduo. E se tratando do aspecto que permeia 

a literatura romântica, as concepções hogoanas enfatizam a grande 

importância da afiguração do elemento grotesco no drama. Essa proposição 

de Hugo fixa suas intenções como um contraponto à idealização artística. O 

mundo controverso do grotesco diverge da composição do universo 

clássico por exibir uma constante mutação, acarretando, dessa forma, uma 

bicorporalidade em que as substâncias se modificam. Victor Hugo 

propagou a sua concepção do contraste como elemento fundamental do 

drama, gênero romântico por excelência, que encontra suas bases na 

tragédia shakespeariana. Na concepção dos autores românticos, sobretudo 

Victor Hugo, a legítima beleza se define pela sintonia dos pólos opostos, 

pois os elementos Belo/Feio e Sublime/Grotesco não podem ser analisados 

separadamente. Nesse sentido, o grotesco é concebido como uma peça 



 12 

fundamental da arte romântica que estabelece uma cisão com os padrões da 

arte clássica, que prima pelo formato harmonioso, e nesse processo de 

ruptura, a arte grotesca abre caminho para a manifestação do insólito, do 

exótico e de situações excêntricas. 

 A esse respeito, pretendemos elaborar uma análise com relação ao 

gênero grotesco em Macário de Álvares de Azevedo, estabelecendo 

conexões com elementos que o romântico utilizou para expressar sua 

inquietação e desconformidade com a realidade. A ironia romântica, a 

transgressão, a utopia e o spleen são mecanismos essenciais para entender a 

expressão do Ser que se encontra dividido entre o real vigente e o ideal de 

vida que se adéqua a sua personalidade fragmentada. O choque que se 

estabelece entre essas duas realidades distintas refletem em colisão com os 

valores morais da sociedade, pois o indivíduo acaba projetando outro 

mundo que se opõe aos princípios instaurados pelo universo que realmente 

está fadado a viver.  

 Analisaremos o grotesco fantástico que institui uma atmosfera 

imprecisa, onde predomina o sobrenatural como a figura de Satã no texto 

de Macário, e que intensifica o aspecto ambíguo da obra, e subvertendo a 

ordem que regulamenta as questões do mundo no qual estamos inseridos, 

propiciando, dessa forma, a representação de um real que está 

completamente aquém da compreensão humana. 

 A insatisfação, que toma conta da personagem Macário,  torna-o um 

indivíduo solitário, que busca incessantemente respostas, com o intuito de 

obter um entendimento mais amplo sobre assuntos referentes à sua 

existência, o que acaba gerando, através da divisão da sua consciência, 

outro aspecto da realidade, onde o ser demoníaco dita as leis e organiza 

essa nova ordem que se afigura. A presença da personagem Penseroso, que 

marca a outra personalidade do protagonista e que direciona Macário a um 

caminho de esperança e crença, favorece o debate em que os valores morais 



 13 

da sociedade são relativizados, em nome da liberdade absoluta a que o 

romântico almeja e que não lhe permite viver. A atmosfera pendular entre o 

real estabelecido e o universo idealizado pelo ser, pavimenta um mundo 

totalmente estranho e fora dos parâmetros a que o homem está acostumado, 

neste caso ocasionando a irrupção do grotesco, onde as regras normativas 

da sociedade já não mais predominam. 

 Estudaremos a ironia em Macário, que se traduz pela atitude 

transgressiva do indivíduo frente aos padrões que o impedem de alcançar o 

absoluto. E que se apresenta numa constante pendularidade entre a visão 

crítica do mundo, em que o indivíduo chega à conclusão da impossibilidade 

de resgatar a unidade perdida, e a fé na possibilidade de resgate da unidade. 

A ironia humoresque será especialmente tratada nessa dissertação, por ter 

sido de grande importância para o romantismo alemão e por Álvares de 

Azevedo ter sido influenciado por alguns escritores românticos. A 

influência que se verifica em Macário, é a obra Fausto, de Johann 

Wolfgang van Goethe. Por essa razão, traçaremos alguns aspectos de 

semelhança e de diferença entre as duas obras, sobretudo, no que se refere 

às figuras satânicas em ambos os textos. A função atribuída ao satanismo 

em Macário será abordada como uma projeção de atitudes transgressivas e 

o rompimento com a realidade em vigor, trazendo à tona a discussão sobre 

assuntos relacionados aos conflitos existenciais do homem.  

 O termo spleen é descrito nessa dissertação como um componente 

estrutural do temperamento de Macário, pois o desencanto da vida se faz 

presente no modo como o protagonista conduz as suas ações e também 

como perscruta a realidade à qual está inevitavelmente fadado. O termo foi 

difundido por Charles Baudelaire e está relacionado a pessoas que têm 

idéias extravagantes ou hábitos estranhos, assim como o protagonista, 

sempre obcecado pela morte. A melancolia, que encontra a sua expressão 

mais clássica no spleen, e também no desencanto e transgressão presentes 



 14 

na figura lendária de George Gordon Byron, caracterizam o espírito 

romântico de ser, que foi uma das influências marcantes no processo 

criativo de Azevedo. 

 A utopia romântica concentra-se na busca constante do homem por 

um lugar onde possa alcançar a sua plenitude; por essa razão, o ser se torna 

um indivíduo itinerante, com uma tendência natural ao escapismo. A 

personagem Macário não tem uma direção certa a seguir, o seu caminho é 

para qualquer parte, se tornando um andarilho de lugar algum. O lugar que 

se encontra muito distante e que ficou perdido no espaço e no tempo é que 

permitiria ao indivíduo resgatar a sua outra metade e unir novamente o ser 

à sua essência. Muito longe de atingir esse ideal, o homem vive em 

constante conflito, em decorrência da ruptura que o separa do desejo de 

seguir seus impulsos naturais.  

 A inadequação do ser romântico diante do mundo objetivo com suas 

questões práticas e cotidianas colaborou para que o indivíduo trouxesse à 

tona assuntos relacionados à subjetividade. Essa falta de sintonia com a 

organização da realidade permitiu que temas referentes ao grotesco 

fantástico, à ironia, ambientes sombrios e poemas que despertassem 

incertezas, povoassem o universo inóspito do homem que busca resgatar 

sua completude. Mesmo rejeitando os padrões do sistema social a que está 

irremediavelmente ligado, o indivíduo se dá conta da sua necessidade em 

obedecer às regras impostas pela sociedade que refuta, tornando-se, desse 

modo, um ser que oscila entre sua natureza e tudo aquilo que lhe foi 

determinado. É com essa pendularidade romântica que se configura a 

ironia. A união entre o real e a natureza é perseguida constantemente pelo 

ser, mas ao se dar conta de que a junção a que tanto almeja fica relegada ao 

patamar da utopia, o homem se torna uma figura desiludida e cética, 

resultando num estado a que denominamos spleen. E a apatia e a 



 15 

indiferença fazem com que o romântico cometa todo o tipo de perversão, 

debatendo-se, assim, com a realidade que já não o satisfaz. 

 Deste modo, a presente dissertação divide-se em três capítulos. O 

primeiro, intitulado “Macário: um drama experimental” aborda sobre a 

introdução da obra estudada, onde Azevedo expõe suas intenções e críticas 

relativas ao seu drama que, segundo ele, seria apenas um protótipo daquilo 

que estava realmente planejando desenvolver para os palcos brasileiros. O 

segundo capítulo, denominado “Do grotesco e da ironia”, apresenta o 

conceito do grotesco empregado na arte e as teorias hugoanas sobre a 

importante presença desse estilo na literatura, bem como a ironia 

empregada nesse caso, como um dispositivo de negação do absoluto. O 

terceiro capítulo, nomeado “O panorama da obra”, explana sobre a 

influência da tragédia faústica em Macário e promove a inserção dos 

conceitos de grotesco, ironia, transgressão, spleen e utopia no drama. 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 16 

Capítulo I 

 

1. Macário: um drama experimental 

  

 O jovem autor Álvares de Azevedo morreu um pouco antes de 

completar 21 anos de idade, por essa razão não teve tempo para aprimorar 

sua obra. No entanto, seus escritos de cunho poético demonstram a 

capacidade criativa e o talento do autor que ambicionava e se preocupava 

com o desenvolvimento do teatro brasileiro, sobretudo, no que concerne à 

dramaturgia cênica. 

 Numa espécie de introdução, intitulada Puff, Azevedo faz um breve 

comentário crítico do que estava propondo, ao realizar sua obra mais 

intrigante. Mesmo ainda se tratando de um projeto embrionário, Macário 

já esboça sua intenção de criar algo inovador para os palcos brasileiros. 

Porém, no prólogo que antecede a obra, podemos observar que falta ainda 

uma concepção mais clara da sua proposta. Ao falar de suas intenções com 

relação a um novo conceito de teatro, Azevedo revela a grande influência 

de Victor Hugo, deixando transparecer, principalmente em Macário, a 

proposta inscrita no prefácio Cromwell, que tem como meta romper com a 

rigidez dos padrões clássicos. O princípio hugoano se fundamenta na 

essência humana e procura retratar todos os seus aspectos dissonantes, 

visando abranger tudo aquilo que o classicismo rejeitou em termos de 

composição estrutural. O que Victor Hugo pretendia era uma nova estética 

teatral e dramática, que mesclasse o grotesco e o humor, e que o disforme 

também fosse contemplado. Assim sendo, a arte poderia estabelecer um 

equilíbrio entre o feio e o belo. Segundo Décio de Almeida Prado:  

 
    
   Para os clássicos, a dramaturgia era primordialmente  
      uma técnica, exercida por especialistas,  compendiada  



 17 

   em obras teóricas, que  se aprendia  lendo tratados  de 
   de estética, estudando as tragédias  e  as comédias dos  
   mestres. Aos românticos importava antes a inspiração, 
   o estado de graça. (1985:184). 
 
  
 O autor de Macário ambicionava realizar o seu projeto dramático, 

tendo como modelo a estrutura e o conceito daquilo que se empregava em 

palcos europeus. No entanto, verifica-se certa hesitação na escolha do 

protótipo que definirá a sua proposta acerca do que pretendia instaurar no 

seu ideário dramático cênico. O poeta talvez almejasse captar o melhor de 

cada autor, para, desta forma, encontrar um caminho condizente com suas 

perspectivas e expectativas. 

 Macário é concebido por Azevedo como um projeto experimental 

dramático, apenas uma intenção daquilo que pretendia desenvolver um dia: 

Criei para mim algumas idéias teóricas sobre o drama. Algum dia se 

houver tempo e vagar, talvez as escreva e dê a lume. Esse fragmento, 

extraído da introdução do drama, indica que o poeta seguiria esta rota 

literária, tendo em vista os autores europeus que tanto apreciava, e sua 

provável escolha resultaria de seus estudos mais aprofundados, e definindo 

com suas pesquisas um tipo talvez novo de teatro (2006:17). Azevedo cita 

alguns autores que o teriam inspirado para criar o seu projeto sobre o 

drama, e realiza uma breve explanação do que pretendia desenvolver ao 

longo de suas análises: 

 
 

O meu protótipo seria alguma coisa entre o teatro  
   inglês, o teatro espanhol e o teatro grego: a  força 
   das paixões ardentes de Shakespeare, de Marlowe 
   e Otway, a imaginação de Calderon de La Barca  
   Lope   de   Vega, e  a  simplicidade  de  Ésquilo  e  
   Eurípedes; alguma coisa como Goethe sonhou... 
   (2006:10).  
 



 18 

 Álvares de Azevedo não menciona Hugo como um dos seus favoritos 

na concepção do seu teatro dramático ideal, no entanto, há aspectos que os 

aproximam, a exemplo do grande destaque que dão a Shakespeare, que foi 

de suma importância para o romantismo. O autor de Macário prossegue os 

seus apontamentos no prefácio, incluindo algumas críticas, como as que fez 

a Alfred de Vigny, acusando-o de realizar uma tradução controversa de 

Otelo, que Azevedo chamou de tradução bastarda (2006:8). E ainda 

investe em suas críticas a respeito dos minúsculos moradores de liliput de 

Jonathan Swift, que ao encontrarem Gulliver com aquelas imensas 

proporções físicas, tentam de toda forma limar as monstruosidades do 

colosso! (2006:18), pois aos olhos dos liliputianos a figura daquela 

personagem gigantesca atingia proporções inadequadas e desproporcionais. 

Por essa perspectiva, Azevedo torna possível alguns aspectos que retomam 

aquilo que Victor Hugo promove em seu manifesto Cromwell a favor do 

grotesco, como elemento de grande importância para as artes cênicas. A 

concepção hugoana estabelece a fusão do sublime e o grotesco, 

estabelecendo a relação entre essas duas formas de representação como 

importante para um melhor entendimento do real. O autor da lira dos 20 

anos compartilha em suas obras dessa mesma proposta de Victor Hugo, 

que ressalta como essencial a união entre essas duas concepções antitéticas, 

compactuando da idéia de que o belo, enquanto fim em si mesmo, é o que 

agrada universalmente, sem relação com qualquer conceito (KANT, 1980: 

205-237), abrindo, por essa razão, um imenso abismo entre a arte e a vida, 

tal qual como ela é. Neste caso, a mescla de gêneros se torna fundamental 

para buscar uma aproximação maior com a atmosfera que envolve a 

existência humana. Segundo o poeta Marco Lucchesi, que colaborou em 

uma das edições da obra Macário, argumenta que Azevedo se valeu do 

manifesto de Hugo para recriar em seus textos a estética da duplicidade 

(1988:20). 



 19 

 Com o intuito de tentar definir um padrão estético para a 

dramaturgia, Azevedo, em seu prólogo Puff, formula alguns conceitos com 

relação ao drama. Em uma de suas propostas, o poeta demonstra estar 

realmente imbuído em concentrar seus esforços no desenvolvimento de 

uma nova estrutura teatral e dramática, um tipo talvez novo (2006:17). Mas 

por outro lado, observamos ainda um autor em fase de amadurecimento das 

suas idéias e que ainda não tinha a convicção das suas teorias, 

sistematizando-as apenas para os seus experimentos pessoais, como base 

para as suas investidas no campo do drama cênico. Álvares de Azevedo 

transmite uma imensa vontade de criar algo realmente inovador, mesmo 

que suas inspirações e influências viessem de grandes dramaturgos 

europeus.  

 A proposta azevediana suscita, num primeiro momento, um processo 

embrionário ou um projeto em desenvolvimento, que se traduz no desejo de 

examinar com cuidado obras de autores como, por exemplo, Goethe e 

Schiller. Azevedo expõe sua preferência pelo autor de Fausto, indagando: 

alguma coisa como Goethe sonhou, e cujos elementos eu iria estudar numa 

parte dos dramas dele (2006:17). Suas pesquisas e reflexões, desenvolvidas 

ao longo de sua busca por uma nova estrutura dramático-teatral, apesar de 

experimentais, ressaltam algumas perspectivas conceituais que mais o 

agradavam, a exemplo da simplicidade do teatro grego e o teatro do século 

de ouro espanhol, com destaque para Lope de Veja, como indica o poeta 

em seu prefácio. 

 Em Macário, podemos verificar a existência de semelhanças com o 

Fausto de Goethe: além do encontro com Satã, a relação entre o 

protagonista e Margarida é marcada por oposições antinômicas. As 

personagens em questão são estruturadas por uma natureza adversa, pois 

enquanto Fausto vai à busca de tudo aquilo que almeja sem pestanejar, 

Margarida, tendo excedido a certos limites, acaba se arrependendo, e sua 



 20 

culpa a leva a um caminho sem volta. Esse jogo de opostos acontece em 

Macário, como é o caso da personagem título e do seu parceiro Penseroso: 

enquanto o protagonista se envolve numa relação com Satã, almejando 

entender alguns aspectos da vida, seu amigo angelical, tomado por questões 

filosóficas idealizantes, começa a experimentar uma melancolia crescente 

que o leva ao suicídio. 

 Álvares de Azevedo estabelece uma autocrítica no prefácio de 

Macário, indagando sobre a adequação da proposta concernente ao seu 

drama, não foi criado para ser encenado, mas apenas para ser lido:  

  

7ão o fiz para o teatro; é um filho pálido dessas 
fantasias que se apoderam do crânio e inspiram a  
tempestade a Shakespeare, Beppo e o IX canto de D. 
Juan a Byron; que fazem escrever Annunziata, e  o  
canto  de  Antonia  a  quem  é Hoffmann, ou  fantasio ao 
poeta de 7amouna. (2006:20).  

 
 
 Outra característica essencial a ser ressaltada é que Azevedo vê o 

drama como inerente à natureza humana, havendo deste modo, uma 

tentativa de mostrar o Ser na sua forma mais primitiva, almejando 

desvendar o seu lado mais obscuro:    

 
 É difícil marcar o lugar onde pára o homem e começa o 
animal, onde cessa a alma e começa o instinto, onde a 
paixão se torna ferocidade. (2006:7). 

 
 
 O drama idealizado por Azevedo estabelece um grau de similaridade 

com a atmosfera cênica shakespeariana, com todos os arroubos e 

impetuosidades humanas. Mesmo que a obra Macário seja um protótipo 

dramático, o poeta sinaliza o desejo de conceber uma estrutura teatral onde 

não apenas o belo vigore, mas onde o espaço cênico seja palco de 



 21 

representação da vida em todos os seus aspectos dissonantes. No entanto, 

Álvares de Azevedo tem a plena consciência que o seu experimento 

dramático, que mais se assemelha a um manifesto e que suscita uma 

tentativa sistêmica de construção reflexiva existencial, não é ainda o seu 

modelo ideal, e reage da seguinte forma: 

 
 ...é declarar que o meu tipo, a minha teoria, a Minha 
utopia dramática, não é esse drama que aí vai. Esse é 
apenas como tudo que até hoje tenho esboçado, como 
um romance que escrevi numa noite de insônia...   
(2006:9).                    

 
 
 
 
 
 
                                   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                



 22 

Capítulo II 
 
 
2.0 – Do grotesco e da ironia 
 
2.1 – Grotesco e ironia no mundo da arte 
 
 Grande parte da arte moderna concebeu o conceito do grotesco para 

designar o que ocorria em inúmeras obras da dramaturgia de autores como 

Nicodemi, Pirandello, Ionesco entre outros. 

 O mundo da arte grotesca propicia especificamente o desnorteamento 

ante uma realidade transfigurada, que causa estranhamento em face de uma 

perspectiva inescrutável. Visando a esse aspecto, é significativa a obra do 

romancista e poeta Günter Grass, que propõe, em seu cenário grotesco do 

mundo e do homem, um inquietante humor negro. 

 O universo dos dragões e fadas não entra em choque com o da 

realidade empírica, pois cada um deles tem normas e regras próprias. No 

entanto, na arte grotesca ocorre uma colisão entre os dois pólos. O 

fantástico, assombroso, macabro e o excêntrico se apropriam da nossa 

realidade corriqueira, revogando as suas normas, e a composição ordinária, 

sujeita aos parâmetros das regras vigentes, se desintegra. É nesse contexto, 

perante o alheamento surpreendente do nosso mundo, que surge a sensação 

de estranheza, aversão, perplexidade, nojo e, muitas vezes, o riso 

atemorizante. Mesmo nos níveis mais brandos do grotesco, no que 

concerne a um estilo mais satírico, não se denota menos estupefação diante 

de uma natureza desconcertante, de um mundo que perdeu o vínculo com 

regras e normas. 

 É o que acontece com a personagem Pedro, de Wilhelm Busch: ao 

patinar num intenso dia de frio, o corpo do rapaz se congela e, ao ser 

levado para casa, ocorre o derretimento integral do seu físico, fazendo com 

que seus pais o coloquem em um recipiente de conservas, na adega, entre 



 23 

pepinos e queijos. Sob essa perspectiva, há uma completa violação da 

ordem lógica que nos rege. A desproporção e dispersão do jovem 

promovem uma disparidade radical. Ao assemelhar Pedro aos petiscos em 

conserva, por mais disparatado que seja o caso, altera-se a natureza do ser e 

a situação se torna ainda mais ilógica, quando o nosso cotidiano entra em 

relação de equivalência com o mundo desprovido de vida. 

 A irrupção do sonho, no mundo real, é que põe a manifestação 

grotesca como crítica a qualquer tipo equilibrado e harmônico. O conceito 

do grotesco é a inversão do belo, um tipo de catástrofe do estilo clássico.  

 O texto de Victor Hugo, o famoso prefácio de Cromwell, de 

exaltação do ideário romântico, promove o rompimento com o pressuposto 

da tradição clássica (bom gosto). Visa a promover uma estética que 

possibilite ressaltar em primeiro lugar o gênio e, por conseguinte, atributos 

que releguem o gosto clássico a um plano menor, em favor da genialidade, 

que abre caminho para o contraditório.  

 O preceito hugoano salienta a necessidade da presença do grotesco 

no drama. Essa proposta tem por objetivo criticar a idealização artística de 

modo provocativo e chocante, para que fique evidente que uma nova 

possibilidade estética se afigura, devendo a arte moderna incumbir-se de 

banir os cânones do passado, que Hugo designou como os tempos 

primitivos, os tempos antigos. O grotesco lhe foi providencial, pois, como 

conceito estético, agregaria uma reinterpretação intelectual da 

espontaneidade popular, impedindo possíveis acusações arbitrárias do 

rompimento a qualquer preço por parte da representação neoclássica. Após 

a antiguidade, o moderno passa a ser a estética vigente, portanto, a arte 

moderna e romântica. 

 Os críticos da literatura e da arte não ficaram imunes às contradições 

da estética inovadora de Hugo. Ele objetiva combater o conceito 

neoclássico, recobrando o mesmo ideário que o regia, ou seja, agrega a arte 



 24 

à religião; depois substitui um sistema “religioso” antigo por um 

presumivelmente novo, em que o horrível e o mau-gosto são esteticamente 

enaltecidos, do mesmo modo que os humildes deveriam herdar o reino dos 

céus. (SODRÉ e PAIVA, 2002:36). 

 Na concepção de Hugo, é o cristianismo que leva a poesia à verdade. 

Como ele, a musa moderna verá as coisas com um olhar mais elevado e 

mais amplo. Ela sentirá que nem tudo na criação é humanamente belo, que 

o feio existe ao lado do belo, o disforme perto do gracioso, o grotesco no 

reverso do sublime, o mal com o bem, a sombra com a luz. (1988:25). 

 Como podemos verificar, o grotesco hugoano é cristão e segue por 

uma rota diferente do estilo clássico, que teve o seu início na Renascença e 

que pregava o paganismo.  

 O novo conceito tem como característica o cômico, o feio, o horrível, 

a palhaçada, o monstruoso, mas principalmente advém de algo inovador, 

como forma de gerar o fato estético, que acaba por emergir no conceito de 

Hugo e em diversos momentos onde aconteça a produção alegórica. O 

autor de Cromwell compartilhou de um estilo que já estava nos domínios 

do tempo: a aclamação dessa antítese que os italianos chamaram de 

“disgusto”, não como um conceito negativo de desgosto ou desprazer, mas 

como aviltamento, ou seja, tudo aquilo que pudesse suscitar aversão à 

apreciação estética buscada pela “bela alma”, ao equilibrado padrão 

clássico do gosto, aclamado por Kant.  

 O “disgusto” dos românticos é uma resposta às concepções de 

âmbito moralista, que compactuam com a soberania política da burguesia. 

O corpo grotesco difere dos padrões clássicos, pois a sua intenção está na 

transformação e na mistura, ocasionando uma “bicorporalidade” em que as 

substâncias se modificam. Hugo difundiu sua teoria dos contrastes como 

componente integrante de uma teoria principal do drama, gênero romântico 

por excelência, que encontra suas bases na tragédia shakespeariana. Foi 



 25 

assim que Hugo concebeu a possibilidade de suprimir os entraves do 

classicismo, com suas normas severas e arcaicas. Embora, a tragédia 

shakespeariana descenda da grega, preserva uma forte ligação com a 

cultura medieval. Dessa forma, podia mesclar, sem restrição alguma, o 

trágico com o cômico numa mesma obra, até num mesmo personagem, sem 

dar importância à segregação de classes, o que proporcionava desvendar a 

sociedade de alto a baixo, do rei ao coveiro, cada personagem com a sua 

linguagem, exprimindo-se em verso ou em prosa, através do palavrão ou 

reflexão lírica. (PRADO, 1993:52). 

Com autonomia equiparável, eram tratados os conceitos do tempo, 

espaço e ação. Tais liberdades formais, a par de outras, inclusive de ordem 

temática, foram defendidas por Hugo para conceber as notórias linhas da 

estrutura do novo estilo teatral. Estilo este que ansiava ser não um terceiro, 

introduzido entre a tragédia e a comédia, mas um estilo independente, 

originado da redução e da mistura dos outros dois. 

 A união deliberada do riso à lágrima, numa completa dissonância, 

eclodia como o único princípio capaz de apreender as incongruências dos 

estados emocionais e, até mesmo, de captar a trama diversificada do real, 

onde coisa alguma se apresenta compartimentada e estanque, como querem 

os princípios do estilo clássico, mas sim sob a égide de um caráter duplo:  

 

O caráter do drama é o real; o real resulta da 
combinação bem natural de dois tipos, o sublime e o 
grotesco, que se cruzam no drama, como se cruzam na 
vida e na criação. Porque a verdadeira poesia, a poesia 
completa, está na harmonia dos contrários. Depois, é 
tempo de dizê-lo em voz alta, e é aqui, sobretudo que as 
exceções confirmam a regra, tudo o que está na 
natureza está na arte. (HUGO, 1988:42). 

 



 26 

 Para consolidar a sua tese da harmonia dos conceitos antitéticos, 

Hugo amplia as considerações concernentes a esses dois pólos, que se 

entrecruzam na vida e na arte, ressaltando o grotesco como característico 

de arte moderna. Ou seja, da arte que sucede à Antiguidade, já que a 

concepção de moderno, para Hugo, vai da Idade Média até hoje. 

 Neste conceito inovador, Hugo vislumbra um novo estilo: a comédia. 

A junção das duas formas proporciona, num primeiro momento, uma 

equivalência do grotesco em relação ao cômico e ao bufo. No entanto, em 

outro trecho do prefácio, a denominação é expandida, vislumbrando-se 

mais de um estilo: ... o grotesco... está por toda parte: de um lado, cria o 

disforme e o horrível; de outro, o cômico e o bufo. (HUGO, 1988:28-29).    

 Hugo não elucida se o grotesco abrange essas duas possibilidades 

simultaneamente ou não. Além desses dois aspectos, ele ainda define a 

aproximação do grotesco com o feio que, frente à singularidade do belo, 

proporcionaria muitas variedades. Deste modo, o grotesco, com sua “voz 

dissonante”, poderia livrar o leitor da mesmice da beleza. 

 No entanto, o estilo grotesco concebido por Victor Hugo, não é 

analisado separadamente, mas sim visto sempre em relação: é como se sua 

face estilística encontrasse na oposição ao sublime sua essência. É 

justamente por meio do contraste que ele alcança o seu sentido, 

proporcionando a colisão entre os planos inferiores e superiores do homem. 

 A união do sublime e do grotesco, suscitada pelo método hugoano, 

marca o início do princípio estético que está arraigado no realismo 

moderno, que Auerback apresenta da seguinte forma:  

 
(...) é o princípio da mistura dos gêneros, que permite 

tratar de maneira séria a até mesmo trágica a realidade 

quotidiana, em toda a extensão de seus problemas 

humanos, sociais, políticos, econômicos e psicológicos; 



 27 

princípio que a estética clássica condenava, separando 

claramente o estilo elevado e o conceito de trágico de 

todo o contato com a realidade ordinária da vida 

presente, não admitindo sequer nos gêneros médios 

(comédia de pessoas de bem, máximas, caracteres, etc) 

a pintura da vida quotidiana, a não ser numa forma 

limitada pela conveniência, pela generalização e pelo 

moralismo. (1976: 27-170) 

 

 Foi exatamente se opondo aos modelos clássicos que Hugo, 

baseando-se no protótipo da comédia shakespeariana, promoveu um 

embate franco em seu manifesto. Entretanto, é necessário constatar que é 

isto que Auerbach busca, quando elege os próprios termos constitutivos da 

mistura, Hugo, por sua vez, acaba proporcionando um distanciamento da 

realidade, já que o sublime e o grotesco são extremamente antagônicos para 

poderem ser expressos de modo compreensivo. Hugo tende a conseguir, no 

máximo, uma “poetização romanesca” do real, apoiado em efeitos fortes, 

porém inverossímeis, conforme Camilo (1997:73). O grotesco pode ser 

tratado como outro estágio da consciência, experienciando um novo tipo de 

perceptibilidade que adentra a realidade das coisas, alardeando sua 

convulsão, permitindo o descortinamento de tudo aquilo que abrange o 

verossímil, exibindo a faceta inquieta, surpreendente e muitas vezes 

risonha, do real. (SODRÉ; PAIVA, 2002: 60). 

 Considerando que o riso eleva tudo aquilo que se estabeleceu como 

inferior, enaltecendo as partes abaixo da cintura, invadindo áreas sublimes 

do corpo. Jeudy afirma que: O grotesco oblitera bruscamente o intelecto. 

(1996:79). Em virtude disso, não é um riso qualquer. É um conceito 

arraigado ao mal, capaz de resultar em perversidade, e que não está 

associado com o que é moralmente aceito pela sociedade. 



 28 

 O risível desconhece limites, sua capacidade libidinosa expansiva 

transforma em despudor e pecado tudo o que poderia suscitar inocência. O 

riso não deixa irromper a utopia, já que aniquila a excelência das intenções. 

No entanto, apesar de sua malandragem, exibe também qualidades, quando 

destrói as estruturas do pudor exagerado e enfraquece a segurança dos 

protocolos. Mesmo na expressão exagerada do riso ou na mais tênue 

alusão, o grotesco pode surgir, esboçando o aluimento da orientação 

vigente das coisas, acarretando a suspeição sobre a ordem metafísica, que 

situa o homem no comando supremo do centro do mundo, impelindo-o ao 

diálogo constante entre as pontas altas e baixas da “corda sobre o abismo” 

(Nietsche), que estrutura a existência humana. 

 Em sua tipologia crítica, o grotesco não pode ser considerado como 

um objeto comum de apreciação estética, mas como prática criativa 

relacionada a um caráter especial de reflexão sobre a vida. Seja como 

imagem, ou através de textos, há sempre uma correlação entre expressão 

criadora e  vida cotidiana. Sodré e Paiva afirmam: A reflexão acontece no 

desvelamento das estruturas por um olhar plástico que penetra até as 

dimensões escondidas, secretas, das coisas, inquietando e fazendo pensar. 

Lúcida, cruel e risível --- aqui estão os elementos da chave para o 

entendimento da crítica exercida pelo grotesco. ( 2002: 72). 

 
 
 
  2.2 -  Grotesco e ironia no romantismo 
 
 Na nova forma de conceber o mundo sob a perspectiva do feio, do 

disforme e até mesmo do horrível, as metáforas de cunho idealizante são 

substituídas, pois transmitem a qualidade infindável da alma, opondo-se 

necessariamente à interação entre os mundos do prosaico, do grotesco e do 

fantástico. 



 29 

 Sob a perspectiva de Mikhail Bakhtin, o processo de 

desenvolvimento do grotesco estabelece muitas e consideráveis mudanças 

ao longo do tempo. No período medieval, apenas detem-se em imagens 

corporais e materiais que o transformam em um protótipo de afirmação da 

vida. Ao considerar a relação entre o baixo e o alto, o céu e a terra, tais 

imagens manifestam uma ligação positiva do costume popular com a 

época, que percebia, no poder destrutivo da morte, uma fonte de renovação 

e de rejuvenescimento. De qualidade chistosa e divertida, o riso 

proporcionava, ali, a exaltação e o regresso a uma idade de ouro. 

 Bakhtin faz um breve levantamento da historicidade evolutiva das 

figuras grotescas e argumenta que o seu auge reside na literatura 

renascentista. Segundo ele, o conceito de “grotesco” surgiu no período do 

Renascimento e, no seu início, adquiriu um sentido menos amplo. Com o 

advento das escavações realizadas em Roma nas galerias subterrâneas das 

Termas de Tito, descobriu-se um estilo de pintura ornamental até então 

nunca antes vista. Recebeu a denominação de grottesca, proveniente do 

substantivo italiano grotta (gruta). Posteriormente, ornamentos parecidos 

foram encontrados em outras regiões da Itália. Tal estilo baseava-se na 

interconexão entre a vida animal e vegetal. Implicava a união de um ser 

com o outro, não permitindo a possibilidade de demarcar onde terminava 

um e onde começava o outro, ressaltando um contínuo estado de prenhez 

da existência.  

 No que concerne ao grotesco, a vida transita por todos os períodos, 

desde os estados menos elevados e primitivos até os transcendentes, mais 

dinâmicos e espiritualizados, numa guirlanda de dimensões variadas, 

embora integradas. Ao tentar atingir o que está longe, ao juntar elementos 

que são incompatíveis entre si e ao transgredir os costumes habituais, a arte 

grotesca se equipara à contradição lógica. Num primeiro contato, o 



 30 

grotesco revela ter um caráter engenhoso e jocoso, mas na verdade dispõe 

de muitas outras possibilidades de leitura, análise e interpretação. 

 Bakhtin discorre também sobre o grotesco no Romantismo, 

ressaltando aspectos que permeiam a individualidade e a solidão. Trata-se 

de outra concepção de grotesco, aliado, agora, ao universo subjetivo e 

individual. Uma percepção perspicaz, que o indivíduo obtém da sua solidão 

e da sua clausura terrena. A característica do riso se altera, porém não deixa 

de existir, embora se abrande. A perspectiva revitalizadora e positiva do 

riso se reduzem ao mínimo. No estilo grotesco romântico, a corporificação 

do indivíduo perde a sua acepção renovadora, resultando em vida inferior. 

A representação do grotesco romântico é, de modo geral, a manifestação do 

medo que apavora o mundo e estabelece uma comunicação desse medo aos 

leitores. 

  No grotesco medieval, o desvario era concebido como a 

manifestação da alegria. Mas, no grotesco romântico, são agregadas 

qualidades sombrias e fatais do enclausuramento do indivíduo. No período 

que antecede ao Renascimento, a máscara era empregada como a expressão 

da alegria, suscitando transformações, sugerindo e provocando apelidos, 

representando o ridículo por meio da paródia, da caricatura e da careta. A 

máscara, no caso grotesco romântico, é removida do aspecto popularesco e 

carnavalesco do mundo, tendo restrita sua abrangência ou sendo empregada 

de forma diferente da sua concepção original: a máscara finge, oculta, 

engana etc. Numa estrutura social popular nivelada, a máscara não atingia 

essas atribuições. A máscara romântica dissipa quase que totalmente o seu 

propósito regenerador e renovador, assumindo um aspecto sombrio. 

Inúmeras vezes, ela encobre um vazio pavoroso, o nada. 7o entanto, 

mesmo no grotesco romântico, a máscara conserva traços de sua 

indestrutível natureza popular e carnavalesca. Mesmo na vida cotidiana 

contemporânea, a máscara cria uma atmosfera especial, como se 



 31 

pertencesse a outro mundo. Ela não poderá jamais tornar-se um objeto 

entre outros. (Bakhtin, 1987:35). 

 Do mesmo modo que a máscara, o diabo também perde toda a sua 

conotação inicial, adquirindo outra dimensão no grotesco romântico. No 

período medieval, ele é concebido com alegria, com atitudes cômicas, um 

representante ambíguo de opiniões não oficiais. O diabo, no romantismo, 

ao contrário, incorpora o espanto, a tristeza, o infortúnio. O riso diabólico 

ganha aspecto taciturno e perverso. Enquanto no grotesco romântico o 

gosto pela noite prevalece, no grotesco medieval a luz é enaltecida. 

  No conceito de Bakhtin, o “humor destrutivo” não se opõe a 

elementos negativos isolados da realidade, mas se opõe a toda realidade, 

rejeitando o mundo perfeito e concluso. Segundo ele, com relação ao 

humor destrutivo, o mundo é convertido em algo exterior, assustador e 

injusto, o chão desaparece sob os nossos pés, tudo parece instável, pois 

sentimos que nada está seguro ao nosso redor; não se dissocia o riso do 

grotesco e, para Bakhtin, o diabo se destacaria como um dos principais 

humoristas:  

  
Depois do Romantismo, a partir da segunda metade do 
século XIX, o interesse pelo grotesco diminui 
notavelmente, tanto na literatura, como na história 
literária. Quando se faz alusão a ele é para relegá-lo às 
formas do cômico vulgar de baixa categoria, ou para 
interpretá-lo como uma forma particular de sátira, 
orientada contra fenômenos individuais, puramente 
negativos. Dessa maneira, toda a profundidade, todo o 
universalismo das imagens grotescas desaparecem para 
sempre (1987: 39). 

 
 
 O grotesco reaparece sob dois aspectos no século XX: o modernista, 

que resgatou o grotesco romântico em níveis distintos, como o 

expressionista, o surrealista e o existencialista; e uma concepção mais 



 32 

realista do grotesco, que estiliza a Idade Média em certas manifestações da 

cultura popular, estabelecendo, às vezes, um vínculo direto com as 

representações carnavalescas medievais. 

 O estilo grotesco muitas vezes exibirá o imaginário, o taciturno, 

entretanto, nos dois casos, é imprescindível agregar forma e sentido a 

conjunturas muitas vezes inexplicáveis, sejam elas oriundas do universo 

empírico ou do universo ficcional. 

 Com o início do Romantismo, o grotesco não só entrou em um novo 

estágio, mas também ganhou uma respeitabilidade incomum, significando, 

agora, não mais uma contraposição ao belo, mas um valor em si mesmo. 

Nessa fase, iniciado pelo movimento da Sturm und Drang, no final do 

século XVIII, a natureza alegre e chistosa do riso foi atenuada, já que, 

agora, ele exprime uma visão subjetiva e pessoal do mundo, sujeitando-o às 

oscilações do estado de espírito do “gênio” criador.  

 Essa particularidade do riso, por outro lado, abrange ainda uma 

tentativa de demolir valores sociais vigentes e moralmente estanques do 

sistema. Encarando o mundo como um meio alheio ao homem, os 

românticos buscam, dessa forma, libertar-se de imposições instituídas e 

limitadoras, recusando uma visão finita e limitada da existência humana: 

 
 
 
 

Esse caráter infinito e interior do individuo era estranho 
ao grotesco da Idade Média e do Renascimento, mas a 
sua  descoberta pelos românticos só foi possível 
graças ao emprego do método grotesco, da sua força 
capaz de superar qualquer dogmatismo, qualquer 
caráter acabado e limitado. 7um mundo fechado, 
acabado, estável, no qual se traçam fronteiras nítidas e 
imutáveis entre todos os fenômenos e valores, o infinito 
interior não poderia ser revelado (BAKHTIN, 1987:38-
39). 



 33 

  
  

 Ao tentar transgredir a ordem institucionalizada, a ação empreendida 

pelo grotesco romântico está pautada na adoção, num mesmo plano, de 

eixos antitéticos que, ao mesclar o feio, o mal, o disforme e os 

componentes de domínio animal com o belo, o nobre, o transcendental e 

aspectos do plano espiritual, mistura esferas, a princípio, contraditórias. 

Victor Hugo, defensor inexorável dessa estranha interação, julga a 

afiguração do grotesco primordial para a concretização do sublime. Para 

ele, essa oposição de idéias causaria um contraste tão intenso, que dela se 

alcançaria um resultado excepcional para o sublime:  

 

O sublime sobre o sublime dificilmente produz um 
contraste, e tem-se a necessidade de descansar de tudo, 
até do belo. Parece, ao contrário, que o grotesco é um 
tempo de parada, um termo de comparação, um ponto 
de partida, de onde nos elevamos para o belo com uma 
percepção mais fresca e mais excitada. A salamandra 
faz sobressair a Ondina; o gnomo embeleza o silfo 
(HUGO, 2004:33). 

 

 Outra qualidade essencial, agregada ao grotesco romântico, reside na 

singularidade do riso demolidor que, ao desvendar uma faceta irônica e 

satírica do mundo, anula a realidade como totalidade finita, libertando, 

segundo Bakhtin, a consciência, o pensamento e a imaginação humana, 

que ficam assim disponíveis para o desenvolvimento de novas 

possibilidades (1987:34). 

 O cerne da ironia não consiste apenas em negar a realidade absoluta, 

mas também a permuta desta por um conceito relativo, expressando a 

intranqüilidade dos românticos ante as concepções racionalistas do 

iluminismo quanto ao mecanismo que rege as faculdades da vida, definidos 

pela nova abordagem política: Schlegel considera a ironia como a luta 



 34 

entre o absoluto e o relativo, a consciência simultânea da impossibilidade 

e a necessidade de uma descrição completa da realidade (WELLEK, 1967: 

171). 

 Nesse novo modo de perceber o mundo, o grotesco encontra um 

caminho propício para definir o descontentamento romântico, através de 

figuras especularmente alteradas, que concebem a realidade de modo a 

salientar a sua natureza disforme, confusa e desordenada, desenhando, 

assim, um universo humano alheio a qualquer propensão espiritual. 

Aflitivo, o riso romântico ostenta, agora, um aspecto soturno, assustador e 

atemorizante, causando o estranhamento de circunstâncias, a priori, 

familiares: 

 
O universo do grotesco romântico se apresenta 
geralmente como terrível e alheio ao homem. Tudo que 
é costumeiro, banal, habitual, conhecido por todos, 
torna-se subitamente insensato, duvidoso, estranho e 
hostil ao homem. O mundo humano se transforma de 
repente em um mundo exterior. O costumeiro e 
tranqüilizador revela o seu aspecto terrível. (Bakhtin, 
1987:34). 

 

  

 O grotesco inserido em Macário, de Álvares de Azevedo, é 

abordado sob o aspecto de “alienação” do mundo e atinge uma qualidade 

mais bem acabada em composições que têm o eixo principal apoiado no 

romance satírico, também definido como “poema miscelânea”. Encontrado 

em Byron, sobretudo em Beppo e Childe´s Harold Pilgrimage, esse estilo 

foi consagrado como uma mistura estilística do sublime e do grotesco, da 

poesia e da prosa, exibindo, deste modo, uma linguagem digressiva, 

especial para exprimir as oscilações de humor de seu narrador: 

 

                               A mistura  estilística  de baixo  e  alto,  de  prosaico  e  



 35 

                               poético,   de    sublime    e   grotesco,  de  lírico,  épico 

                               dramático e  cômico figurava,  na  poesia  de  Byron, o 

    grande   mito   demiúrgico   da  imaginação  do  artista 

                               como diabo-titã - peregrino, Cain- Prometeu-Manfredo- 

                               Melmoth.   Era  extremamente  apta para  expressar  as 

   variações de ânimo de personagens postas entre o ideal 

            e  a  negação articulando-se  como  ironia  nadificadora 

   da  aparência,  o prosaísmo  baixo  das  deformidades  e 

   exagerações    grotescas    e,    simultaneamente,    como  

   metáfora alta, terrível, e mesmo sublime, unificadora da 

   mesma aparência no ideal do Grande Todo Cósmico. 

   (Hansen, 1984:25). 

                                      

 
 O estilo grotesco é conceituado como subgênero do cômico ou, pelo 

menos, de caráter estético, do qual o cômico é o elemento substancial. Mas, 

no que concerne ao grotesco romântico, o foco principal será a deformação 

da realidade, com seus aspectos lúgubres e macabros consubstanciados 

com o Belo, estando ou não presentes o estilo burlesco ou cômico.  

 A pertinência da ampliação desse conceito é evidente, uma vez que a 

definição do grotesco, e a explicitação de sua natureza, nunca foram 

precisas ou bem demarcadas, tendo recebido diversas conceituações no 

decorrer da história. 

 O grotesco romântico é a irrupção do sobrenatural, do fantástico e do 

satânico. Os ambientes que exercem essa atmosfera correspondem ao 

domínio dionisíaco, são sempre noturnos e macabros. Os sentimentos 

expressos são radicais, promovendo à dilaceração dos “eus”. E a 

consubstanciação de elementos antitéticos causa um efeito dissonante entre 

o Belo e o Feio (GOMES & VECHI, 1992). 



 36 

 Outra perspectiva a ser tratado no presente estudo perscruta o 

grotesco romântico como uma manifestação de protesto e de revolta contra 

o domínio fortemente constituído e a razão ditatorial do Neoclassicismo, 

objetivando um novo entendimento da realidade, por meio da 

irracionalidade e de elementos imaginativos e, deste modo, findando com o 

antigo conceito racionalista e realista da mimese clássica, que define que o 

homem, animal racional, vive num universo também racional, onde o Bem 

é superior ao Mal e o Belo prima sobre o Feio, como a ordem sobre a 

desordem e a forma sobre a matéria (7U7ES, 2006:44). Além disso, o 

grotesco romântico é concebido como uma contestação do universo 

burguês capitalista:  

 
Seria (...) injusto pretender que o Romantismo só se 
evadiu do mundo prosaico, cinzento, da realidade. A seu 
modo ele também o enfrentou. Pelo menos procurou dar 
conta de sua desordem e de sua miséria através do 
grotesco. Mobilizando tudo o que, na existência 
humana, lhe causava aversão, o espetáculo do 
contraditório e absurdo, articulou estes elementos num 
retrato contundente quando não monstruoso, graças a 
um  meio estilístico que se não era novo, não era 
muito explorado  até então, já por seu caráter 
chocante e perturbador(ROSENFELD& GUINSBURG, 
2005:291). 

 

 
 Tendo em vista esse panorama, o presente estudo remete também ao 

Romantismo como movimento de protesto, rejeitando o conceito de que 

tenha sido um movimento restrito apenas à passividade pessimista, à 

representação de musas pálidas, ao ufanismo e à evasão. Como 

abordaremos nesta pesquisa, o Romantismo é um estilo bem característico, 

que desafiou a realidade castradora e serviu como uma ferramenta de luta 

contra a mecanização do homem, fruto do progresso tecnológico e no 

reverso da visão utilitária e materialista do mundo burguês: (...) o 



 37 

Romantismo foi um movimento de protesto, protesto apaixonado e 

contraditório contra o mundo burguês capitalista, contra o mundo das 

ilusões perdidas, contra a prosa inóspita dos negócios e lucros (...) 

(Fischer, 1983:63). 

 Em Macário, as impressões da civilização inspiram aversão e o 

poeta faz chacota de um mundo que reverencia o dinheiro, a hipocrisia 

moralista e o materialismo, e para tanto, se utiliza de um sarcasmo mordaz 

e de uma ironia áspera. Na estética, pautada na composição da lira 

humorística, pode-se identificar um “plano horizontal”, ao passo que, na 

poesia alvaresiana, o sujeito-lírico erra pelas ruas e verifica as contradições 

físicas e morais de uma sociedade fadada à corrupção e aniquilação. 

 Podemos constatar que a personagem Macário se apóia na relação 

estreita entre o eu - poético e a sociedade, sem que ocorra, porém, um 

mergulho interior em busca de um mundo supra-real, denunciando apenas 

uma conduta superficial numa sociedade dissonante. Aliás, essa concepção 

do real é a que se impõe na perspectiva do poeta, já que ele concebe dois 

mundos diferentes em Macário, ambos representados sob a égide do 

sujeito-lírico, que nos incute impressões, algumas vezes de subjetividade e 

transcendência, em outros momentos, de objetividade e repulsa. 

 Inúmeras vezes, o poeta utiliza a ironia como ponto de apoio para 

avaliar a sua condição ante a sociedade, que passou a enaltecer os setores 

de produção com a chegada da revolução industrial e chocou, conforme o 

modo como expressa no texto, sua sensibilidade. Assume uma situação 

antagônica diante dessa realidade, ao promover a inspiração e a natureza 

num universo em que a industrialização propiciou uma estagnação de 

tensões interiores para aclamar o pensamento racionalista, capitalista e 

objetivista. O eu – lírico opõe sua situação de boêmio e descompromissado 

a um mundo que engrandece o dinheiro, a concorrência e a hipocrisia: ... o 

romantismo foi um movimento de protesto, protesto apaixonado e 



 38 

contraditório contra o mundo burguês e capitalista, contra o mundo das 

ilusões perdidas, contra a prosa inóspita dos negócios e lucros (...) (Fisher, 

1983:63). 

  Tanto a faceta sentimental quanto a humorística de Álvares de 

Azevedo se conjugam simultaneamente, o que favorece a euforia 

desmedida do choro, das aspirações, das ações e do riso angustiado. 

 Há uma série de componentes da realidade de que o poeta se apodera 

para compor o seu mundo boêmio, como o charuto que lhe aplaca o vício, 

os relacionamentos passageiros que lhe proporcionam satisfação 

momentânea, prazer e jovialidade por onde vaga, entregue à própria sorte. 

O epicurismo representa uma qualidade expressiva nesse momento da obra 

alvaresiana, findando com o vinho. A bebida emana uma sensação de 

suavidade e elevação, necessária para que possa fazer parte de um universo 

quimérico e imaginário, distante da sociedade. 

 Podemos notar que, ao adentrar a estalagem, no primeiro diálogo do 

drama, Macário solicita à atendente que lhe forneça cama, ceia e charuto: 

                                  
Macário 

   Sobretudo não esqueçam o vinho! 
 

Uma voz 

   Há aguardente unicamente, mas boa 
 

Macário 

   Aguardente! Pensas que sou algum jornaleiro?... Andar 
léguas e sentir-se com a goela seca! Oh! Mulher                    
maldita 

   (Azevedo, 2000:67). 
 
 É intrigante notar também, no excerto acima, que há uma 

característica européia, representada pela objeção à aguardente, concebida 

como uma bebida de origem brasileira. A evasão se estabelece, nessa 

circunstância, em razão da recusa de componentes nacionais em nome de 



 39 

um refinamento estrangeiro. Além dessa relação, é de suma importância 

salientar que o vinho se enquadra a muitas situações que suscitam 

liberdade, sublimação e divagação. 

 A oscilação entre afirmação e negação acarreta uma descarga irônica, 

que intensifica sua desarmonia com o mundo. Essas duas perspectivas 

antagônicas concebem uma unidade, proporciona duas realidades 

contrapostas que, confrontadas, resultam num todo. A fusão desses dois 

elementos opostos é a ironia, já que recusa um universo por meio de seu 

reverso: um mundo disforme, pautado na subjetividade e na desordem.

 Azevedo introduz, assim, em sua obra, aquilo que já era recorrente 

entre os românticos europeus: o curso natural das coisas e a transgressão 

social. 

 
Ainda que as paixões corporais ocupem um lugar 
central na  grande literatura libertina do século XVIII, 
somente nos pré-românticos e nos românticos o corpo 
começa a falar. E a linguagem que fala é a linguagem 
dos sonhos, dos símbolos e das metáforas, numa 
estranha aliança do sagrado com o profano e do 
sublime com o obsceno. (Paz, 1984:54). 

   
  

 A ironia em Macário, além de ser concebida com base na nulidade 

do transcendente e na noção de finitude, a personagem, ao transitar pelas 

ruas, nota a contradição entre seus sonhos e o universo real, numa clara 

incongruência entre tudo aquilo que é almejado e a imposição social. 

Octavio Paz declara que a ironia: Consiste em inserir dentro da ordem da 

objetividade a negação da subjetividade e considera os românticos como 

aqueles que possuem predileção pelo grotesco, o horrível, o estranho, o 

sublime irregular, a estética dos contrários a aliança entre o riso e o 

pranto, prosa e poesia, incredulidade e fé (1984:69). 

 



 40 

 

2.3 -  A irrupção do grotesco fantástico  

  

 O desnorteamento e a atmosfera ambígua, provocados por um 

ambiente onde impera a consciência onírica, trazem à tona o grotesco 

fantástico. Ao investigar sobre gêneros fantásticos, Tzvetan Todorov 

concebe estilos que estão entre o insólito e o maravilhoso, ou seja, se em 

um determinado texto há predominância do elemento que gera a expressão 

do incomum ou sobre-humano, posteriormente surge o tempo da dúvida, do 

“fantástico puro”. Entretanto, o elemento composicional do fantástico, de 

ordem insólita ou maravilhosa, revela que há a intenção de discutir 

questões que não existiriam num texto de gênero “realista”. 

Transversalmente, assuntos proibidos e polêmicos são discutidos no drama 

Macário e que são conferidos a circunstâncias que estão totalmente fora da 

compreensão humana: 

 
Tomemos uma série de temas que provocam 
freqüentemente elementos sobrenaturais: o incesto, o 
amor homossexual, o Amor a vários, a necrofilia, a 
sensualidade excessiva... (...) O fantástico é um meio de 
combate contra uma e outra censura: os 
desencadeamentos sexuais serão mais bem aceitos por 
qualquer espécie de censura se pudermos atribuí-los ao 
diabo (TODOROV, 1970:161). 

 

 No tocante ao universo de Macário, o caráter dúbio e a intensidade 

propiciada pela atmosfera sombria da noite e pelo onírico são enfatizados 

pela manifestação de um ser alheio ao nosso mundo, um anjo que se 

rebelou contra Deus e foi expulso do paraíso, possuidor de uma grande 

capacidade persuasiva e filosófica. A personagem Satã é uma espécie de 

mestre guia que revela ao protagonista, que oscila entre o cinismo e o 

desalento, o aspecto sombrio e tenebroso do ser humano e, por conseguinte 



 41 

apresenta a prática habitual de uma cidade que se encaminha na contramão 

da moral e que será o lugar para onde Macário e seu preceptor seguirão 

viagem. Num cenário envolto por mistérios e pela duvida prosperando a 

todo o momento, acontece o encontro entre a personagem título e a figura 

satânica, isso tudo regado por uma atmosfera de incerteza, de indefinição e 

ambigüidade, que faz prosperar o conceito do gênero fantástico. Eventos 

incomuns se sucedem na estalagem, enquanto chove torrencialmente; o 

burro de Macário que desaparece; a estalajadeira de aspecto lúgubre, 

diálogos proferidos por alguém que não está participando efetivamente da 

encenação; e por último a chegada de um enigmático cavalheiro que num 

primeiro momento oculta sua verdadeira identidade. Estes fatos contribuem 

para a pendularidade que se estabelece entre o onírico e acontecimentos 

que correspondem à realidade. A desconhecida figura misteriosa, que faz 

companhia ao protagonista, apenas confessa quem ele é de fato, quando a 

personagem central aceita fazer um pacto: 

                          

O desconhecido 

Aperta a minha mão. Até sempre: na vida ou na morte! 

Macário 

Até sempre na vida e na morte! 

O desconhecido 

Eu sou o diabo. Boa noite Macário (2006:47) 

 

 A inserção de Satã no drama é uma alusão ao Fausto de Goethe, o 

que fica claro na ponderação do protagonista, que afirma que, sem 

Mefistófeles, a vida de Fausto seria uma desgraça. Além disto, o diabo 

simboliza a violação dos padrões que sustentam a moral e bons costumes 

de uma sociedade. Em Macário, o diabo não retrata mais o “espantalho 

cômico”, como nos tempos antigos, e se transforma num ser sarcástico, 



 42 

irônico e céptico, expressando o spleen, o assombroso e a tragédia. A 

alegria das risadas espalhafatosas é substituída pelo riso soturno e perverso. 

A aparição requintada da figura demoníaca leva a personagem título a se 

perguntar se de fato havia estado na companhia do diabo. A dúvida se 

manifesta nos diálogos num tom irônico: 

 

Macário 

E tu és mesmo Satã? 
 

Satã 

É  nisso  que   pensavas? És  uma criança. Decerto que 
Querias   ver-me  nu e ébrio  como Calibã,  envolto   no   
tradicional  cheiro  de  enxofre! Sangue  de  Baco!  Sou   
o diabo em pessoa! 7em mais nem menos: porque tenho 
luvas de  pelica, e   ande  de  calças  à inglesa,  e  tenha 
os olhos tão azuis como uma alemã? Queres que te jure 
pela Virgem Maria? (2006:67). 
   

 

 O mistério que se instaura no drama, devido à aparição de Satã, faz 

nascer em Macário a desconfiança de que não vivenciara nada do 

transcorrido naquela noite chuvosa. E, ao acordar no dia seguinte, com os 

berros da estalajadeira, o protagonista, a fim de sanar suas dúvidas com 

relação ao que acontecera na noite anterior, trava um diálogo com a 

serviçal da estalagem:  

 

 

Macário 

O diabo!  (Dá  uma gargalhada à força)  Ora, sou um  
pateta!  Qual diabo, nem meio diabo! Dormi comendo  
e sonhei nestas asneiras!...  Mas  que  vejo!  ( olhando 
para o chão) 7ão vês? 
 

 



 43 

A mulher 

Tem pé de cabra... um trilho queimado... Foi o pé do 
diabo!  O diabo  andou por aqui! (2006:44) 

  

 Quando finda a segunda cena, prestes a chegar à cidade de São 

Paulo, Macário, depois de mais um debate com Satã sobre a questão da 

mulher ideal, revela a seu preceptor infernal um episódio que traduz as 

cenas retratadas em 3oite na taverna. A personagem título revela que teve 

relações sexuais com uma prostituta que havia encontrado numa noite 

escura, enquanto vagava sozinho pela rua. A descrição que Macário faz do 

lugar lembra um cenário desolador, inóspito e até grotesco, e mesmo a 

figura da mulher é desenhada como um ser de aspecto não muito bem 

definido, o que suscita uma imagem etérea e deixa uma sombra de dúvida 

quanto à existência do ocorrido. Macário apenas diz que ela era magra, 

lívida e que não era bela. E, ao sentir o contato com a pele da mulher em 

questão, a sensação era de um corpo amolecido e que não lhe inspirava 

satisfação. Depois daquela noite, quando decidiu voltar, já no dia seguinte, 

à casa da prostituta, soube que a mulher tinha acabado de morrer. Ouvimos, 

da boca de Satã, a opinião a respeito dos fatos narrados por Macário: 

 

Satã 

   É tarde. Agora é uma caveira  a face que beijaste... uma 
   caveira sem lábios, sem olhos  e sem  cabelos. O seio se 
   desfez ... Tudo isso é  comum. É uma  idéia velha,  não ? 
   E  quem  sabe  se  sobre  aquele  cadáver não correram 
   Lágrimas de alguma esperança  que se desvaneceu? Se  
   com ela não se enterrou teu futuro de amor? 
   (2006:49) 
 

 

 Essa cena demonstra que Macário, ao experienciar algo considerado 

excêntrico, ao concretizar o ato sexual com uma desconhecida e que 



 44 

poderia já estar morta, passa a hesitar com relação à legitimidade das coisas 

e a utopia de tudo o que nos rodeia.  

 O diálogo entre os dois personagens cessa por um instante quando a 

meia-noite se pronuncia, e Satã faz um convite a Macário para que o 

acompanhe num passeio um tanto quanto sombrio: 

        

Macário 

Sim. É a  meia-noite.  A hora  amaldiçoada;  a  hora que 
faz  medo  às  beatas,  e  que  acorda  o   ceptismo.  
Dizem que a essa hora  vagam espíritos, que os 
cadáveres abrem os lábios inchados e murmuram 
mistérios. É verdade, Satã? 
 

Satã 

Se não tivesses tanto frio, eu te levaria comigo ao 
campo. Eu te adormeceria no cemitério e havias de ter 
sonhos como ninguém os tem, e como os que os têm não 
querem crê-los. 
 

Macário 

Bem, muito bem. Irei contigo (2006:51). 

  

 O passeio a um lugar inóspito como o cemitério, onde a atmosfera do 

lugar não abre concessão a normas ou mesmo à razão, e ainda atormentado 

por sonhos “como ninguém os teve”, que mais se parecem com pesadelos, 

acaba conduzindo Macário para o inferno, e desse modo o protagonista se 

depara com a face da morte. Ao despertar da sua viagem infernal, Macário 

ouve, de modo fantástico e sobre-humano, o último suspiro da sua 

progenitora. Muito perplexa, a personagem central expulsa  seu 

companheiro demoníaco, fechando dessa forma a derradeira cena, 

encerrando as elucubrações infernais com a vinda do dia se sobrepondo ao 



 45 

ambiente noturno fantasmagórico, e volta ao seu ponto de partida na 

estalagem.  

 
2.4 - Ironia romântica: a pendularidade do ser 
 
 
 A ironia romântica está relacionada ao desejo incontido de liberdade 

do ser humano diante de uma existência insatisfatória, de um modo 

peculiar de padecer e de saber conviver com as restrições da linguagem,  

um modo contraditório de tentar administrar um sofrimento próprio da 

condição humana. 

 Até o surgimento do Romantismo, a ironia buscava suas atribuições 

na retórica clássica (segundo Cícero e Quintiliano) e sempre esteve 

relacionada à intenção de dissimulação. Aliás, o vocábulo ironia procede 

do grego eironeia, que significa, exatamente, dissimulação. 

 Mas o conceito de ironia pode ser ampliado para além da ironia, 

como nos revela Arthur Nestrovski. Para ele, a questão da ironia, no campo 

da linguagem de modo geral, mais exatamente, naquelas expressões que 

mostram um conhecimento fronteiriço da linguagem, corresponderia 

àquele movimento que faz a linguagem se suspender ou se negar a si 

mesma, um gesto de suspensão e autocancelamento de linguagem, uma 

qualidade de toda linguagem, quando se vê como tal, um perpétuo 

deslocamento que define a própria linguagem da arte... (1996:7). 

 Com muita propriedade, Nestrovski percebe nos modernos uma 

ambição de imediatez, uma busca sempre revigorante de uma linguagem 

absoluta das palavras que vão dar nome as coisas, dizer o mundo como ele 

é (Ibid: 12). 

 Mas é fato que tal posicionamento está destinado ao fracasso, e é, a 

partir dessas duas diretrizes antagônicas, __ a que se encaminha para 

imediatez e a que mostra a dificuldade em atingí-la,__ que emana a ironia 



 46 

moderna, introduzida pelos românticos. Compreende-se, assim, qual a 

razão em conceber a ironia com a intenção de reger uma angústia essencial 

e inevitável, imanente a nossa qualidade de seres de linguagem: o 

sofrimento do/e com o impraticável desejo de dizer a coisa. 

 Se a ironia estabelece as conexões entre a linguagem e experiência, 

então determina certa forma de conceber nossa relação com o mundo. 

Segundo sugere René Bourgeois, a ironia é uma atitude: Ela (a noção de 

ironia) é nada menos que uma atitude do espírito diante do problema da 

existência, que uma tomada de posição filosófica na questão fundamental 

das relações do eu e do mundo... (1974:30). 

 Conforme já indicado por Nestrovski, os românticos são os primeiros 

a experimentar um vigoroso choque, incitado pelo cristianismo kantiano, a 

arriscar engendrar uma reação a ele. 

 As obras românticas são pavimentadas por um angustiante 

sentimento de perda, e pela certeza de que houve um rompimento 

considerável com todos os setores da ordem social. O romântico é tomado 

pela inquietante impressão de que se estabeleceu uma lacuna entre 

homem/mundo, homem/natureza, experiência/representação, sujeito/objeto, 

coisa/palavra, emoção/pensamento, afeto/linguagem. Aqui estão elencados 

alguns elementos de muitas configurações, em que a improbabilidade em 

conquistar uma relação completa, imediata e ilimitada com o mundo, 

enfatiza essencialmente a subjetividade romântica.  

 Essa impressão vai de encontro à percepção excessivamente crítica 

no que se refere ao presente. O romântico primo pelo distanciamento com a 

realidade em que vive, tenta objetivá-la e a si mesmo, num deslocamento 

reflexivo e auto-reflexivo. Todavia, esta crítica do presente conduz a um 

tipo de nostalgia de uma época ideal. Nesta outra era, inserida 

imaginariamente no passado ou no futuro, todos os abismos e vazios que o 

afligem teriam sido completamente supridos. Em suma, o Romantismo 



 47 

ambiciona a junção daquilo que se lhe apresenta como fragmentado, e o 

restabelecimento do todo e da plenitude. Nessa procura constante do elo 

perdido, conduz a um preceito que exprime concisamente a dimensão 

básica da ambição dos românticos. 

 Mas a questão é bem mais complexa do que isso. O pensamento 

romântico alterna constantemente entre a concordância de que as cisões são 

definitivas e a posição contrária, ou seja, a confiança em que o elo perdido 

possa ser resgatado. Até mesmo no escritor mais rigoroso, descrente ou 

incrédulo, pode-se perceber, em seu íntimo, uma esperança secreta de que 

seja possível mudar completamente a experiência por meio da linguagem, 

unir homem e natureza, aceder ao absoluto. Esta condição talvez seja o 

traço distintivo do estilo romântico no que se refere a outras propostas do 

pensamento moderno. 

 Desse modo, o que define a ironia como um conceito 

caracteristicamente romântico é a constante oscilação de vai e vem entre a 

concepção crítica do mundo (que reconhece a impossibilidade de resgatar a 

unidade perdida) e sua negação (a fé na possibilidade de resgate da 

unidade). O conceito de ironia só pode ser caracterizado de romântico se 

possuir, como uma de suas esferas essenciais, este desejo pelo absoluto. 

Segundo Bourgeois: 

 

A ironia se apresenta como negação do caráter “sério” 
o ou “objetivo”do mundo exterior e, correlativamente, 
como uma afirmação da onipotência criadora do sujeito 
pensante. Mas esta afirmação é apenas provisória, e o 
movimento da ironia faz com que o espírito não possa se 
deter num único termo, e realiza um  constante vai-e-
vem  entre o finito e o infinito, o determinado e o 
indeterminado, de tal modo que cada negação suscita 
imediatamente uma tentativa de síntese criadora. Ironia 
não é “nem isso, nem aquilo”, mas “isso e aquilo”, 
como diz. Se o movimento se detém, a ironia 
desaparece, e com isso toda a possibilidade de uma 



 48 

compreensão total da realidade exterior e interior: se o 
mundo é totalmente negado, é a “loucura” que se 
instala plenamente e o mergulho num universo 
imaginário; se o “ideal”, por sua vez é recusado, é a 
aceitação de um mundo absurdo e inútil, de onde os 
valores (os da arte, em primeiro lugar) são banidos 
para sempre (...) (1974: 30-31). 

  
 
 A natureza contraditória da ironia romântica pode ser qualificada de 

vários modos, como: crítica e fé; jogo e crença; realismo e idealismo; e a 

intempestiva vontade de suprimi-los. É de essencial importância salientar, 

com relação a este paradoxo, algo que o tempo todo se proclama, embora 

seja um dos aspectos menos abordados da ironia: apesar da sua aplicação 

na retórica esteja ligada ao humor, a ironia, por sua resistência freqüente à 

brevidade e incompletude, é fundamentalmente trágica. A ironia se 

movimenta a partir dessa frágil pendularidade entre perfeição/imperfeição, 

completude/incompletude e, quiçá, a dupla que melhor traduz a concepção 

irônica: finitude/infinitude. Atentemos ainda para o fato de que a oscilação 

irônica não pode suspender e/ ou excluir um de seus aspectos 

composicionais; e isto por não poder definir-se entre um ou outro, por se 

negar a representá-los como possibilidades excludentes. É, por esse 

caminho, que se pode distinguir na ironia romântica uma inclinação para o 

trágico. Na realidade, são poucos os episódios ou obras essencialmente 

trágicos, pois estes surgem apenas quando a tensão consegue se sustentar. 

Mas, quando é descomunal a quantidade de angústia agregada a esse 

conflito, geralmente o trágico não permanece, pois fica propenso a se diluir 

em beneficio de uma ou outra tendência. 

 Uma das diferenças entre literatura clássica e romântica tem como 

alicerce o emprego da ironia: a forma como o autor literário (e o artista em 

geral), no classicismo, assume uma postura de “autoridade”, com algo a 

dizer, uma verdade a propagar, uma lição a transmitir. Optando geralmente 



 49 

por uma atitude de demiurgo, o escritor clássico não se posiciona 

abertamente em sua obra. 

 Do romantismo em diante, e a partir de seus propósitos no tocante à 

liberdade, igualdade e fraternidade, inicia-se a revolta do indivíduo, que se 

opõe a uma sociedade que o abandona à própria sorte, na sua subjetividade 

e individualidade, sentenciando-o a conter seus anseios e emoções, em 

função de valores morais absolutos, apoiados na verdade e no bem, 

associados pela sociedade ao governo, instituição religiosa ou família. A 

valorização romântica do indivíduo, porém, leva a uma contradição: ao se 

dar conta de seu desejo de absoluto, o indivíduo nota concomitantemente a 

sua efemeridade e relatividade, e sua dependência do outro, colocando 

obstáculos a seus desejos ilimitados, o que o leva a perceber a limitação da 

vida. 

 Com relação ao escritor, esse paradoxo mostra-se como algo 

fundamental e como inacessibilidade em expor plenamente a realidade. A 

resposta para o problema é a ironia romântica, por meio da qual se insere 

na obra a figura de um eu “representante da representação”, um recurso que 

se completa com a presença de um narratário. Revela-se assim 

ironicamente a simulação e a astúcia da elaboração textual e, a partir dessa 

introdução da ironia em seus métodos, a literatura abdica da intenção de ser 

mimese, imitação da realidade, e passa a sobressair-se como produção, 

linguagem, modo característico de conceber um universo, reputando-se a 

própria linguagem do mundo. 

 O autor está inclinado a renunciar da postura de autoridade de quem 

detém o saber e pode difundi-lo, e compensa o seu (não) saber com a 

habilidade perceptiva do leitor, mostrando a destreza reflexiva de que 

justamente esse outro tem a capacidade de converter em realidade a 

existência da sua obra e, enfim, a sua própria existência. 



 50 

 A concepção de ironia declarada simplesmente como uma 

representação retórica, em que se diz o contrário do que se diz, acaba por 

elevar o termo a um grau de mentira implícita na linguagem. Por essa razão 

a ironia pode agregar aspectos e funções demasiadamente diversificadas, 

em que ocorrem ao menos dois elementos de evidência: o primeiro, em que 

a expressão irônica quer ser compreendida como tal; e um segundo, que 

está relacionado à ironia humoresque, que tem por meta manter a dualidade 

e exprimir a impraticabilidade de designar um sentido claro e absoluto. 

 A ironia se configura de forma nebulosa e volátil, e por essa razão 

Muecke elenca uma sucessão de dificuldades para classificá-la: o primeiro 

ponto de vista estabelece que os pontos de contato atuantes entre as suas 

muitas formas possibilitam conceituá-la de diversos ângulos. O processo 

irônico é denominado trágico, cômico, de modo, de situação, filosófico, 

prático, dramático, verbal, retórico, auto-ironia, ironia socrática, romântico, 

cósmico, do destino, do acaso, de caráter, segundo o panorama de 

qualificação.  

  Em outra categoria, Muecke indica uma preocupação em conceituar 

a natureza irônica, o que conduz os mesmos obstáculos de classificação de 

“arte” e “poesia”. Outro motivo da dificuldade seria a falta de clareza do 

conceito pela freqüente integração de ironia com a sátira, paródia, humor, 

cômico ou grotesco, elementos estes que nem sempre se relacionam com a 

ironia, ainda que por vezes a ironia se sobreponha a essas concepções, o 

que pode fazer até mesmo com o trágico. 

 Sejam quais forem os seus aspectos, a concepção irônica será sempre 

uma composição comunicativa. Na verdade, nada pode ser reputado irônico 

se não for concebido e visto como tal; não existe a possibilidade de uma 

realização irônica sem o ironista, e este será alguém que concebe o sistema 

dual ou numerosas possibilidades de sentido, e as emprega em enunciados 

irônicos, cuja intenção de fato se conclui no efeito correspondente, ou seja, 



 51 

numa recepção que perceba a dualidade sem sentido e a inversão ou a 

distinção efetiva entre a mensagem enviada e a pretendida. 

 A ironia é a afirmação de um sujeito que confirma a natureza 

intersubjetiva da sua individualidade, satisfazendo desse modo a literatura, 

quando esta pretende um leitor que não seja apático, mas atento e atuante, 

apto a concluir que a linguagem não tem apenas uma só interpretação, e 

que o texto é capaz de lhe mostrar ciladas e jogos de trapaças, dos quais 

deverá, em algumas ocasiões, participar. Isso ocorre porque o autor elabora 

seus textos para serem lidos, mesmo que seja apenas por ele mesmo, ainda 

que o escritor clássico supostamente renegue isso, pois não se introduz de 

modo perceptível na obra e não esboça geralmente interesse por um 

receptor. 

 O processo irônico é uma composição voltada para a comunicação e 

está associado à astúcia; é mais erudito e está mais próximo do intelecto 

que dos sentidos. Um tipo clássico de oratória irônica é a de Sócrates, da 

busca da verdade no interior do homem, a que se atribuiu o nome de 

maiêutica. Consiste na tática de estimular dúvidas e inibir certezas para 

instaurar o vazio. Esse preceito socrático não tinha a intenção de confirmar 

as próprias ou as opiniões alheias, mas de estimular a busca da sabedoria 

por intermédio do diálogo, dada a sua suspeita com relação às verdades 

instituídas. O conceito de ironia socrática seria assim um conceito 

sistemático, que empregaria a retórica para alcançar o resultado pretendido 

do discurso, além de ser, na concepção de alguns estudiosos, um estilo 

literário inovador, que Platão empregou para expor sua filosofia. 

Um modo de buscar um entendimento reflexivo do leitor por meio da 

comunicação, enaltecendo-o como um outro capaz de colocar-se de 

maneira crítica com relação à realidade, faz parte daquilo que é concebido 

de ironia com ironia. A concepção relativa a esta ironia que os Schlegels, 

Karl Solger e muitos outros denominam de ironia romântica. Empregando a 



 52 

objetividade, “impassibilidade” e a autonomia do autor arredio, nobre, 

senhor de si mesmo, repercutidos na Era Romântica, já qualificavam os 

escritos de Aristófanes, Petrarca, Cervantes, Goethe, Shakespeare. Essa 

também foi à ironia de Flaubert, James Joyce e Machado de Assis, tanto em 

doutrina quanto na prática. 

  A ironia romântica alarga e agrega dimensões mais complexas 

á dissimulação que já reside na ironia retórica. Adiciona-lhe uma auto-

ironia que emerge da consciência narrativa, em que o texto, ao refutar 

imitar a realidade, expõe o seu fingimento, mostrando a sua ambição em 

ser reconhecido como arte, de natureza fictícia, elaboração de linguagem. A 

literatura não esconde mais os seus métodos de representação: 

inversamente a isso, revela-os na possibilidade de um discurso não 

transitivo, cuja perspectiva não é falar as coisas (ocultar-se no que elas 

exprimem), mas expressar-se, numa fala-sujeito que, todavia não faz de si 

mesma o novo objeto dessa linguagem sem objeto. 

 Na concepção de Friedrich Schlegel, a ironia romântica está 

condicionada à arte. Para elaborar o texto, o artista consciente necessita de 

criatividade, de um senso crítico, subjetivo e objetivo, satisfatório e 

realista, de uma parcela emotiva e lógica, inconscientemente inspirado e 

cônscio de sua tarefa artística. A sua arte aspira a ser sobre o mundo, mas 

se reconhece ficção. Ele tem consciência de que é impraticável conceber 

uma narrativa autêntica ou completa da realidade, por ela ser 

inexplicavelmente ampla, contraditória e em constante metamorfose, de 

maneira que uma narração autêntica suscitaria algo falso, assim que 

concluída: a saída que o artista encontra é agregar sua arte à consciência de 

sua irônica posição frente ao mundo.  

 A relevância desse tipo de ironia em obras literárias foi muito intensa 

na Alemanha, no final do século XVIII, com o crescimento da especulação 

filosófica e estética que levou os alemães a serem líderes intelectuais da 



 53 

Europa. August W. Schlegel declara que ironia é uma oscilação entre o 

sério e o cômico, a imaginação e o trivial. Enquanto Karl Solger define que 

a verdadeira ironia “começa com a contemplação do destino em larga 

escala”. Anterior a ele, Friedrich Schlegel chegou a crer que a ironia fosse 

o resultado do reconhecimento de que o mundo em seu estado puro é 

paradoxal e que apenas um ato ambivalente pode abarcar a sua total 

dimensão contraditória. A ironia romântica não repercutirá dessa maneira, 

segundo Bourgeois, do distanciamento puro e simples do autor com a sua 

obra. Ela faz com que o significado não seja essencialmente o propósito do 

discurso; qualquer acepção, entendida direto e ironicamente, tem como 

função reenviá-lo ao significante para que agregue um valor singular 

possível, o de ato estético. 

 No tocante à ironia romântica, que não pertence à época romântica, 

mas integra o princípio composicional do romantismo alemão, do 

romantismo francês e de movimentos análogos, o que se pretende salientar 

é a coexistência dos contrários, a pendularidade entre objetividade e 

subjetividade, a organização da obra através de uma consciência em ação. 

É referente à manifestação de uma arte que almeja ser concebida como tal e 

por essa razão não se apraz com o sério absoluto. Por meio de uma 

freqüente parábase, a ironia romântica desintegra a todo instante a ilusão de 

exibir a realidade para apresentar o artista em ação, evidenciando a 

singularidade de uma arte que se permite uma realidade própria e por esse 

motivo, procura mesclar sério e lúdico, devaneio e realidade, sublime e 

grotesco, superando a distância entre o universo restrito e o infinito ideal. 

 Repetição, refração, fragmentação, camuflagem, controverso, 

autoparódia, infinidade de papéis representados e jogo são estratégias da 

obra elaborada com a ironia romântica, em que o autor se apresenta 

continuamente por meio de suas personagens, já que a meta é neutralizar o 

engano da representação, contrariar a essência de seriedade da obra. Esse 



 54 

conceito não empregará a representação de algo externo a si, porém parte 

da ação que se constrói perante o leitor/espectador, fundamental para o 

desempenho da obra: o narrador/autor pode narrar uma história, seja qual 

for essa história, dimensioná-la como quiser, pois somente ele a tem na sua 

imaginação (ou só ele tem o poder de criá-la). Paradoxalmente, no entanto, 

apenas ele tem a prerrogativa do ato de narrar, pois há quem o compreenda 

quem confie nesse saber, quem se permite mergulhar nessa comunicação. 

 Na concepção de Schlegel e da ironia romântica, a genuína arte 

estará desassociada de preceitos morais e representa noção por parte do 

artista de que é impraticável a concretização de seus anseios pelo absoluto, 

já que se reconhecem as suas limitações. O artista enquadra a dialética 

irônica nas duas extremidades da concepção idealista, o que é fugaz, breve 

e transitório e o que tem a essência infinita e indelével. A aceitação e a 

contestação de si mesmo mostram sua tendência por uma ironia disposta a 

neutralizar todas as demais, a partir da importância atribuída ao processo de 

fragmentação e de relatividade. A ironia, com relação à concepção estética, 

é um subterfúgio para a impraticabilidade do absoluto, atestado como um 

legítimo aspecto para a consciência. 

 É significativo que esse conceito estético de Schlegel tenha recebido 

ásperos julgamentos por parte de Hegel, cuja concepção está arraigada nos 

princípios da fenomenologia, que enaltece a representação como uma 

característica genuína da manifestação artística, estabelecida como uma 

ponte para se alcançar o absoluto. Segundo Hegel, a arte tem que seguir 

pela trilha moral, ficando a linguagem responsável por mediar 

representações interiores e exteriores. Já o princípio de Schlegel e a teoria 

da ironia romântica são opostos, e a literatura não tem condições de tornar 

efetivo o absoluto, pois o hiato entre este e a mente que almeja torná-lo real 

é conclusivo e categórico: embora perceptível, o absoluto não é 

representável nem explicável. 



 55 

 A ironia romântica concebe, deste modo, um componente de 

independência em arte: a arte como a arte, pois, por meio da ironia 

romântica, o escritor narra uma história inteira, inserindo o autor e a 

narração, o leitor e a leitura, seu estilo e sua opção, a ficção e o fato. A 

composição da obra terá, assim, um universo próprio e não um fim em si, 

terá características autônomas, e concomitantemente um valor soberano e 

não incondicional, em que o autor visa a um estado maior de equilíbrio 

emocional, ainda que se encontre num momento aflorado de suas paixões. 

Por meio da ironia, a literatura romântica se conscientiza de seu poder 

expressivo e declara que estabelecerá os seus próprios métodos, 

encontrando dessa forma o seu teor mais arriscado, ao questionar-se de 

maneira declaratória, ora sentindo-se exultante ao tomar consciência de que 

tudo está sob o seu comando, ora atormentado por se dar conta de que tudo 

lhe escapa, pois ela se projeta no vazio. 

 Maria de Lourdes Ferraz discorre sobre a presentificação do autor, 

inserida na obra como um aspecto essencial da ironia romântica: essa 

presentificação aponta o estilo ilusionista da escrita e, por conseguinte, a 

natureza mistificadora da literatura. Em nome da autenticidade, a 

desmistificação reforça a força mistificadora da ficção (1987: 80). O modo 

como é concebido o tempo, segundo Ferraz, é a chave da ironia do 

narrador:  

 

O tempo do narrador só o é enquanto refere outro 
tempo- o da história. O discurso, dito do narrador, só 
assim se pode designar porque enquadra a 
temporalidade da história; nada fixa o sujeito 
enunciador senão o próprio enunciado; o momento da 
enunciação só se percebe quando enunciado. É como se 
o presente intemporal e atemporal só valesse pelo tempo 
que cria, inserto num devir onde o que importa é o 
passado e o futuro. (1987: 91). 

 



 56 

 
 Sob a perspectiva da ironia romântica a arte tenciona ser concebida 

como arte, de caráter fictício: na medida em que instaura mais intensidade, 

mais lucidez, torna-se cônscia da sua própria essência. É uma arte que se 

qualifica pela insatisfação relativa a tudo que se diz sério e absoluto, pois 

não pretende incorporar a realidade. Por essa razão, se apropria do real e o 

desmantela, fragmenta, desorganiza e  discute, ciente da importância em se 

distanciar do real. O ironista admite em se projetar apenas como um muro 

sensível, cujas frestas permitam observar as vozes e escutar os rostos; 

abriga-se de modo consciente no papel representado, tornando-se platéia de 

si mesmo e platéia dessa platéia. André Bourgeois declara que na 

consciência da coexistência de elementos opostos e na dificuldade, em 

separar a plenitude da desordem estão alguns dos preceitos da ironia 

romântica, os quais são fatores que dificultam simultaneamente a genuína 

subjetividade e a genuína objetividade, proporcionando, portanto, um 

afastamento entre a obra e o autor, mostrando uma reflexão poética 

duplicada, como numa seqüência ilimitada de espelhos. 

 A estrutura de uma obra irônica será uma sinopse de elementos 

antitéticos: movimento e não uma apreciação passiva, associação entre 

objetividade e subjetividade, mescla do sério e do lúdico, a imaginação e a 

realidade, o sublime e o grotesco, o real e o aparente. Intenta, desse modo,  

tornar sensível o abismo entre o universo restrito e o ilimitado ideal, 

estabelecendo-se num momento frágil da transição do determinado ao 

indeterminado, do finito ao infindo. 

 A afirmação da utopia das coisas e, principalmente, da utopia com 

relação à arte, a ironia romântica tem por objetivo a propagação infindável 

de figuras a se refletirem de espelho em espelho. Por essa razão, seus 

aspectos que se repetem são os da máscara, do especular e do duplo. Sua 

tarefa é fazer com que o leitor mergulhe num engano benévolo que o leve a 



 57 

entender a distinção entre o eu que vê, o eu que encena e a diáfana 

opacidade da máscara que, se por ventura se torna adequada demais, não se 

diferencia da falsidade. 

 A ironia romântica só se concretiza quando se anula a ilusão de se 

conceber a obra como uma “realidade” e o que se comunica tem um peso 

parcial e efêmero. Dessa forma, a obra irônica define-se não como 

paródica, mas se define como autoparódica, ao apontar a sua essência 

arbitrária. Nesse conceito, o autor revela estar ciente quanto a ser o seu 

primeiro leitor, detêm o poder de comentar e criticar a sua criação, 

anulando a ilusão da representação por intermédio da parábase. Ao 

interferir, o autor propõe uma transposição de sentido, que se torna relativo 

e inacabado. 

  
 
2.5 - Ironia humoresque 
 
 Se o princípio de ironia retórica determina uma dupla possibilidade, 

mas tem uma perspectiva de chegada, a proposta da ironia humoresque não 

é exprimir o contrário ou dizer algo sem de fato dizê-lo. É o oposto: 

conserva a dualidade e mostra a impraticabilidade de se instaurar um 

entendimento claro e absoluto, pois o texto elaborado com esse tipo de 

ironia se representa como códigos inconsistentes e lugar de passagem. 

 A ironia humoresque acontece em situações de suspensão, ainda que 

requeira um espírito atento e ágil, capaz de assegurar sua essência nas 

fronteiras, ciente de que o absoluto se concretiza no mesmo instante em que 

se desfaz num momento fugidio. Ironizar será, deste modo, afastar-se, 

poder empreender questões, converter presença em ausência, incorporar ao 

conhecimento o relevo da representação. Por esse motivo, o que se 

reconhece já não mais será o mesmo, mas sim outro. Por refutar um 

envolvimento e encantamento, a ironia humoresque será um misto de 



 58 

alegria e melancolia, pautada na descoberta da multiplicidade: as nossas 

emoções e conceito devem abdicar da solidão senhorial e se relacionar no 

tempo e no espaço com a multidão, preferindo a justiça à privacidade. 

 Esse comportamento irônico contraria o extraordinário, o incomum, 

o sagrado; indica que nada é eterno e permanente, e que o cosmo não é 

infinito. Soberana contestadora das premissas sacrossantas, pelos seus 

questionamentos imprudentes, ela acaba com toda definição e reabilita 

infatigavelmente toda a problemática, apresentado-nos o espelho côncavo 

em que nos envergonhamos de nos ver desfigurados, para que aprendamos 

a não nos idolatrar. 

 Ainda que o pessimismo seja uma de suas qualidades, a ironia 

humoresque julga os renegados com complacência; não se revolta com a 

deslealdade e muito menos se surpreende com as conversões. Neutraliza a 

falsa sublimidade, os excessos extravagantes e a insensatez supérflua das 

mitologias. Previne contra as desilusões e se resguarda das falsas tragédias. 

O ironista opta em se tornar outro individuo; designa-se por ironia e antevê 

a troça do outro. Verbaliza então, do seu modo, que a natureza do Ser é 

estar em constante transformação, que não há outra forma de ser que dever-

ser; emprega assim com habilidade a diferença entre ser e parecer, o logro 

entre o parecer e o aparecer, e a divergência do pensamento com a 

linguagem, da reflexão com a ação, da reflexão consigo mesmo.  

 A ironia humoresque se inscreve no texto como um subterfúgio 

irônico, um tipo de bordado, de uma permissão poética ou arabesco. O Eu 

do discurso é um malabarista, que se beneficia de sua agilidade e destreza 

ao lançar objetos no ar, sem que os mesmos caiam, mantendo assim o 

equilíbrio devido aos seus reflexos e movimentos; concentra um saber 

resplandecente, tão senhor de si que tem condições até mesmo de brincar 

com o erro. Parecendo sempre estar na iminência de executar o jogo do 

adversário, esse processo deixa transparecer a familiaridade dessa ironia 



 59 

com a retórica. Isso é um demonstrativo da sua habilidosa maneira em 

expor sua fantástica arte e também sua plena liberdade, a mais perspicaz, a 

mais maquiavélica, a mais temerária também. 

 Na concepção de ironia humoresque, o ironista paralisa os seus 

sentidos para não perceber o gosto das qualidades; renega a valiosa 

inocência que exprime os fatos envolventes e humanos. O risco a que ele se 

expõe está enredado na crença da sua própria impassibilidade, pois não se 

defende sempre um ponto de vista sem aderir a ele algum dia. Quem nada 

displicentemente em águas turvas corre um sério risco de um dia ser 

tragado por elas: simulando amar, sujeita-se a provar o amor; parodiando 

impulsivamente, sujeita-se a cair em sua própria cilada, pois, após elaborar 

a paródia, corre o risco de imitar realmente o parodiado, permitindo, assim, 

sua incorporação: a consciência do espetáculo pode gerar o espetáculo. É 

que a artimanha que a paródia oferece aos ironistas define-se pelo acúmulo 

de história e de recordações presentes nas palavras; sua valiosa gama de 

interpretações, que dá vazão à alusão, podendo indicar uma cilada do 

inconsciente verbal. 

 O principal risco da ironia humoresque consiste em não converter-se 

ironia absoluta: ela está constantemente prestes a nomear-se e a 

estabelecer-se no núcleo de um sistema. É que a ironia não se fundamenta 

em sistemas. Por menor que seja a indulgência da consciência, a ironia 

neutraliza a angústia do remorso, torna toda sinceridade suspeita, impede, 

por fim a pureza da intenção. Desse modo, também por menor que seja a 

afetação, transforma o ironista num profissional e o homem sedutor num 

perito em sedução, ou seja, num burlesco e um debochado.  

 Aquele que concebe a ironia humoresque se utiliza da boa 

mentalidade perversa que pode validar e invalidar, nunca permitindo que a 

ilusão se prolongue. A sua obra é feita de fórmulas efêmeras e de transição.  

Seu enredo penelopiano é a da obra contestada, instável, ironizada, obra 



 60 

espectral que toda noite se esvai. Daí decorre o seu mundo: do não já e 

ainda não. Por esse motivo, ocorre a ligação dessa ironia com a prática 

lúdica, num jogo desprendido, sem objetivo, pois é uma ferramenta de 

cisão e de fuga de uma performance séria.  

 A ironia humoresque tem um tom mefistofélico: amorosa, séria, 

emprega continuamente a leveza e se estabelece entre a comédia e a 

tragédia, mostrando que coisa alguma é tão fatal quanto pensamos, e muito 

menos tão fútil quanto presumimos. Deste modo, como o humor não se 

consolida sem o amor, não há possibilidade de se concretizar a ironia 

humoresque sem que haja felicidade e lucidez. A proposta desse tipo de 

ironia não é nos envolver num universo sarcástico, nem aniquilar todas as 

marionetes, nem colocar outras em seu lugar, mas é restabelecer aquilo sem 

o que a ironia mesma não seria irônica: uma alma sensata e um coração 

inspirado e, prioritariamente, uma mentalidade transcendente, hábil ao lidar 

com o paradoxo. Por essa razão, implicaria num equívoco limitá-la 

somente à concepção destrutiva.  

 Os personagens Macário e Satã, em um dos diálogos, debatem a 

respeito de como seria a mulher ideal na concepção do protagonista, que 

num primeiro momento salienta que a beleza, a virgindade e a inocência 

são qualidades essenciais para conquistar o seu amor, mas logo inverte a 

sua opinião e assim transcorre a conversa: 

       

      Satã 

                             E é no lodo da prostituição que hás de encontrá-la? 

            Macário 

                           Talvez! É no lodo do oceano que se encontram pérolas... 

                Satã 

            Em mau lugar procuras a virgindade! É mais fácil  

                              achar uma pérola na casa de um joalheiro  que no  



 61 

   meio das areias do fundo do mar. 

                              (2006:45). 

   

 O que percebemos no texto de Macário é que a personagem central 

está sempre oscilando entre o ideal e a realidade, e com essa pendularidade 

constante se mostra um ser indefinido e paradoxal, pois, no mesmo instante 

que opina sobre um assunto em questão como podemos verificar no trecho 

supracitado, no outro momento sua afirmação toma uma direção totalmente 

oposta.  

 Muecke a define por ironia geral, demonstrando que ela surge da 

consciência de que a vida diverge consigo mesma e com o mundo, visto 

que os anseios do homem atenuam-se diante da convicção de sua morte, da 

inacessibilidade do futuro, a restrição de sua força, do poder da biologia, do 

curso obstinado das forças naturais: a ilimitada avidez da ambição depara-

se com as limitadas possibilidades de realização. 

 Jankélévitch qualifica a ironia homoresque como sendo branda e 

sutil, com aspectos de elegância e de amistosa cordialidade: no que diz 

respeito a sua teoria, ela se penaliza do que ri, transformando-se parceira 

confidencial do ridículo. Ao passo que a ironia fechada tem por 

característica a indelicadeza e a hostilidade, a ironia homoresque é 

qualificada como receptiva, singela e serena, não se abrandando para ela 

situações atenuantes. Por essa razão, ela se isenta do anseio pelo poder, do 

cativeiro dos partidos, da arrogância científica, do culto aos célebres 

personagens, da ilusão da política e da veneração de si mesmo.  

 Essa ironia acalenta o requinte e é exatamente um fenômeno que se 

posiciona na gradação e no limite; não pode efetivar-se a não ser em 

circunstâncias intermediárias, vacilantes e indeterminadas: jamais lá ou 

aqui, porém constantemente na transição; era romântica e clássica, 

transcendente e trivial, aventureira e burguesa, representa se opor à 



 62 

contemplação, à consideração e ao afeto, mas na realidade os aprofunda, 

pois não leva em consideração a crueldade absoluta, exibindo 

continuamente o altruísmo que pode residir no egocentrismo, a hipotética 

verdade em que se pode sustentar o equívoco. 

 Essa ironia se concretizará fundamentalmente pela intuição, pela 

percepção da diferença entre aparência e realidade e pela habilidade de ler 

nas entrelinhas, nos silêncios, nas lacunas e nas incoerências. De fato, esse 

tipo de ironia será uma elaboração concomitante entre autor e leitor, já que 

os fatores principais da composição comunicativa são emissor, receptor e 

mensagem, o que presume uma união do código com as duas pontas do 

sistema. 

 A concepção de ironia humoresque é, portanto, a ocasião 

concomitante do não já e do ainda não, da afirmação e da negação; espaço 

em que se elabora, como o fio do mito penelopeano, uma constante 

variação entre a realidade e a imaginação. Deste modo, a ironia 

humoresque foi uma peça fundamental no romantismo alemão, cuja 

finalidade era enaltecer a poesia, não como obra literária, mas como arte, 

genuína reflexão do momento e lugar da prática da liberdade plena. 

 

       

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 63 

CAPÍTULO III 

 

3.0 – O panorama da obra  

  

 O início do drama Macário, se dá com a personagem título entrando 

7uma estalagem de estrada. O texto não informa de onde Macário vem 

nem define o lugar onde decide descansar da viagem, apenas esclarece que 

é um tipo de hospedaria. Enquanto faz a sua refeição, o estudante se depara 

com Satã, que, após uma conversa casual, o convida a um passeio noturno, 

e os dois personagens se encaminham a um lugar que Satã apresenta como 

a sua moradia, e que pelas indicações dadas seria a cidade de São Paulo do 

século XIX. 

 A figura emblemática de Satã surge no momento em que as 

qualidades do protagonista começam a aflorar, já na primeira cena. Assim 

que o drama começa, nota-se o modo como Macário trata a serviçal da 

estalagem: num tom de desprezo, rejeita tudo aquilo que lhe é oferecido 

pela moça que o serve, desde a refeição e até mesmo a aguardente, gerando 

uma desconformidade entre o mundo concebido por Macário e o que de 

fato é processado pela realidade. E o spleen começa a tomar conta do 

protagonista: Esse mundo é monótono a fazer morrer de sono. (2006:18). O 

protagonista emana um estado de espírito marcado pela insatisfação, pelo 

tédio e pela revolta, qualidades estas que sintetizam o ideário maléfico. 

  A inserção de Satã no drama exprime o embate de Macário com seu 

temperamento maligno, que se projeta na pele do seu companheiro satânico 

de viagem. A figura demoníaca sugere uma educação pela noite, com o 

propósito de consubstanciar o caráter de Macário com o universo 

demoníaco. 



 64 

 Segundo Antonio Cândido, estaria inserida na obra Macário uma 

pedagogia satânica visando a desenvolver o lado escuro do homem. (1989: 

16). 

 A personagem vivencia inúmeras peripécias em sua longa jornada no 

decorrer da vida, sendo impactado por desilusões, frustrações e percalços, 

para que possa um dia alcançar seus objetivos e ter uma compreensão 

melhor da existência. Com esse intuito, o indivíduo se apresenta como um 

ser obstinado, que enfrenta as adversidades que o mundo lhe impõe, sem 

deixar que o destino o atropele. 

 A personagem título pode ser enquadrada dentro desse aspecto, pois 

é um andarilho que busca intensamente respostas para as suas dúvidas. 

Macário é um viajante que vaga sem destino pelo mundo, com a intenção 

irrestrita de aprender e refletir sobre sua vida, para entender melhor seus 

valores e princípios, almejando descortinar a sua verdadeira essência. O 

caminho que Macário percorre o leva a perscrutar questões conflituosas da 

alma, pois é no interior do indivíduo que nascem as incertezas com relação 

aos conceitos do bem e do mal. O desdobramento da personagem título em 

dois personagens totalmente opostos, simbolizados no drama por Satã e 

Penseroso, é a essência do debate daquilo que Azevedo aborda em suas 

obras, que é a divisão da consciência, em “Ariel e Caliban”, ou seja, os dois 

lados da mesma moeda. O encontro com aspectos obscuros do Ser é o 

trajeto que o encaminha à plenitude. A personagem título experiencia, 

assim, sua primeira lição sobre a vida, sob o prisma do mal ao lado do seu 

preceptor Satã. 

  Identificamos, desta maneira, o caminho trilhado por Macário, no 

momento em que as personagens partem para uma viagem aterrorizante 

que começa a se desenrolar no debate de idéias travadas entre o 

protagonista e seu parceiro na estalagem, na visita realizada à Cidade de 

São Paulo, lugar que é definido como sendo a morada de Satã, na ceia 



 65 

compartilhada por ambos e na sensação assustadora que Macário vivencia 

ao adormecer profundamente sobre um túmulo, com as mãos de Satã em 

cima do seu estômago, onde Só vela Satã. (2006:52). Mas por outro lado, 

nasce o desejo de perscrutar a outra face da moeda. A transição para o lado 

idealista, bondoso e otimista da essência humana, torna-se imprescindível 

para a experiência de autoconhecimento do indivíduo. O período em que 

esteve na companhia de Satã apenas representou uma fase dessa jornada 

metafórica. O protagonista continua o seu caminho em busca da sua 

identidade. 

 Agora o cenário se altera, saindo de uma São Paulo que abrigava 

Satã rumo à Itália idealizada. Em seu percurso, Macário se depara com 

Penseroso. A relação que se dá entre ambos, é totalmente avessa ao que o 

protagonista mantinha com seu guia infernal; constata-se que esse lado da 

consciência do herói adormeceu com o passar do tempo: 

                                             

Macário, passando 

Penseroso! Boa  noite,  Penseroso!  Que imaginas  
tão melancólico?  
Boa noite, Macário. Onde vais tão sombrio?  
(2006:44) 

 

 Apesar da relação de amizade existente entre Macário e Penseroso, o 

tempo faz com que o protagonista adquira gradativamente, um tom 

pessimista acentuado e o laço, que os mantinha próximos, se perde: 

 

Macário, sombrio 
Vou morrer 
 

Penseroso 

Eu sonhava em amor! (2006:50). 
  



 66 

 O abismo entre os dois personagens fica ainda mais profundo quando 

Macário se depara com seu companheiro angelical inebriado de amor, 

devaneando a respeito da mulher que ama. No próximo diálogo, a 

disparidade filosófica permanece. Penseroso segue firme no seu propósito, 

nos seus ideais e no seu amor incomensurável pela bela italiana, ao passo 

que a personagem título exprime toda sua incredulidade e ceticismo. A 

grande causa dessa relação tão desarmônica é que o companheiro de 

Macário segue obstinado com suas idéias utópicas e fantasiosas, que não 

lhe permitem alçar vôos mais consistentes rumo ao mundo com valores 

pautados na realidade, mas que por outro lado, instaura a credibilidade do 

homem em questões humanas e no bem supremo: 

 
Vê:  o  mundo  é  belo.  A  natureza  estende   nas  noites  
estreladas o seu véu mágico sobre a terra, e os encantos 
da criação falam ao homem de poesia e de Deus.  As 
noites, o sol, o luar, as flores, as nuvens da manhã, o 
sorriso da infância, até mesmo a agonia consolada e 
esperançosa do moribundo ungido que se volta para 
Deus... tudo isso será mentira? As esperanças 
espontâneas, as crenças  que  um  olhar  de  virgem nos 
infiltra, as vibrações unânimes das fibras sensíveis 
serão uma irrisão? O amor de tua mãe, as lágrimas do 
teu amor... tudo isso não te acorda o coração?(2006: 
56). 

 

 O universo de Penseroso se torna inconsistente pelo nível de 

projeção utópica e idealizante; conforme podemos verificar no drama, cada 

vez que o companheiro angelical de Macário expõe suas idéias, mais a sua 

figura vai perdendo força, pelo grau de subjetividade e ingenuidade. Eu 

creio porque creio. Sinto e não raciocino. (2006:68). O protagonista 

percebe que a filosofia do seu companheiro é um tanto quanto vaga e sem 

qualquer solidez. O que se nota é que Macário algum dia agregou essa 

mesma mentalidade a suas teorias, mas, com o tempo foi perdendo brilho 



 67 

do otimismo e entusiasmo, em decorrência do seu processo de 

aprendizagem:         

 

Macário 

A filosofia é vã. É uma cripta escura onde se esbarra  
na  treva.  As idéias   do  homem  o fascinam,  mas   não    
o    esclarecem.    7a cerração  do  espírito ele  estala o 
crânio  na  loucura  ou  abisma-se  no  fatalismo  ou  
no nada. (2006:71). 

 

 Sob a égide da esperança, Penseroso almeja alcançar a salvação, 

ainda que o caminho o leve para destinos irreais e quiméricos, mas a 

personagem título se abstém de trilhar a mesma direção. Não demora 

muito, logo a personagem angelical sucumbe aos seus próprios sonhos. 

Penseroso, desiludido com sua amada, (apesar de ela lhe devotar todo o seu 

amor), opta pelo suicídio, alegando que a mulher que ama já não o quer 

mais. Ela não me ama: Que importa? Eu a perdoo. Perdoo a leviandade 

daquela criança pura e santa que me leva ao suicídio... (2006:65). 

 Macário, no decorrer do drama, se conscientiza de que a outra face 

de sua alma mais elevada e otimista se esvaneceu pela inegável influência 

do seu guia demoníaco. Os dois lados antitéticos e conflitantes da 

consciência do protagonista tendem a seguir os ensinamentos estabelecidos 

por Satã, e assim assinalam seu rompimento com a esfera elevada:  

     

Macário 

Talvez  seja  a treva de  meu  corpo  que  me escureça 
minha alma.  Talvez  um anjo  mau soprasse   o    meu      
espírito    as     cinzas sufocadoras  da  dúvida.  7ão sei.  
Se existe Deus, ele  me  perdoará  se  a  minha  alma era  
fraca, se na minha noite lutei  embalde  com o anjo 
como Jacó, e sucumbi. Quem sabe? –eis tudo o que há 
no meu entendimento.  Às vezes creio, espero: ajoelho-
me banhado  de pranto, e oro; outras vezes não creio, e 



 68 

sinto o mundo objetivo vazio como um túmulo.(2006: 
78). 

 

 Sob esse enfoque, a peregrinação do personagem título rumo aos 

caminhos traçados por Satã, agora lhe parece uma alternativa viável, 

devido ao desaparecimento do seu companheiro angelical. Por esta razão, 

ocorre um considerável distanciamento de tudo aquilo que concerne ao 

real, em função dos valores que se perderam juntamente com o amigo 

fraternal.  

 Ao enveredar por caminhos transgressivos, entregando-se aos vícios 

de toda natureza e ao sexo com prostitutas, Macário participa de eventos 

mefistofélicos, a fim de promover seu autoconhecimento, que se perdeu 

com os desenganos da vida. E, com o propósito de optar por uma 

personalidade, o protagonista se exime de toda candura e ingenuidade que 

possam ainda repercutir em seu espírito.  

 O lado da consciência eleita por Macário é aquele representado pelo 

seu guia demoníaco, deixando fluir dessa maneira, a sua face maléfica. A 

simbologia satânica instaurada no drama emerge como parte da faceta 

sombria que Álvares de Azevedo atribuiu a seu protagonista, e que é 

desenvolvida através do debate de idéias entre Macário e Satã. A relação 

entre ambos acarreta um pacto que alude ao mito faústico, tendo 

Mefistófeles como mentor diabólico que guia Fausto a uma viagem 

maquiavélica. 

 A inserção de Satã como a outra face da essência de Macário, 

intensifica seu destino dramático e fatal, em razão da sua longa jornada em 

busca da sua verdadeira identidade. Pois o protagonista não sanou suas 

divergências interiore e, por esse motivo, prefere vagar sem rumo pelo 

mundo, para que um dia possa conciliar os lados antagônicos da sua alma. 

Deixar-se envolver pela figura satânica é mergulhar num universo tortuoso, 



 69 

de conflitos sem fim. Ao aceitar os ensinamentos do seu companheiro 

demoníaco, Macário transpõe qualquer limite da moral, satisfazendo 

plenamente todas as suas necessidades físicas e realizando os seus desejos 

mundanos.    

               

3.1 – Macário encontra o seu Mefistófeles: presença da tragédia 
faústica 
  

 A representação dramática concebida por Álvares de Azevedo é 

equivalente à estabelecida por Goethe: alguma coisa como Goethe sonhou, 

e cujos elementos eu iria estudar numa parte dos dramas dele (2006:17). É 

muito significativa a sua atenção voltada para o episódio de Margarida, no 

Fausto, uma composição muito bem formulada pelo aspecto dual. Pois, 

Fausto e Margarida configuram o que se denominaria um casal com bases 

antagônicas: Fausto não medirá esforços para ir ao encontro de tudo aquilo 

que almeja, não se importando com qualquer violação, mesmo que seja de 

caráter moral ou social, Margarida cede à culpa por transgredir tais 

violações. A personagem, então, se entrega aos anseios por Fausto, em que 

há uma pretensão em ascender socialmente também, embora não consiga ir 

até o fim daquilo que se propusera realizar, terminando por condenar a 

própria vida. O sistema dual muito parecido permeia também a dupla 

Macário/Penseroso, no drama azevediano, pois, se o primeiro não hesita em 

acompanhar Satã, em função da sua imensa urgência em amadurecer suas 

concepções com relação à vida, o spleen se apodera com intensidade do 

segundo, levando-o para o caminho da morte. 

 O autor de Macário, aliás, manifesta lucidez, ao apontar o aspecto 

inicial do conceito apresentado em Puff! e também ao afirmar que o drama 

que acompanha o prefácio não é ainda a obra que Azevedo sistematizou 

como gostaria, porém antes declara, uma exceção às minhas regras mais 



 70 

íntimas e sistemáticas (2006:20). Entretanto, a ligação entre as personagens 

Macário e Satã já demonstra um possível emprego dos conceitos 

declarados em sua pequena teorização. Se Azevedo intenta estudar os 

componentes que integram seu protótipo, em épocas bem determinadas do 

teatro europeu e algumas passagens do texto que são momentos 

categóricos, o protagonista Macário encontra, em seu Mefistófeles e num 

estilo europeu e costumes requintados, o guia que lhe desvendará aspectos 

até então ocultos do mundo. Se não encontramos ainda qualidades faústicas 

em Macário, por ter sido ele incapaz de oferecer a sua própria alma em 

troca do conhecimento criador, expressa, entretanto, sua vontade em 

deparar-se com Mefistófeles, a fim de que ele lhe desvende os segredos que 

almeja dominar. 

 O texto mostra uma clara cisão entre os desejos de Macário e o 

mundo provinciano e rústico por onde passa. Sua ambição pelo 

cosmopolitismo da cidade e, concomitantemente, pela cultura erudita é 

irreconciliável com o pensamento provinciano marcado pela superstição e 

pelo temor religioso. Tal diferença se revela se considerarmos o entusiasmo 

jovial com que a personagem principal reverencia a chegada do demônio, 

saudando-o e proferindo um “olá” entusiástico, e a reação da estalajadeira, 

ao avistar as pegadas de pé de bode impressas no chão do aposento de 

Macário. São comportamentos diametralmente contraditórios. A 

desaprovação do jovem protagonista aos costumes da ex-colônia 

portuguesa aflora na cena aparentemente trivial, que se aproxima muito das 

comédias pastelão ou intervalos de atos de peças medievais, no qual 

Macário, como o impetuoso adolescente que é, e movido por um 

comportamento descomedido, declina veementemente da comida que lhe é 

ofertada: 

     
 



 71 

 

 

A estalajadeira 

Eis aqui a ceia 
 

Macário 

Ceia! Que diabo de comida verde é essa? Será algum 
Feixe de capim? Leva para o burro. 
 

A estalajadeira 

São couves... 
 

Macário 

Leva para o burro. 
 

A estalajadeira 

E fritado de toucinho... 
 

Macário 

       Leva para o burro com todos os diabos! 
     (Atira-lhe o prato na cabeça. A mulher sai. Macário 
     come.) (2006:56) 

 

  

 O diálogo acima revela um recurso dramático muito reverenciado 

pelo Romantismo, em que comédia e tragédia contracenam, no mesmo 

palco, como elementos antagônicos, porém complementares da vida, 

obrigatoriamente ajustados para que esta se revele com toda a sua força. O 

diálogo citado, com aspectos cômicos beirando ao grotesco, mostra a face 

de risível mesquinhez da personagem título, assim como sua preferência 

pelo cosmopolitismo se manifesta por uma aversão infantil aos costumes 

provincianos, com que o protagonista se depara na estalagem. 

 Esse diálogo tem relação muito aproximada com outro, que veremos 

logo a seguir, quando, com mesmo rompante juvenil, o protagonista, 

arremessa uma cadeira contra o chão, manifestando, assim, sua ira e 

frustração diante da impossibilidade de obter sua bagagem novamente.  

 



 72 

Macário 

     Desate a mala de meu burro e traga-ma aqui... 
 

                                     A voz 

                                   O burro? 
 

                                Macário 

                             A mala, burro! 
 

                                  A voz 

                        A mala com o burro? 
 

                              Macário 

Amarra a mala nas tuas costas a amarra o burro na 
cerca (2006:26). 

 

 E logo a seguir: 
 
    

A voz 

Mas como hei de ir buscar a mala? Quer que eu vá a 
pé? 
 

Macário 

Esse diabo é doido! Vai a pé, ou monta numa vassoura 
com tua mãe! 
 

A voz 

Descanse moço. O burro há de aparecer. Quando 
madrugar iremos procurar. 
 

Outra voz 

Havia de ir pelo caminho de 7hô Quito. Eu conheço o 
burro... 
 

Macário 

E minha mala? 
 

A voz 

7ão vê? Está chovendo a potes!... 
 

Macário (fecha a janela) 

Malditos! (atira com uma cadeira no chão.) (2006:27).  



 73 

 
 No fragmento acima, podemos verificar mais uma vez o cômico 

atuando na peça dramática, mas desta vez com o clima humorístico 

surgindo do jogo de palavras com o duplo conceito do termo burro, 

empregado ora como substantivo, ora como adjetivo de cunho ofensivo, 

que finda com a provocação de Macário para que o rapaz que trabalha na 

estalagem assuma o lugar do animal. A personagem título, assumindo no 

palco o estilo burguês da comédia, revela uma intransigência aristocrática 

com sua insolência juvenil. 

 Não é circunstancial que, após as cenas cômicas supracitadas, surja 

de repente Satã, ainda mantendo sua verdadeira identidade em segredo, e 

apresentando-se como o desconhecido que aborda Macário na estalagem. 

No primeiro momento em que essa cena acontece, instantes após o diálogo 

da ceia, o desconhecido ironiza a fome de Macário, que desfruta a refeição 

agora com satisfação, mesmo tendo arremessado o prato na cabeça da moça 

da estalagem. O encontro não é ao acaso, pois o protagonista admite que 

não é a primeira vez que eles se encontram, pois em mais de uma ocasião, 

no percurso da viagem, Satã já teria seguido os seus passos, ainda que lhe 

dirigisse a palavra apenas naquele exato momento. Tendo em vista esse 

aspecto, podemos notar que Macário já estava sendo vigiado pelo demônio, 

que, entretanto, espera o momento em que o adolescente atira o prato de 

sua ceia contra a moça da estalagem e blasfema raivoso: com todos os 

demônios! (AZEVEDO, 2006:23). 

 Com relação ao Fausto de Goethe, em duas oportunidades 

Mefistófeles mostra seu apreço pelas práticas ritualísticas. Ao se 

apresentar, o preceptor de Fausto solicita permissão para se ausentar do 

local, o que surpreende Fausto, que, por sua vez, mostra várias saídas do 

aposento, afirmando que teria acesso ao lugar quando bem desejasse. 

Porém Satã lhe diz: Confesso: para que saia desta cela, /Há um pequeno 



 74 

estorvo, o pé/ De mágica no umbral interno...(GOETHE, 2000:140). 

Prossegue, assim, a conversa: 

 
 

Fausto 

              O pentagrama te causa aflição? 
              Eh! dize-me, filho do inferno, 
             Se isto te impede, como entraste então? 
             Como foi gênio tal logrado? 
 

Mefistófeles  

                Observa-o! é que está mal traçado; 
              Vê! o ângulo que para fora aponta, 
             Aberto tem um vão ligeiro (GOETHE, 2000:43) 

 
  

 É muito revelador que apesar de Satã ter seguido os passos de 

Macário, só se aproxime dele no instante em que o protagonista profere 

uma praga blasfema, evocando o nome do demônio diante da moça da 

estalagem. O episódio faz menção à crença popular segundo a qual a 

simples referência a Lúcifer já é o bastante para provocar sua presença, 

mesmo que não se configure como uma invocação espontânea, como 

podemos verificar em algumas obras sobre o mito faústico, como a de 

Christopher Marlowe. A invocação involuntária de Satã propicia seu 

aparecimento no local em que seu nome é lembrado. Em Goethe, Fausto 

chama Mefistófeles involuntariamente, ao declarar que se ele possuísse um 

manto de magia, não o trocaria por mantos reais (GOETHE, 2000:119). 

 Logo após o episódio da discussão com o homem da estalagem, há 

mais uma interferência de Satã, que tece um comentário sobre o desatino de 

Macário:  

      
O desconhecido 

                         Que tendes, companheiro? 
 



 75 

Macário 

                        7ão vedes? O burro fugiu... 
 

O desconhecido 

   7ão será quebrando cadeiras que o chamareis... 
  (AZEVEDO, 2006:46) 

 
 A observação do demônio relativa ao seu protegido é crucial para 

explicitar a essência da ligação entre Satã e Macário. O primeiro, como 

andarilho mais experiente e esperto que é, diz ao jovem para se acalmar e 

lhe oferta um copo de vinho madeira, afim de que possa racionar com mais 

tranqüilidade. A representação dos personagens, então, começa a se 

desenhar: A personagem título, o adolescente com tendências 

cosmopolitas, anseia por conhecer o mundo; Satã, por sua vez, como seu 

preceptor, irá guiá-lo nessa busca tão almejada por um conhecimento mais 

abrangente do mundo. O demônio, opta por Macário como um protótipo de 

Fausto ainda em fase embrionária, a quem revelará os segredos do universo 

e da noite.  

 Seja Goethe ou Marlowe, ambos reproduzem em Fausto um homem 

já maduro, que trocou o mundo por uma incessante busca pelo 

conhecimento, e tornou esse mesmo mundo alheio a ele. Por intermédio do 

pacto, Fausto vislumbra a oportunidade de recuperar, de alguma maneira, o 

tempo que foi desperdiçado pela clausura constante, para enfim descobrir o 

mundo. Já em Macário não estamos, ainda em face de um protagonista com 

grandes ambições. O personagem ainda não tem o conhecimento do 

mundo, mas não pelo isolamento no decorrer da sua vida, e sim por sua 

imaturidade juvenil e, sobretudo, por sua situação periférica. Só se pode 

falar de algum tipo de clausura se pensarmos na condição em que Macário 

se encontra, que é a de estar no universo prosaico da ex-colônia.     



 76 

 Na contramão do Fausto de Goethe, entretanto, Macário manifesta-se 

como alguém em busca de seu Mefistófeles, ao afirmar que seria um 

afortunado se se deparasse com o Diabo: 

 
Macário 

 Boa noite, Satã. (deita-se. O desconhecido sai) 
 O diabo! Uma boa fortuna! Há dez anos que eu ando             
para encontrar esse patife! Desta vez agarrei-o pela 
cauda! 
 A  maior desgraça  deste  mundo é  ser  Fausto  sem 
Mefistófeles... Olá, Satã! (2006:36) 

 
  

 Ao contrário de Fausto, que não buscou por Mefistófeles, mas foi o 

próprio demônio que espontaneamente se estabeleceu na sua vida, Macário 

esperou toda a sua adolescência para encontrar o seu Satã e, quando 

acontece o momento tão esperado, trata logo de seguir aquilo que o 

personagem de Goethe aconselha: Segure o diabo, quem com ele esbarra! 

Pela segunda vez, de certo, não o agarra. (GOETHE, 2000:145). 

 O protagonista de Azevedo declara que a maior desgraça deste 

mundo é ser Fausto sem Mefistófeles. (2006:38). Tal sentença é muito 

instigante por explicitar que, embora o personagem não seja mais que um 

adolescente impaciente, já revela indícios de caráter faústico, ou, ao menos, 

tenciona guiar-se pelos caminhos do protagonista de Goethe. Entretanto, 

muito além disso, a afirmação mostra que é fundamental para Macário ir 

em busca de uma solução que lhe permita conhecer o mundo que lhe é 

desconhecido, em busca, enfim, de  um Mefistófeles que o torne um 

Fausto. Um homem possuidor da essência faústica que, sofrendo com as 

limitações de um Brasil provinciano, não conta ainda com o respaldo de um 

Mefisto que lhe proporcione experiências repletos de sabedoria. Sem Satã 

estaria se encaminhando ao mais triste dos destinos, que se configuraria em 

fracasso, pois o autor não teria a possibilidade de encontrar meios para se 



 77 

expressar. Esse fato é bastante representativo, se considerarmos que a 

proposta dramatúrgica de Álvares de Azevedo, o modelo que ele 

ambiciona, teria de afigurar-se como algo inovador, distinto do que se 

produzia até então no Brasil, mas também sem implicar a imitação de 

protótipos resgatados dos teatros europeus, o que resultaria num modelo 

inédito, que tomasse tais protótipos como elementos alvo de reflexão e 

crítica.  

 A posição de Álvares de Azevedo está expressa em Puff! Se ainda 

não se trata de um projeto amadurecido o suficiente para oferecer um 

protótipo inovador, deixa claro que o autor tem um conceito original e 

inédito a respeito do drama. 

 
 
Haveria enredo, mas não a complicação exagerada da 
comédia espanhola .Haveria paixões, porque o peito da 
tragédia deve bater, deve sentir-se ardente – mas não 
requintaria o horrível, e  não faria um drama daqueles 
que parecem feitos para reanimar corações-cadáveres, 
como a pilha galvânica as fibras nervosas do morto!” 
(2006:18). 

 
  

 O conceito azevediano acentua a coerência do enredo, e se 

encaminha em direção oposta aos excessos e artificialismos que assaltam 

algumas obras da dramaturgia romântica, e que, se são ricas em emoções, 

por muitas vezes denotam pouco sentido. Essa concepção se enquadraria 

devidamente numa resposta a um dos comentários de Fausto, quando este, 

por sua vez, conversando com o seu fâmulo Wagner, desaprova a aridez do 

discurso dos eruditos do seu tempo e recomenda: 

 

Procure o honesto e leal proveito! 
7ão  seja  um parvo de sons ocos! 
Falam o  juízo  e  o  são  conceito 



 78 

Por   si,   com  artifícios  poucos; 
E,  se  dizerdes  algo  vos é dado, 
Deveis  caçar  vão   palavreado? 
(GOETHE, 2000:77). 

        
  

Sábato Magaldi declara, em seu Panorama do teatro brasileiro, 

que as peças dramáticas que se representavam nos teatros brasileiros, 

naquele tempo, eram acometidas de pouca consistência literária e de 

limitada atuação cênica ( 1997:65). Álvares de Azevedo tinha consciência 

de que imitar modelos, ainda que fossem provenientes do ainda restrito 

teatro dramático brasileiro de então ou dos dramas vindos do estrangeiro, 

levados ao palco por um João Caetano, por exemplo, iria envolver-se com 

peças melodramáticas românticas de intenso apelo público, porém de 

desempenho dramático duvidoso, levando o autor a incorrer na aridez que 

Goethe censura nos intelectuais do seu tempo.  

 A representação de Fausto e Mefistófeles na literatura é muito mais 

que simbólica, dentro da perspectiva do projeto azevediano, e a sentença 

dita por Macário salienta uma intenção maior, quando a personagem título 

afirma de que a maior desgraça é ser Fausto sem Mefistófeles (AZEVEDO, 

2006, p. 38). Isto sintetiza, de certo modo, a sua proposta, pois seria muito 

complicada a tarefa monumental de disseminar bases para uma dramaturgia 

que tivesse uma força vital renovada, sem buscar componentes na cultura 

milenar do Velho Mundo, da mesma maneira que Fausto não foi capaz de 

concretizar o seu projeto, sem o respaldo do conhecimento proporcionado 

por sua aliança com Mefistófeles.  

 É muito justo que Macário segure sem pestanejar o diabo pela cauda, 

após uma interminável espera de dez anos. O comportamento do 

protagonista é significativo, principalmente porque se sabe que Macário é 

um “enjeitado” (2006:38), e não tem conhecimento do paradeiro de seus 



 79 

pais, dificultando assim a reprodução de um protótipo que lhe servisse de 

referência no mundo adulto. Deste modo, Azevedo não denota ter 

encontrado, ao menos não revelou essa idéia em Puff!, um protótipo que 

seria adotado pelo Romantismo brasileiro. Seria exatamente o oposto: em 

algumas passagens do seu drama, ele introduz críticas e abre um debate 

sobre questões que o desagradavam, relativos aos românticos da geração 

precedente. A sua inspiração tem por base a cultura das grandes cidades, 

em que o romantismo proposto por Byron conquistaria um posto de 

destaque.  

 

3.2- O satanismo em Macário 

 

 Os personagens do drama Macário são discípulos da filosofia 

satânica. Sempre descontentes apreciam as dores do mundo e se satisfazem 

com o sofrimento, revelando uma grande propensão para o mistério e uma 

atração pelo diabólico. Livram-se das máscaras e passam a exibir o ser 

humano em seu estado puro, sem barreiras. O conceito que Azevedo atribui 

ao seu personagem Satã define-o não somente como uma figura diabólica, 

mas como representante da ousadia e da rebeldia, e da vontade de se 

rebelar contra a moral instituída. 

 Na concepção da personagem título, o amor inocente e imaculado e o 

amor lascivo não são delimitados, pois o protagonista coloca essas duas 

questões como denominadores comuns. O seu posicionamento ante um 

sentimento mais elevado e etéreo é de total pessimismo, já que, a seu 

modo, visualiza o amor casto como uma utopia, e aquele que aspira a ele 

viverá sempre de expectativas frustradas e de lembranças, nunca 

concretizando a relação tal qual deve ser vivenciada no mundo real, 

enquanto o amor sensual representa a violação da moral vigente, tudo isso 

carregado de um intenso tédio, spleen e descrença. Sob o prisma de 



 80 

Macário, o amor é realizado através da conjunção carnal, sempre 

usufruindo de uma boa dose de devassidão. Para a personagem título o 

amor idealizado é nocivo e sem sentido, pois sempre se manifesta no 

âmbito do sonho e jamais se realiza. 

 Com a chegada do Cristianismo, o amor sensual passou a ser visto 

como um ato de perversão e transgressão, que se agrava na proporção em 

que o envolvimento entre indivíduos se distancia dos parâmetros 

moralmente adotados pela instituição religiosa. No que tange a Macário, 

fica patente que a personagem atropela toda e qualquer norma, 

desobedecendo, sobretudo, padrões que ferem substancialmente os cânones 

da Igreja, valendo-se do seu enfado e da sua rebeldia para se opor ao 

instituído. No entanto, nota-se no seu temperamento um traço de amargura. 

Assaltado pela dúvida, a personagem título vacila entre o amor etéreo e o 

sensual, hesita entre o real e o sonho. Incapaz de se definir, Macário elege o 

cinismo e a ironia para representar a sua insatisfação, sempre acompanhado 

por seu preceptor Satã.   

 

Macário 

 
Mais claro que o dia. Se chamas amor a troca de duas 
temperaturas, o aperto de dois sexos, a convulsão de 
dois a convulsão de dois peitos que arquejam, o beijo de 
duas bocas que tremem, de duas vidas que se 
fundem...tenho amado muito e sempre!... Se chamas 
amor o sentimento casto e puro que faz cismar o 
pensativo, que faz chorar o amante na relva onde 
passou a beleza, que adivinha o perfume dela na brisa, 
que pergunta às aves, à manhã, à noite, às harmonias 
da música, que melodia é mais doce que sua voz; e ao 
seu coração, que formosura mais divina que a dela... eu 
nunca amei. Ainda não achei uma mulher assim. Entre 
um charuto e uma chávena de café lembro-me às vezes 
de alguma forma divina, morena, branca, loura, de 
cabelos castanhos ou negros.  Tenho-as visto  que   
fazem empalidecer... e meu peito parece sufocar... meus 



 81 

lábios se gelam, minha mão se esfria... Parece-me então 
que, se aquela mulher que me faz estremecer assim, 
soltasse sua  roupa  de veludo  e  me  deixasse  pôr  os  
lábios  sobre  seu  seio  um momento, eu morreria num 
desmaio de prazer! Mas depois desta  vem  outra,  mais  
outra –  e  o  amor se desfaz numa saudade que se 
desfaz no esquecimento. Como  eu  te disse, nunca amei. 
(2006:42) 
 

 

 Somente após muitos diálogos travados com o desconhecido é que 

Macário toma conhecimento da verdadeira identidade do homem 

misterioso que lhe faz companhia durante a sua refeição na estalagem, e ao 

saber que se tratava de Satã, o protagonista além de não ficar surpreso, 

recebe a confissão com ironia. O que não fica claro é se o estudante faz ou 

não o pacto com Satã:  

                          

       Aperte minha mão. Até sempre: na vida e na morte! 

                          (2006:44) 

  

 A dúvida, que paira sobre a questão, faz irromper o fantástico. Desse 

momento em diante, Satã guiará o seu pupilo, e se tornará o seu mestre. De 

acordo com Antonio Cândido (1987:14): Azevedo faz um desdobramento 

da clássica dupla Homem/Diabo, tão em voga no romantismo, 

principalmente sob o avatar mais famoso de Fausto/Mefistófeles. Como se 

pode verificar na indagação do protagonista:  

      

Macário 
Boa noite, Satã. O diabo! Uma boa fortuna! Há dez 
anos  que eu ando para encontrar esse patife! Desta vez 
agarrei-o pela causa! A  maior  desgraça  deste mundo 
é ser Fausto sem Mefistófeles... Olá, Satã! (2006:46) 

 



 82 

 A irreverência satânica da personagem título vai tomando proporções 

cada vez mais intensas. A postura irônica de Macário, ao transformar o 

diabo numa figura comum e sem importância, vai ficando cada vez mais 

nítida. A personagem central não toma conhecimento de Satã, relegando-o 

a uma figura patética. O diabo, na concepção de Azevedo, é um ser 

insolente e atrevido, tendo por qualidades a gentileza e a cortesia, 

completamente diferente daquele que a religião prega. O companheiro de 

Macário sequer chega a ser uma figura assustadora, e sua intenção real é a 

de convencer, o seu protegido a aceitar sua companhia, podendo com isto 

obter mais vantagens.  

  

 3.3 - A cidade de São Paulo descrita com ironia: a morada de Satã  

No episódio em que ocorre a viagem de Macário e Satã rumo a São 

Paulo, em que o protagonista vai à garupa de seu mentor demoníaco 

montado em um burro, Antonio Cândido indaga se o componente essencial 

desta cena não denota o que se poderia denominar de a “invenção literária 

da cidade de São Paulo”, que Azevedo estabeleceu como espaço cênico. A 

cidade retratada sob o olhar de Satã revela-se um ambiente de devassidão, 

onde acontecem situações que estão à margem dos padrões morais aceitos. 

A região é concebida pelo Diabo em tom de ironia áspera, descrevendo-a 

como um lugar insípido e dissoluto, fato que explica o porquê de São Paulo 

servir de morada a Satã. Ao falar sobre a cidade de modo crítico e 

condenatório, fica evidente que o autor participa da mesma opinião, pois 

em inúmeras cartas enviadas a sua mãe sempre reclamava do tédio que 

sentia e que aquela cidade lhe inspirava o spleen:  

 
    Macário 

            Esta cidade deveria ter o teu nome 
 

 



 83 

Satã 

Tem   o  de   um     santo:   é  quase  o  mesmo.7ão é  o  
hábito    que    faz o   monge. Demais, essa   terra    é   
devassa  como   uma   cidade, insípida como uma    
vila,   e    pobre   como  uma  aldeia. Se não  estás  
reduzido  a  dar-te ao  pagode,  a  suicidar-te   de  
“spleen”,  ou alumiar-te a rolo, não entres lá. É a 
monotonia do tédio . (2006:65)  

 

 O emprego da ironia é assinalado como um dispositivo de denúncia, 

resultando numa espécie de insatisfação e de desacordo com a realidade e 

as coisas como são. Através da zombaria e da ironia, as personagens se 

mobilizam no intuito de criticar a sociedade ferozmente. Nota-se o intenso 

descontentamento do autor, que se revela por meio do tom irônico com que 

trata a cidade de São Paulo em sua obra. A personalidade inquieta e rebelde 

leva o poeta a criar um universo particular, onde impera a solidão, o 

grotesco, o fantástico e o satânico. Tais qualidades são atribuídas a São 

Paulo, que foi residência de Álvares de Azevedo enquanto realizava o seu 

curso de Direito. 

 Com a ausência da família que residia no Rio de Janeiro, e vivendo 

basicamente em república, o autor de Macário padecia de uma insatisfação 

incomensurável, por residir na cidade em que considerava devassa, insípida 

e pobre, e que além de tudo inspirava o spleen, descrevendo-a por essa 

razão, com doses elevadas de ironia e sarcasmo.  

 O mestre guia demoníaco de viagem mostra ao seu aprendiz, 

aspectos obscuros da cidade de São Paulo. A paisagem noturna é dominada 

pela passagem de Satã que, ao vagar pelas esquinas da cidade, assim como 

um flaneur que não tem limite algum com relação a restrições morais, 

expõe a decadência humana, apontando a hipocrisia das pessoas que 

habitam a região, que vão desde eclesiásticos indecentes até o péssimo 

estado em que se encontrava a capital paulista da época. A dúvida do 



 84 

estudante Macário com relação à cidade, que está prestes a conhecer, é 

sanada da seguinte maneira: 

      
Macário 

            Tenho ânsia de lá chegar. É bonita? 
 

Satã, boceja 
                                 Ah! É divertida. 
 

Macário 

Por acaso também há mulheres alí? 
 

Satã 

Mulheres, padres, soldados e estudantes. As mulheres 
são mulheres , os padres são soldados, os soldados são 
padres, e os estudantes são estudantes: para falar mais 
claro, as mulheres são lascivas, os padres dissolutos, os 
soldados ébrios, os estudantes vadios. (2006:60). 

  

 É desta forma que a população de São Paulo, no contexto fictício, é 

descrita pelo ser infernal, que não deixa de criticar também o espaço físico, 

que é alvo de atributos decadentes. Como é o caso das ruas muito mal 

pavimentadas, uma região escura e que, por esses entraves, dificultava o 

trânsito por elas. Por lá desfilavam membros da Igreja, que não se 

importavam em blasfemar a cada topada, e beatas que dariam facilmente 

sua alma ao diabo. Acontecimentos corriqueiros de São Paulo são 

abordados no intuito de expor o declínio da cidade e revelar o estado de 

alma dos habitantes da região: 

 

Satã 

(...) Até as calçadas! 
 

 

Macário 

Que têm? 
 



 85 

Satã 

São intransitáveis. Parecem encastoadas as tais pedras. 
As  calçadas  do  inferno são  mil vezes melhores. Mas  
o  melhor  da história  é que  as beatas e os cônegos 
cada vez que saem, a  cada topada, blasfemam tanto 
com o rosário na mão que já estou enjoado. Admiras-
te? porque abres  essa  boca  espantada?   Antigamente   
o   diabo  corria atrás dos homens, hoje são eles que 
rezam pelo diabo. Acredita que faço-te um favor muito 
grande em preferir-te à moça de um frade que me 
trocaria pelo seu menino Jesus, e a um  cento  de padres 
que dariam a alma, que  já  não  têm,  por uma conezia. 
(2006:63). 

 

 No drama, são tratados assuntos concernentes à religião. A devoção 

exacerbada e hipócrita é tratada de modo sarcástico e perverso por Satã. O 

personagem demoníaco fala de padres libertinos, fiéis oportunistas ou até 

mesmo dos que ainda possuíam boa fé, denunciando ainda aqueles que 

oravam pelo diabo. 

 A capital paulista em Macário é descrita como um lugar insípido, 

provinciano e nefasto que, conforme as cartas de Azevedo enviadas à mãe e 

amigos na capital do império, causava o imenso tédio que tomava conta dos 

estudantes que ali residiam. Essa sensação que tomava conta do espírito do 

poeta traduz-se  num cenário que emana mistério e até um lado inóspito, 

dando um caráter sombrio e grotesco à cidade desenhada pelo autor. A 

capital paulista se manifesta, na obra literária do poeta, através da ironia, da 

sátira mordaz, transformando o cenário real numa concepção ficcional. A 

realidade daquilo que foi descrito em Macário com relação à cidade de São 

Paulo na época é apenas o concernente a um ambiente devasso e imoral. 

 Mesmo convertida em um produto do imaginário, a cidade de São 

Paulo do século XIX emana a monotonia, o fastio e o atraso com relação à 

capital do império. A personagem infernal, ao discorrer ironicamente sobre 



 86 

as peripécias dos estudantes que nela moravam, na verdade, demonstra o 

quão restrita era a cidade paulista e ainda aconselha o seu protegido:  

 

Satã 

Se não estás reduzido a dar-te ao pagode, a suicidar-te 
de spleen, ou alumiar-te a rolo, não entres lá. 
(2006:64). 

 
 

A maioria dos eventos protagonizados por membros da academia de 

Direito eram relatados nas cartas de Azevedo, e os excessos cometidos 

como arruaça, confusão, festas e a monotonia fastidiosa, todas essas 

situações são retratadas sarcasticamente pelo personagem demoníaco. 

 Em uma das passagens, talvez mais significativa, é o modo como é 

retratado o aspecto da urbe paulista. Sob a treva noturna, a cidade ganha 

uma atmosfera sombria, sepulcral e de desalento.  

 
Satã 

Hás de vê-la desenhando no céu suas torres escuras e 
seus casebres tão pretos de noite quanto de dia, 
iluminada, mas sombria como uma essa de enterro. 
(2006:58). 
  

 O ambiente impregnado de mistério, que a cidade emana, é 

salientado ainda mais por fatores que imperam de fato na realidade, a 

exemplo de brejos e das ruas mal iluminadas.  

 

Macário 

Oh!  Vejo  luzes  ao  longe.  Uma  montanha  oculta  no 
Horizonte. Disséreis um pântano escuro cheio de  fogos 
errantes. (2006:67). 

  

 A região pantanosa imunda e infecta que a cidade abriga é retratada 

na ficção como um espaço volatizado. A cidade circundada por construções 



 87 

decadentes e o cemitério são espaços visitados pelos personagens, e a 

descrição da paisagem urbana envolve a conjunção de escuridão e luz, 

transformando o cenário citadino numa fantástica representação poética, 

mas que permeia o belo e o grotesco, que desperta uma espécie de encanto 

em Macário, pela visão aterradora que transmite:  

 
 

Macário 

Que ruínas são estas? É uma igreja esquecida? A lua se  
levanta  ao  longe  nas  montanhas.  Sua  luz  horizontal 
banha  o  vale,  e  branqueia  os  pardieiros  escuros  do 
convento.  7ão  mora  ali  ninguém? Eu tinha desejo de 
correr aquela solidão.      
 

Satã 

É  uma  propensão  singular  a  do  homem pelas ruínas.      
Devia  ser  um  frade  bem  sombrio,  ébrio  de  sua 
crença   profunda,  o  Jesuíta  que  aí  lançou   nas 
montanhas  a  semente  dessa cidade. Seria o acaso 
quem  lhe  pôs  no  caminho,  à entrada  mesmo, um              
cemitério à esquerda e umas ruínas à direita?  
(2006:66). 

  

 De acordo com Satã, a cidade paulista foi concebida em meio ao 

caos da desordem e da decadência, e a paisagem da região apenas ressalta a 

desolação fúnebre, o declínio e a total anarquia. E a esperança que se possa 

ter em um possível avanço da urbe paulistana, de certa forma não prospera 

em decorrência do passado enigmático e da esterilidade que assola a região. 

O tom áspero que a personagem demoníaca utiliza para descrever o cenário 

melancólico da cidade, não corresponde ao princípio positivista utilizado 

pelos primeiros historiadores, que exaltavam uma terra próspera e farta. Já 

no drama, predomina apenas um cenário assolado pela decadência e por 

ruínas. 

  



 88 

3.4 – A insatisfação romântica: o spleen de Macário  

  

 O autor do prefácio Cromwell, Victor Hugo discorre sobre o 

aparecimento de um sentimento inédito, que até a era moderna ficara 

encoberto à percepção humana, e que nada mais era que a melancolia. 

Nessa composição dramática, a sensibilidade melancólica aliada ao 

isolamento e ao fastio, conduz o protagonista Macário a uma condição 

denominada spleen. 

 A personagem título, ao tentar abrandar a melancolia do seu espírito 

sem muita perspectiva, repleto de tédio e dissabores, mergulha a sua vida 

na boêmia, almejando desse modo obter um bálsamo para a sua alma. E é 

no deleite das orgias e do vício que ele se satisfaz. Porém, há certas cenas 

do drama em que a personagem central se encontra em estado de lucidez, 

sem a presença das companhias mais caras aos românticos, que são o 

charuto e o vinho que tanto apetece a sua alma, e nem sequer uma 

prostituta para entreter seus momentos enfadonhos. Nesses momentos de 

lucidez do protagonista, fica patente o seu estado emocional, configurando 

aquilo que chamamos Spleen. 

 A palavra spleen provém do idioma inglês, mas a sua origem vem do 

grego (splên) e exprime dois sentidos distintos: o vocábulo foi utilizado 

pela primeira vez para denominar um órgão de constituição humana. Ela 

foi empregada a fim de designar uma parte do organismo que, em 

português, chamamos de baço. No que se refere a sua utilização no âmbito 

literário, o termo evoca um estado emocional referente ao mau humor e o 

tédio. Há teorias que perscrutam que esses estágios de alma seriam 

liberados pela ação desse órgão (o baço) sobre o indivíduo. O segundo 

conceito do termo está relacionado a um comportamento incomum, 

extravagante, de idéias insensatas, estados que de modo geral estão 



 89 

relacionados a indivíduos excêntricos, que tem hábitos estranhos e 

pensamentos obsessivos, como é o caso de Macário com relação à morte. 

 O termo spleen foi difundido no meio literário pelo escritor Charles 

Baudelaire que o denominou de melancolia, apesar desse termo já ter sido 

explorado pelos autores do movimento romântico no século XIX. O 

vocábulo não foi adotado casualmente, pois ele traduzia o espírito francês 

da época, desiludido e abalado com o fracasso da revolução, que acabou 

incutindo fortemente nos artistas o desejo de explicitar aquela comoção em 

seus projetos literários, dando vazão a uma nova estética que já despontava. 

O spleen sagrou-se como um conceito importante na literatura francesa, 

pois retratava o cenário atemorizante vivido naquela época pela França e o 

artista do século XIX. 

 O panorama de circunstâncias desfavoráveis vivenciado pela França, 

propiciou ainda uma acentuada mudança no estado de alma da população, 

disseminando, dessa forma, o pessimismo e a descrença. Esse infausto 

estado anímico, que se tornou ainda maior em decorrência da chegada da 

virada do século, levou as pessoas a acreditar que um possível fim dos 

tempos estava próximo. Essa impressão geral foi absorvida ainda com mais 

contundência até mesmo por aquelas pessoas com alto nível intelectual, 

bem como artistas, escritores, pintores e músicos.  

 Esse período decadente, tanto no aspecto material, quanto no 

emocional do país, sobretudo o véu da descrença que muitos acreditavam 

ter se apoderado dos franceses, denominou-se mal do século. Esse “mal” se 

configurou como elemento principal na composição literária do fim do 

século XIX na França, principalmente na poesia, tendo por seu maior 

idealizador Charles Baudelaire. Com base nessa mesma fonte inspiradora, 

lavrado nos espíritos artísticos de Paris, desencadeou-se, posteriormente, o 

desenvolvimento de um novo conceito literário que ficou conhecido como 

“decadentismo”. A sensibilidade perceptiva do estado anímico daquele 



 90 

tempo, consagrado por Baudelaire e muitos outros autores franceses, já se 

propagava no Brasil com o advento da conquista da independência. Por 

essa razão, os intelectuais brasileiros iniciaram uma busca por uma nova 

expressão artística em países que fossem expoentes culturais, e a que mais 

se aproximava desse ideal era a França. Do mesmo modo que a França, o 

Brasil da metade do século XIX vivenciava uma era de grandes conflitos e 

transformações no cenário sociopolítico, a exemplo da guerra do Paraguai e 

da luta pela abolição da escravatura.  

 Com relação ao panorama literário, o Romantismo abriu caminho 

para a conquista de uma identidade nacional no Brasil. Essa fase foi 

oportuna, pois o movimento romântico foi instaurado no período em que a 

política e a cultura gozavam de autonomia, já que, alguns séculos antes, 

estes dois aspectos estavam sob o domínio português; que tinha como 

padrão oficial o modelo clássico literário, muito valorizado até o final do 

século XVIII. Outro elemento que colaborou grandiosamente para a 

expansão do movimento romântico no Brasil foi o aumento da classe média 

no país, sobretudo com suas concepções liberais, no que se refere 

especialmente ao movimento pela independência do Brasil em 1822, que 

exibiu claramente uma essência revolucionária. Posteriormente a esse 

acontecimento histórico, a burguesia brasileira garantiu sua progressiva 

ascensão, por meio das práticas comerciais e dos ofícios autônomos. Outro 

fato importante foi o sistema de reavaliação social do mestiço, obtido 

através das cartas de branquidade, que o acúmulo de riquezas, o 

matrimonio, a habilidade literária ou a influência política, forneciam. Esse 

episódio foi à mola propulsora para as transformações renovadoras do 

panorama brasileiro. 

 Considerando a breve síntese do cenário histórico nacional, 

verificamos que o romantismo brasileiro está intimamente ligado aos 

acontecimentos políticos do país no século XIX. A propagação do ideário 



 91 

romântico teve o seu início com a libertação das amarras portuguesas. E um 

modo de se começar uma autonomia política era iniciar concomitantemente 

uma independência cultural, isto é, o primeiro objetivo era utilizar a 

literatura como um canal de contraposição à preponderância exercida por 

Portugal, que conforme já citado, ainda era solidamente classicista. 

Portanto, a intensa obstinação pela autonomia política do Brasil acarretou a 

modificação do panorama da vida literária. 

Conseqüentemente, o país enfrenta um distanciamento considerável 

de Portugal, não somente em termos políticos, mas também do ponto de 

vista cultural, já que nesse período a cultura será um elemento de grande 

importância, e nesse sentido vamos estabelecer uma aproximação com o 

estilo romântico da França e Inglaterra. 

O que prevalece como modelo a ser seguido pelos brasileiros em 

termos culturais é o concebido pela França. Por essa razão, os conceitos 

pré-românticos, incorporados à literatura romântica, os mesmos que foram 

traçados por Schlegel, no fim do século XVIII, não fizeram parte do estilo 

romântico brasileiro, visto que surgiram na França somente em meados do 

século XIX, difundidos por Charles Baudelaire e Richard Wagner. Mas, 

com todas as transformações conflituosas vivenciadas pelo país nessa fase, 

os brasileiros não acalentaram em suas almas o mesmo negativismo do mal 

do século e não compartilharam da crença de que o mundo fosse acabar, 

como pensavam os franceses da época. Inversamente, os intelectuais que 

idealizaram o movimento romântico no Brasil, em 1836, se inspiraram nas 

obras realizadas por D. João VI em terras brasileiras. Foi com base neste 

aspecto que apostaram em uma arte que engrandecesse o país. Em 

princípio, o espírito que movia esses primeiros românticos era o de pôr em 

prática o sentimento patriótico e o desejo de projetar a cultura nacional, 

colaborando para a expansão do país.  



 92 

 Como se pode notar, o “fim do século” e o “mal do século” 

franceses, só obtiveram êxito no Brasil na denominada segunda geração 

romântica. Este fato aconteceu em decorrência do “sentimento patriótico”, 

do qual os românticos da primeira geração estavam imbuídos; por essa 

razão se preocupavam muito mais em conquistar e conservar a 

independência, e garantir um rumo histórico para a nação. Em função 

disso, o Romantismo francês, realizado pela primeira vez em terras 

brasileiras, foi concebido de forma equivocada. O projeto romântico 

nacional, em sua estréia, atingiu um resultado significativo na organização 

política do país, mas não alcançou o mesmo objetivo na literatura. Somente 

depois de algum tempo, quando os escritores brasileiros já haviam 

assimilado a autêntica proposta romântica, é que isto começou a ser 

desenvolvido em suas obras. 

No momento em que tomou conhecimento do “mal do século”, por 

intermédio da literatura, Álvares de Azevedo aderiu a essa concepção 

ideológica, imprimindo essa marca literária em sua criação ultra-romântica. 

Portanto, se considerarmos a possibilidade de Macário ser um tipo de 

personagem autobiográfico, um reflexo da vida que o seu autor passara em 

São Paulo, podemos constatar que o protagonista absorveu essa tendência 

do seu criador, fazendo aflorar o spleen que Azevedo tanto acalentava em 

seu espírito. 

 Assim que começa o drama Macário, a sensação que se tem é de que 

o spleen é um componente imanente e estrutural do temperamento da 

personagem título, visto que o protagonista, em algumas significativas 

passagens do texto, manifesta uma grande propensão à melancolia, que se 

torna cada vez mais aguda em decorrência do desapontamento da 

personagem com sua condição amorosa. Outro aspecto que intensifica a sua 

tendência à melancolia é a condição enfadonha que o espaço provinciano, 

em que terá que realizar seus estudos, propicia. 



 93 

 Assim que o diálogo entre Macário e Satã abre o episódio, no 

momento em que as personagens em questão se encontram na estalagem, é 

possível ter uma idéia, mesmo que de modo não muito claro, da sensação 

de tristeza que se abate sobre a região que circunda a cidade, e o tédio que 

se instaura nas pessoas que moram ali. Este fato está expresso no excerto 

logo a seguir, onde podemos averiguar que, nesse mesmo lugar pouco 

acolhedor, o estudante Macário já é tomado pelo spleen, pois preenche o 

seu tempo de forma inusitada: 

                        

Enganai-vos. Minha mula estava cansada. Sentei-me ali 
para descansá-la. Esperei que o fresco da neblina a 
reforçasse. 7esse tempo divertia-me em atirar pedras  
no despenhadeiro e contar os saltos que davam.                         
(2006:89) 

  

 Pode parecer estranho ou no mínimo fútil o entretenimento de que 

Macário dispõe para se distrair, muito embora, para uma pessoa que vaga 

solitariamente e sem destino, somente tendo como companhia a natureza, e 

se entretendo com aquilo que se lhe apresenta no momento, qualquer 

distração é bem vinda. A personagem título se comporta como um 

indivíduo que já perdeu o encanto pela vida e que não tem mais disposição 

para superar questões que o afligem. Na verdade, ele se sente infeliz com o 

rumo que tomou o seu destino. Contudo, ao qualificar o passatempo de 

Macário como oportuno ou inoportuno, como uma atitude má ou boa, 

possivelmente estaremos aquém de uma avaliação efetiva. Entretanto, Satã 

participa-lhe sua opinião, revelando que o divertimento de Macário era de 

fato excêntrico. Porém, ao agregar um juízo de valor ao comportamento do 

seu protegido, podemos notar que há certa nebulosidade no seu 

posicionamento, que entendemos somente por meio da sua ironia de bom 

diabo que é: “É um divertimento agradável”. Em resposta ao seu preceptor, 



 94 

Macário nos dá a entender que de pensamentos extravagantes sua mente 

está repleta: 7em mais nem menos que cuspir num poço, matar moscas, ou 

olhar para a fumaça de um cachimbo... (2006:56) 

 Se avaliarmos a resposta do protegido de Satã, notamos que Macário, 

de modo geral, nos participa sua triste rotina, dias preenchidos apenas por 

futilidades e solidão, e que, ao viver dessa maneira, faz nascer dentro da 

sua alma o spleen. Portanto, podemos verificar também que há em sua 

resposta a marca da ironia romântica, aquela em que o poeta zomba da sua 

própria situação, mas em que, por outro lado, demonstra estar em harmonia 

com o tempo ocioso de que dispõe, pois tem muitas distrações que povoam 

seus pensamentos, e que, embora sejam estranhas, lhe parecem muito 

agradáveis.  

 A intensa vida boêmia é o que realmente impulsiona e dá prazer à 

alma de Macário e que o auxilia a transpor a barreira daquele universo 

sóbrio e provinciano da sociedade paulistana do século XIX. Essa análise 

impõe-se perfeitamente no instante em que a personagem título admite a 

intensa atração que o vício exerce sobre a sua vida, e ainda declara que sem 

a boemia tudo o que resta é o spleen: E não ter nem um gole de vinho! 

Quando não há o amor, há o vinho, quando não há o vinho, há o fumo, e 

quando não há amor, nem vinho, nem fumo, há o spleen (2006:63). 

 

3.5 - A influência byroniana em Macário: a transgressividade e a 

rebeldia como fuga da realidade 

  

 O emprego do estilo transgressor concebido por Álvares de Azevedo 

indica, num primeiro momento, um significativo eixo da sua composição 

literária, notoriamente distinta dos autores do seu tempo. A exemplo disso, 

podemos notar uma espécie de encanto pelo desconhecido, que acarretou, 

por muitas vezes, a incompreensão dos críticos do século XIX, que 



 95 

agregaram esse método inovador aos seus ímpetos juvenis, uma vez que 

considerável parcela de sua obra ressalta o sentimento movido pela 

rebeldia, inerente a um autor jovem, que tem por objetivo maior definir sua 

performance textual. 

 A capacidade expansiva e inovadora de Azevedo direciona-o para o 

estilo byroniano, promovendo desta forma a rebeldia, a irreverência, a 

transgressão, o descontentamento e a ironia que, segundo Hildon Rocha: 

são as manifestações de sua veia poética- irônica e não hilariante - e já 

trazem outra marca, nítida e poderosa como as que nele mais o seja. O 

sarcasmo, de envolta com o acesso de cinismo e desvario, foi de fato, uma 

atitude romântica- a influência de Byron (1956:39). Não há registro de 

uma tendência tão fortemente seguida no Brasil, no período em que 

Azevedo viveu, como aquela consagrada a Byron. 

 A expressão byroniana obteve grande êxito entre os intelectuais 

europeus e influenciou alguns escritores brasileiros. O prestígio do autor de 

Don Juan foi tão intenso entre os estudantes e os poetas da época de 

Azevedo, que, quem possuísse habilidade com o idioma britânico, se 

propunha a traduzir alguma obra concebida por Byron. Entrar em contato 

com os poemas do bardo inglês transformou-se numa febre juvenil, em 

meados do século XIX. O poeta britânico não foi apenas fonte de 

inspiração no âmbito literário, mas também foi imitado pelo seu modo de 

se vestir e por sua postura descomedida. De caráter audaz e rebelde, 

conquistou muitos seguidores jovens, que faziam questão de seguir seus 

passos. Seus trajes negros magistrais passaram a ser o símbolo dos adeptos 

do seu estilo. 

 O lord inglês não criou o byronismo, pois ele se tornou uma figura 

emblemática viva de um conceito que já se propagava desde o começo do 

século XVIII e que atingiu o seu apogeu no movimento literário romântico. 



 96 

 Barboza (1974) afirma que Byron se revelou um romântico nato, 

transformando-se numa personalidade lendária e incomum, causando um 

grande impacto em seus admiradores, em função das suas atitudes 

excêntricas. A sua faceta de homem destinado à solidão, à falta de 

compreensão e desilusão, sobretudo, invadido pelo spleen e por um caráter 

cético, caracterizou o espírito romântico de ser. A sua essência libertária, o 

seu embate contra opressores, o seu passado enigmático e sua história de 

devassidão ditaram moda, inspirando não somente a literatura, mas a arte 

de uma maneira geral. George Gordon Byron é retratado como uma figura 

soberba, altiva, rebelde e indócil, de passado sombrio, distinto e superior, 

tendo causado, por essa razão,um grande encantamento. 

 Não houve outro autor romântico brasileiro que melhor representasse 

o byronisno que o próprio Azevedo, ao agregar elementos de aspecto 

transgressivo em sua obra. Notadamente podemos verificar esse conceito 

na personagem Macário, que leva uma vida totalmente desregrada, não se 

adequando aos padrões moralmente aceitos pela sociedade. Em um dos 

diálogos com Penseroso, a personagem título o convida para uma ceia onde 

irá ocorrer uma orgia:   

                 Macário 
7ão chores. Vem  antes  comigo. 
George  dá  hoje uma ceia: uma  
orgia    esplêndida  como   num 
romance (2006:34). 

 

  

 Constituídos sob a égide byroniana, os personagens do drama 

Macário exibem um pessimismo excessivo, apresentam-se como seres 

desencantados, impelidos a uma condição de vida totalmente boêmia e 

dissoluta, como se esse tipo de conduta servisse de consolo para os seus 

espíritos desiludidos. 



 97 

 Encontramos na personagem título um jovem sem esperança alguma, 

visando somente ao imediatismo que a vida pode lhe proporcionar, como o 

prazer carnal com prostitutas e o gosto pelos vícios. O amor é concebido de 

forma leviana e sem qualquer ligação emocional, revogando dessa forma 

aspectos idealizantes. 

 Jaci Monteiro traça um aspecto da influência exercida por Byron nos 

escritos azevedianos: lendo muito o Byron, demasiado talvez, vemos nele, 

em seus pensamentos, em suas imagens, esse delírio febricitante, esse 

arroubo de idéias, esses rasgos apaixonados, frenéticos e violentos, que 

caracterizam o autor de Don Juan (2000:22). 

 Constatamos em Azevedo um espírito inquietante de adolescente 

dedicado a sua fonte de inspiração byroniana, que transforma Byron num 

extraordinário ser, o poeta das ilusões esvanecidas. 

 Álvares de Azevedo constituiu sua personagem Macário em grau de 

similaridade com Don Juan, apropriando-se da essência do homem que 

vaga solitariamente sem nenhum alento, diluindo suas ilusões no vinho e se 

consolando no seio da amante enlanguescida. (AZEVEDO, 2006 p.76). É 

muito comum, ao mencionar Byron e suas obras, referir-se a suas criações 

como se fossem a extensão da sua vida, como se seus personagens 

retratassem a sua biografia. 

 Segundo Candido (1997), Azevedo agregou a essência byroniana em 

parte de seus escritos, permitindo-se conduzir pela figura notória e 

inebriante de Byron. E ainda afirma que conceber o Lord inglês como 

inspiração era muito perigoso, seja por razões morais ou literárias. Ao 

empregar aspectos composicionais byronianos em sua obra, aliou-se em 

grande parte a uma aventura ruinosa. Porém, a obra azevediana não é toda 

ela constituída por elementos byrônicos, nem todo byronismo seu é ruim, 

mas os textos embebidos na essência do autor de Parisina, como é o caso de  

Macário, compõem uma atmosfera de pura genialidade e destreza. Na obra 



 98 

em questão, não impera somente o antinatural e a exageração, há instantes 

de estabilidade e espontaneidade. Nomear Byron como sua fonte de 

inspiração, não é deixar de lado os propósitos românticos. A essência 

dúbia, por vezes frágil e arrebatadora de Álvares de Azevedo, não se limita 

a tão somente assentar suas bases no byronismo, nele também emerge a 

alma despótica e grotesca de “Calibã” e o lado angélico e elevado de 

“Ariel”.  

 Em Macário, a transgressão à ordem instituída e a zombaria 

perpassam o drama como um todo, começando pelo primeiro diálogo que o 

protagonista profere até a última cena. Profana não apenas elementos 

sacros, caros à religião que de certa maneira servia de base para a escola 

literária romântica, simbolizado no desacato a membros da igreja como ao 

frade equiparado a um burro, assim como o desprezo presente nas palavras 

entoadas por Macário, no início do primeiro episódio, que exige 

terminantemente que lhe sirvam o vinho, componente que o afastará das 

regras normativas do mundo: Olá, mulher da venda! Ponham-me na sala 

uma garrafa de vinho, façam-me a cama e mandem-me a ceia: palavra de 

honra que estou com fome! Dêem alguma ponta de charuto ao burro que 

está suado como um frade bêbado! Sobretudo não esqueçam o vinho! 

(2006:51). 

 A personagem título manifesta o seu apreço à bebida que tanto lhe 

acalma a alma, tratando o vinho e o conhaque como se fossem divindades, 

e, ao mesmo tempo em que reverencia o prazer, denota certo desprezo aos 

que estimam a concepção báquica, que, de certo modo, têm a intenção 

mefistofélica de macular a realidade. Podemos verificar esse propósito no 

excerto a seguir, monologado pelo protagonista: 

                                                                  Macário 

Cognac! És um belo companheiro de viagem. És 
silencioso como um vigário em caminho, mas no 



 99 

silêncio que inspiras,  como nas noites de luar,  ergue-se  
às vezes   um   canto misterioso que enleva! Cognac! 
7ão te ama quem não te entende! 7ão te amam essas 
bocas feminis acostumados  ao   mel  enjoado  da  vida,  
que   não  anseiam   prazeres desconhecidos, sensações 
mais fortes! E eis-te aí vazia?  
Minha garrafa! Vazia como uma mulher bela que 
morreu!  
Hei de fazer-te uma nênia. 
E não ter um gole de vinho! Quando não há o amor, há 
o  vinho; quando não há o vinho, há o fumo; e quando 
não há amor,  nem  vinho,   nem  fumo,   há  o   spleen.   
O  spleen encarnado  na   sua  forma  mais  lúgubre   
naquela  velha taverneira repassada de aguardente que 
tresanda.  (2006:51). 

                 

 Ao reverenciar os vícios de toda natureza, e cultuar o amor carnal, 

sobretudo o tédio que reflete seu estado de espírito, a personagem central, 

expressa um conceito epicurista da vida, pois a busca pela satisfação é uma 

questão vital, convertida numa autêntica obsessão. E, na impossibilidade de 

obter um prazer mais intenso, o sujeito é compelido a prosseguir no seu 

intento para garantir um deleite ainda mais eficaz. Quando o prazer 

almejado se torna algo inalcançável para aqueles que o perseguem 

constantemente, acabam se tornando indivíduos desiludidos, transgressores 

e de uma agonia tão perturbadora, que aspiram somente à morte, pois não 

encontram outra forma de libertação. É o caso de Macário que, sem motivo 

aparente, deseja morrer: 

 

Penseroso 

            Boa noite, Macário, onde vais tão sombrio? 
 

Macário, sombrio 
Vou morrer 

 

Penseroso 

Eu sonhava em amor! 



 100 

 

Macário 

E eu vou morrer! (2006:59) 
  

 O byronismo, de certo modo, simboliza a procura constante da 

felicidade, por essa razão tudo é lícito: a voluptuosidade, a devassidão e o 

desatino das paixões desvairadas. Impulsionado por uma grande capacidade 

interior, o indivíduo se posiciona contrariamente a toda e qualquer 

privação, exteriorizando os desejos mais íntimos. Rebela-se contra as 

amarras da sociedade, que não lhe possibilita viver satisfatoriamente, 

impedindo-o de gozar da sua total liberdade. Por outro lado, o infortúnio é 

representado primordialmente pela incapacidade do ser em realizar-se no 

amor, motivo esse que leva a personagem Macário a se apresentar de modo 

impassível e irônico ante a vida, de uma impassibilidade universal, que os 

torna indivíduos sem rumo tragados pelo isolamento.  

 Álvares de Azevedo mergulhou intensamente no propósito romântico 

e incorporou de certa forma o seu efeito dramático. A sua dedicação com 

relação às leituras que realizava foi fundamental para que despertasse a sua 

imaginação. A grande capacidade de criação que emergiu do seu espírito 

engenhoso é a sabedoria de um homem que procurou entender o 

significado dos seus “eus” e reconhecer-se como um ser cindido e 

controverso, permitindo que essa concepção aflorasse em sua obra. O 

conceito que traduzia esse aspecto foi denominado de “binômia”, já que 

prefere a desordem caótica das paixões à harmonia racional de todas as 

coisas.  

 Antonio Candido discorre sobre a questão declarando: 

 

A sua força provém talvez, de duas circunstâncias,                                     
que    ancoram    na    experiência  do   poeta    as                                     
elucubrações  que,   nas     outras   obras,   são mera                           
atitude  de imitação.   Em primeiro lugar, a presença                                    



 101 

de São Paulo, como quadro, dando realidade às falas                                    
e atos   do   herói e seu   companheiro infernal (...) A                                     
outra circunstância é o caráter de projeção do debate                                   
interior,    pelo  desdobramento  do  poeta  nos   dois                                    
personagens de Macário  e Penseroso –  ambos  ele                                    
próprio,   cada   um    representando   um   lado    da                                   
binômia que, segundo vimos, condiciona a sua vida e                                    
a   sua     obra,   exprimindo    o   dilaceramento    da                                   
adolescência. (1997:169). 

 

 Com relação a Byron, Mario Praz (1996) afirma que o Lord inglês 

foi quem disseminou e retratou magistralmente o estilo transgressivo de 

Satanás, constituindo o modelo do anti-herói e definindo-o pelo tédio, pelo 

amor sempre solitário, acalentando o segredo que dilacera a alma, pela 

escolha da solidão: Byron encontra o seu ritmo vital na transgressão (...), 

procurou no incesto um condimento do amor (‘grande é o amor de quem 

ama na sina e no medo’: Heaven and Earth, V. 67), tinha necessidade de 

culpa para provocar em si fenômenos de sentido moral, da fatalidade para 

gozar o fluxo da vida. (1996:84). 

  Considerando que a literatura romântica  no Brasil teve como fonte 

de inspiração a literatura européia, é plausível que os autores também 

seguissem a mesma tendência composicional. O estilo impactante 

byroniano se manifesta através do vigor interior que nasce da rebeldia, da 

transgressividade, dos vícios, do Satanismo, do amor sensual e da ironia. 

Rompe com as regras ditatoriais dos princípios morais e concebe outra 

identidade para com a realidade. Com esse intuito, o autor de Macário 

plasma seus personagens sob os moldes do herói transgressivo byroniano. 

 O movimento entre os dois pólos opostos da vida leva o ser a uma 

descrença excessiva. Os personagens azevedianos reproduzem esse aspecto 

e exibem uma faceta desiludida, deixando-se envolver por uma vida 

dissoluta como uma solução para abrandar a melancolia deflagrada, 

sobretudo, pela ausência de um sentimento mais profundo. Sob a névoa 



 102 

obscura do byronismo, o poeta visualiza o amor como algo inalcançável. A 

exemplo de Don Juan, os personagens azevedianos se situam num mundo 

da mais completa solidão e sem qualquer perspectiva, diluindo os seus 

sonhos na boêmia e buscando consolo com prostitutas. Na medida em que 

seguem por este caminho, mais isolados eles ficam. A lacuna que se instala 

na essência do Ser permite ao indivíduo ter noção clara do seu espírito 

inquieto. Tipos de personagens como Macário e Don Juan vagam 

solitariamente pelo mundo com suas almas em desacordo com a realidade, 

sentindo-se impedidos de realizar a sua paixão pela mulher amada. Mesmo 

com as estruturas abaladas e a sensação de estar no mais absoluto abandono 

ante as incertezas da vida, buscam ironicamente algo que os preencha na 

mesma realidade que os aflige. 

  

 3.6 - Utopia: uma viagem ao fundo do ego 

 
 As adversidades não foram motivos para que o homem acabasse com 

a nostalgia de uma felicidade que há muito tempo ficou perdida no tempo, 

e que julgam perfeitamente provável de ser algum dia readquirido, ou idear 

uma terra extraordinária, um espaço onde haveria abundância de toda a 

natureza e de muita satisfação. 

 A procura, portanto, seja do paraíso perdido, o Éden, ou por lugares 

nunca antes vistos, fantásticos, a terra onde todos conviveriam em paz e em 

comum acordo, ou seriam detentores de inestimáveis riquezas, esses fatores 

vem assinalar e corroborar a existência de um essencial anseio do ser 

humano, desejoso por descobrir a terra por ele idealizada, ou seja, a terra 

prometida, um lugar fecundo, repleto de riquezas materiais ou de uma vida 

irretocável, uma parte do mundo em que as pessoas procuram sem 

desanimar. Como é o caso do jardim do Éden que, primeiramente, se 

encontrava no hemisfério norte, passa depois localizar-se ao sul, na 



 103 

concepção de alguns, em meados dos séculos XV-XVI. Notam-se pontos 

comuns, também com relação ao espaço, dos dois mitos referidos no início, 

que são o do paraíso, perdido denominado Éden, e de um lugar concebido 

pelo sonho de um futuro promissor repleto de felicidade. O homem tem a 

capacidade de não deixar diluir, no interior de sua alma, a esperança de 

reaver um tempo em que a felicidade prosperava como se nunca pudesse 

haver outro; mas também não consegue apagar a chama da esperança em 

uma civilização onde as pessoas sejam cordatas, harmoniosas e mais justas. 

O desejo pelos bens materiais de um Eldorado, agregou-se, como podemos 

observar, aos mitos precedentes e inúmeras vezes misturou-se com eles. 

 No homem ocidental, é mais fácil identificar esse anseio em 

recuperar um paraíso perdido, ou uma possibilidade de encontrar uma nova 

terra, futura, um lugar onde as pessoas podem alcançar a felicidade e se 

libertar da prisão de uma sociedade injusta e desumana. 

 Em uma de suas conversas com Satã, Macário diz que tem vontade 

de viver no oriente: Sabes... há ocasião em que me dão venetas de viver no 

Oriente. (2006:33). 

 É uma maneira de ir à busca da renovação e de dar um aspecto mais 

vigoroso ao mundo, que se manifesta nos românticos pelo desejo por terras 

longínquas, um lugar pouco conhecido e explorado até então. Além de 

tornar viável a entrada do novo, do excêntrico e inesperado, alguns países 

suscitavam nos românticos, a sensação de serem distintos, e na maioria dos 

casos até exóticos. Como resultado disso, uma das razões mais recorrentes 

entre escritores da literatura romântica alemã é abordar o tema da viagem. 

É o caso da personagem que deixa a terra em que viveu por anos para 

procurar novos lugares, inspirado pelo anseio de poder atingir um novo 

horizonte. 

 Com relação a lugares visitados, o Oriente, o Egito e as ilhas do 

Pacífico, por exemplo, são terras passíveis de inspiração e eleitas pelos 



 104 

românticos. O país, porém, que preencheu toda essa expectativa foi, sem 

sombra de duvida, a Itália. Isso se deveu não apenas a sua beleza 

paisagística singular e a seu clima aprazível, mas também é possível que 

essa veneração pela Itália decorra da forte impressão que emana: uma 

sensualidade inebriante, que muitas vezes está relacionada aos países do sul 

e, na visão dos alemães, a Itália é um autêntico arquétipo desse Sul. Outro 

aspecto predominante deve estar relacionado à generosa coleção referente à 

arte e à cultura desse país, que também, por esses fatores ou, acabou por 

cativar Goethe. 

 Porém, as terras distantes só conseguem conservar a sua magia e 

poder de sedução enquanto permanecem longe. Se por ventura esses 

lugares forem alcançados, acabam tornando-se prosaicos, entediantes e 

óbvios, portanto assemelhando-se ao dia a dia burguês que o viajante 

esqueceu por uns instantes na sua terra natal. Por outro lado, se 

permanecem somente na imaginação, transformam-se, por sua vez, no 

inatingível lugar dos sonhos.  

 Com relação a isto, inúmeras vezes o romântico exprime o desejo por 

aquilo que apenas se denomina “terras longínquas”, isto é, um lugar 

indefinido, que não equivale a parte alguma do globo terrestre e está fadado 

a ser inconsistente e indizível, enfim um espaço que não se pode atingir. 

Qualquer lugar distante, não apenas a Itália, passa a representar para o 

poeta o símbolo do maligno, do fascinante e funesto, império sombrio da 

paixão e da sensualidade, o que determinou, já naqueles tempos, o 

aparecimento das primeiras tentativas de mergulho no inconsciente.  

 Explorar lugares novos e distantes é uma maneira de fugir ao tédio e 

ir ao encontro de algo fantástico, novo e incomum. Para isso, os românticos 

elaboraram outra forma de viajar e atingir o mesmo intento: passaram a 

desenvolver uma análise não mais do mundo externo, mas do espaço 

interno doindivíduo, o que implicou uma imersão no íntimo do ser humano. 



 105 

Caminhando nessa direção, os que fizeram esse tipo de viagem foram tão 

intensos, que já houve quem reputasse ao romantismo a descoberta do 

inconsciente. 

 Os românticos perseguiam o vigor e o magnetismo de tudo aquilo 

que não é tangível ou que se percebe somente por uma abertura ou outra. 

Em meio à superfície, debaixo de tudo aquilo que é evidente e comum, o 

romântico percebeu o lado obscuro do ser humano, um aspecto mais rico e 

forte e, portanto, mais emocionante e repleto de riscos. A solução 

encontrada para fugir ao comum era ater-se a conceitos de tudo que se 

esquivasse da regra, contrariando a normalidade e permitindo a viabilidade 

do inaceitável sob o ponto de vista social. 

 O sonho já havia sido empregado algumas vezes antes na literatura 

como uma maneira de tornar críveis componentes fantásticos ou situações 

excessivas e irreais. No romantismo, o sonho é concebido como uma forma 

de atingir o conhecimento e chegar ao infinito sem a ajuda do intelecto, 

mas da intuição. Dessa maneira, ele se transforma numa porta 

possibilitando a passagem para o passado e para o futuro, revestindo-se de 

caráter profético. (VOLOBUEF, 1999, p. 116) 

 Sob o mesmo aspecto, como já verificado no sonho, o sonambulismo 

salienta o potencial de percepção e é um artifício que eleva o indivíduo a 

um grau além da vida humana, seja do passado ou do futuro. Do mesmo 

modo, os estágios que perpassam o sono, sonho, hipnotismo e 

sonambulismo, se tornaram elementos favoráveis no período romântico.  

 Concernentes a esses fatores característicos do romantismo, estão o 

conceito do duplo e a loucura, duas composições de estranhamento. No 

tocante ao primeiro fator, o estranhamento é relativo à identidade do 

indivíduo, que se transforma em contrariedade e passa por um processo de 

cisão. Com relação à loucura, há aí um aspecto antagônico e de contestação 

a concepção de um mundo burguês, como por exemplo: trabalho 



 106 

mecanicista, o acúmulo de riquezas e a estrutura familiar. A loucura assalta 

pessoas que se destacam de uma sociedade concebida a pensar de modo 

nivelado e a ter atitudes semelhantes. Os indivíduos, que seguem na 

contramão “desse bem estar social” revelam uma disposição para a arte, 

onde figuram a inspiração e a poesia, e não se apegam a valores impostos 

por um ideal de conduta prática, exaltados pelas idéias burguesas como a 

ascensão social e a tranqüilidade familiar. Na maioria das vezes, a 

concepção de loucura decorre apenas do ponto de vista daqueles que não 

veem mais além do sistema vigente, a todos impondo somente o modo 

burguês de conceber o artista. 

A personagem título segue seu caminho sem rumo certo, deixando-se 

levar pelo destino, pois não pertence a nenhum lugar e dificilmente fixará 

raízes em um determinado lugar ou região. Ao almejar lugares nunca antes 

vistos, Macário continua percorrendo o mundo, em busca do espaço ideal, 

onde poderá viver plenamente sem as amarras de uma sociedade 

castradora. O romântico é, por excelência, um ser movido pela sua 

capacidade natural de buscar o desconhecido, sobretudo, locais misteriosos, 

exóticos e que transformem a vida numa fascinante aventura, distante da 

mesmice do cotidiano. Ao estabelecer uma vida itinerante, Macário realiza 

as suas viagens através do inconsciente e/ou da consciência, pois essas 

constantes deslocações que os românticos concebiam para fugir do tédio, 

apenas se concretizavam por meio da imaginação, já que esses lugares 

denotam uma evasão da realidade. A região idealizada pertence, na maioria 

das vezes, ao mundo da fantasia, pois o lugar buscado pelo ser não transpõe 

a barreira dos sonhos e, se por ventura esse espaço vem a fazer parte da 

realidade, logo se torna um lugar comum. 

 A personagem central vai de São Paulo à Itália, sem encontrar um 

lugar que realmente o agrade, pois, onde quer que vá, tudo lhe parece 

corriqueiro e entediante. O caminho que Macário segue pouco importa, 



 107 

pois o mundo lhe parece traiçoeiro e hostil, não permitindo que suas 

ambições e desejos se tornem realidade, o que o condiciona a uma 

constante e frenética procura. A viagem que o protagonista faz é 

permanente e sem tréguas, sempre levando o personagem ao mesmo ponto 

de partida, e essa busca infinda é o que Lowy e Sayre denominam de 

“nostalgia de um paraíso perdido”. (1995, p.35). O próprio romântico não 

sabe direito o que persegue nessa intensa peregrinação; por essa razão, lhe 

é atribuído um caráter saudosista e melancólico. A tentativa de encontrar o 

lugar dos sonhos é um meio para que o romântico alcance o absoluto, onde 

a perfeita harmonia entre o ser e a sua essência finalmente possa ser 

resgatada. Enquanto não encontra a terra idealizada, o indivíduo continua 

com a alma bipartida, apartado de sua verdadeira natureza.  

 

3.7 - A rejeição aos parâmetros sociais gerando o grotesco, ironia, 

transgressão, utopia e o spleen 

 

 Azevedo inseriu, de maneira fundamental, a perspectiva sombria dos 

padrões românticos europeus em seus textos, fundamentou a sua obra com 

elementos contraditórios, que nos encaminham ao que Schiller concebeu 

como poesia de cunho fundamental. Os textos azevedianos, sobretudo no 

que tange a Macário, nos mostram uma consciência cindida, que agrega 

componentes que estão sempre em contraposição: a exemplo da hesitação, 

da sublimação e do prosaísmo. A obra Macário, drama de imensa 

magnitude para o romantismo brasileiro, comprova a qualidade dos 

ímpetos referidos, que impelem o indivíduo à expansão de sua autonomia, 

ou à completa decadência. 

 A não aceitação do mundo objetivo e da vida prosaica pelos 

escritores românticos contribuiu para que o homem mergulhasse em sua 

essência, revelando assim a questão da subjetividade. Essa inconformidade 



 108 

com relação ao mundo trivial, regulamentado por uma sociedade 

castradora, abriu portas para que aflorassem temas sobre o fantástico 

grotesco, a preferência por atmosferas sombrias, a ironia romântica e 

poesias que despertavam incertezas. O conflito que se estabelece entre a 

consciência do homem que anseia viver conforme a sua essência e o que é 

tragado pelos princípios morais da sociedade, desencadeou a revolta e o 

descontentamento do romântico. Ao se encontrar em um sistema que 

aprisiona a sua natureza, o ser, imbuído de sua capacidade transcendental, 

tenta viver sem as amarras impostas pelo moralismo vigente, mas, ao se dar 

conta da necessidade de viver dentro dos padrões da realidade, nos quais 

está inserido, transforma essa limitação numa pendularidade constante, que 

oscila entre o regimento da sociedade em que vive e a sua própria natureza, 

que o impulsiona a viver a completude a que tanto almeja. Dentro dessa 

perspectiva, a ironia romântica emerge da consciência da inconformidade e 

da inadequação do indivíduo, bem como da transcendência que quer 

alcançar, mas que, por outro lado, o leva a reconhecer que seu ideal fica 

sempre relegado ao patamar da utopia. Segundo Melo e Souza, a ironia que 

se caracteriza como romântica, no sentido do Romantismo de Jena, postula 

o primado teórico da contradição e de inconclusividade do discurso 

genuinamente poético (2004, p. 306). 

 O autor de Macário assumiu, tanto no tratamento que dá ao tema de 

sua obra e também em sua linguagem, os mandamentos da dicotomia 

defendida por Schiller e por muitos outros escritores teóricos que 

formularam proposições a respeito da ironia romântica. Azevedo centrou 

seu drama em dois conceitos: o de aspecto idealizante, representado pelo 

Penseroso, que reverencia e aprova o progresso da humanidade; e o de 

Macário, que simboliza a rebeldia e a irreverência, por não se ajustar aos 

mesmos ideais, como faz seu amigo angelical, preferindo, dessa forma, 

transgredir os padrões ditados pela moral instituída. O sistema dual, 



 109 

incorporado por Azevedo em suas obras, é ressaltado no prefácio que 

antecede a Lira dos vinte anos: É que a unidade deste livro funda-se numa 

binômia. Duas almas que moram nas cavernas de um cérebro pouco mais 

ou menos de poeta escreveram esse livro, verdadeira medalha de duas 

faces (2006:190). 

 O spleen, que se revela através da monotonia combinada à condição 

melancólica do ser, decorre da impossibilidade de adequar a realidade, à 

qual o homem está inevitavelmente ligado, com a sua natureza. Schiller, 

tomando ciência dessa transgressão, afirma: o poeta sentimental sempre 

tem de lidar com suas representações e sensações conflitantes, com a 

realidade enquanto limite e com sua idéia enquanto infinito, e o sentimento 

misto que desperta sempre testemunhará essa dupla fonte (1991: 64).  

 Ao referir-se à aquisição cultural negativa por parte do indivíduo ao 

longo da sua vida e de sua convivência social, Friedrich Schiller esclarece 

que o homem, apesar de vivenciar inúmeros dilemas e adversidades de todo 

tipo, não se torna um ser sociável. O conhecimento dentro dessa 

perspectiva, não faz do homem um ser livre. A bagagem cultural adquirida 

com o tempo o impede de tornar-se um indivíduo uno, transformando-o 

apenas em parte integrante do sistema social. Schiller também chama a 

atenção para a ruptura que o progresso mecanicista fomentou, distanciando 

o homem da sua verdadeira essência. 

 Com relação ao artista, o filósofo alemão declara que é: do puro éter 

de sua natureza demoníaca que jorra toda a fonte da beleza, intocada pela 

corrupção das gerações e dos tempos (1995:54). Partindo desse princípio, 

a verdade de tudo que nos cerca não decorreria da realidade e muito menos 

da perspectiva do tempo que determina a vida cotidiana, mas estaria acima 

de qualquer poder instituído, o que faz da arte um bálsamo para algumas 

inquietações sofridas pelo indivíduo. 



 110 

 O poeta alemão defende uma consonância entre o impulso sensível 

(essência do Ser) e o impulso formal (órgão regulamentador da sociedade), 

decorrendo daí o impulso lúdico, que cadencia as duas disposições, tanto a 

física quanto a moral. Com base nessa questão, percebemos que o 

desequilíbrio entre a essência humana e as regras instituídas pela sociedade 

leva à reflexão, à inadequação e ao descontentamento. Mesmo seguindo 

sua natureza ou se deixando envolver pelo mundo material, o indivíduo não 

consolida a sua autonomia, não consegue se libertar. O universo romântico 

entra em colapso por razões relacionadas à subjetividade, a uma 

predisposição à objetividade da parte da sociedade que lhe impõe sua 

bagagem cultural, e se dá conta de que sua liberdade lhe foi negada. 

Apartados da sua natureza, os indivíduos  seguem então rumo ao lúdico, ao 

que mais apraz, ao gosto pessoal, mas no fim de tudo percebem que não 

foram bem sucedidos nas suas investidas, retornando ao ponto de partida, 

perseguindo esse ideal permanentemente. 

 Em Macário, as personagens se enquadram, de certo modo, a essas 

três proposições schillerianas. O ser demoníaco do drama azevediano não é 

favorável aos órgãos institucionais, coloca em xeque as práticas e costumes 

sociais, mas abranda posturas demasiado transgressivas. O protagonista é 

um ser bipartido, pois metade de sua consciência se define por uma vida 

desregrada, repleta de vícios e incivilidade, enquanto a outra deseja voltar 

às origens, vivenciar a esperança e retomar o idealismo, porém acaba 

pendendo para o lado obscuro e grotesco, resignando-se aos ensinamentos 

de seu mestre infernal, que lhe apresenta um mundo à parte, alheio àquele 

proposto pela sociedade vigente. É através da bebida, do fumo e da 

desobediência a qualquer estatuto moral, que Macário se rende a esse 

universo paralelo, distanciando-se da ordem e da civilidade. Em 

contraposição ao protagonista, a personagem Penseroso é um indivíduo 



 111 

crédulo e assenta suas esperanças no progresso e na ordem social, tentando 

convencer Macário a se tornar um ser de princípios e ideais. 

 O protagonista, desde o início, expõe seu lado rebelde, manifestando 

em alguns momentos certa melancolia e que, para abrandar a desilusão, 

recorre aos vícios. Em determinadas ocasiões, a personagem título recusa, 

até certo ponto, a presença demoníaca, mas também dispensa as idéias de 

Penseroso, reputando-as apenas como utopias. Sob esse aspecto, Macário 

representa a cisão de valores e de caráter, não alcançando nunca a 

consonância entre a crença e a adequação ao mundo civilizado de 

Penseroso, que simboliza a “forma”,  sem a essência infernal de Satã, que 

representa a “vida”. Partindo dessas premissas, o protagonista não se molda 

ao que Schiller denominou de “forma viva”, ou seja, a conciliação entre 

seus anseios, as tendências, e a moral instituída. 

 Consubstanciando os aspectos que procedem da natureza humana 

com os da realidade estabelecida, o homem conjuga a máxima plenitude e 

liberdade, abarcando o mundo em lugar de perder-se (SCHILLER, 1995, 

p. 75). 

 A definição de Schiller sobre a liberdade está associada à disposição 

que se fixa entre a essência humana e a tudo que remete ao seu exterior, a 

aquisição de conhecimento e o bem estar resultariam, desse modo, numa 

consonância com certo nível de consciência entre as duas formas de 

conceber o mundo. Ao oferecer o fumo, o vinho e a orgia, Satã encaminha 

Macário à outra realidade, onde os seus instintos, os seus desejos e a 

expansão da sua essência poderiam ser deflagrados. Ao se encontrarem 

pela primeira vez na estalagem, Satã não se apresenta como um ser 

demoníaco, deixando por alguns momentos sua identidade em segredo; o 

diálogo entre os dois personagens se desenvolve num tom de 

camaradagem, o que faz com que Satã perceba que há sinais de 

libertinagem, tédio e vício em Macário, e mostra-se solícito, gentil e sem 



 112 

qualquer tipo de preconceito para com seu pupilo. No momento em que os 

dois personagens se apresentam, revelando seus respectivos nomes e 

apertando-se as mãos, tem início um relacionamento que se desenrola ao 

longo de uma viagem sobre um burro. Logo após esse evento, a 

personagem título desperta novamente na estalagem aos brados da serviçal 

do recinto, e tem a sensação de que sonhou todos aqueles acontecimentos 

com Satã, mas, ao visualizar uma marca de pé de cabra no chão, a 

estalajadeira acredita que de fato o Diabo esteve por ali. Num mundo em 

que o onírico e a realidade se confundem, o protagonista, tomado por sua 

natureza subjetiva, se encaminha em direção a sua ruína, no que é 

reforçado pelos ideais utópicos de Penseroso. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 113 

Considerações Finais 

  

 Ao realizar o seu protótipo cênico-dramático, Azevedo procurou 

seguir as tendências de autores que o inspiravam, trazendo à tona a 

temática que caracterizou o desempenho romântico. O drama Macário, 

considerado pelo poeta como um projeto embrionário, mostra claramente 

significativas semelhanças com o prefácio Cromwell de Victor Hugo que 

pretendia romper com os parâmetros rígidos da arte clássica, para que o 

grotesco e o humor fossem entronizados, pois desta maneira haveria um 

equilíbrio entre o feio e o belo. É com essa concepção que o autor da Lira 

dos vinte anos fundamentou sua obra, atribuindo ao seu projeto um caráter 

de manifesto romântico, por empregar elementos essenciais que retratam a 

necessidade do ser que aspira ao equilíbrio entre a sua natureza e o mundo 

ao qual foi submetido. É nesse sentido que a mescla de gêneros torna-se 

fundamental, pois partilha da idéia de que o belo existe enquanto um fim 

em si mesmo, enquanto a junção de elementos antitéticos proporcionaria 

uma aproximação mais coerente no que concerne à natureza humana. A 

manifestação do sonho no mundo real promove a irrupção do grotesco, 

subvertendo a ordem programática da sociedade com seus valores e 

padrões morais. Com o início do Romantismo, o grotesco passou a ter 

outro significado, não se trata apenas de uma oposição ao belo, mas uma 

tentativa do homem para se libertar de imposições limitadoras do sistema 

social. E, nesse novo modo de conceber o real, o grotesco encontra uma 

atmosfera favorável para demonstrar a inquietação e o descontentamento 

românticos, por meio de figuras adulteradas, que revelam a realidade de 

modo a intensificar sua natureza disforme, desregrada e confusa, um 

universo humano alheio a qualquer propensão espiritual. Em Macário, o 

mundo se mostra sombrio e temeroso, descortinando um aspecto de caráter 

ambíguo, por criar uma atmosfera onírica no âmbito do próprio texto.  



 114 

 A inserção de Satã no drama reflete o conflito interior que o 

indivíduo sofre, ao se dar conta da sua incapacidade por estabelecer um 

equilíbrio entre o real vigente e a sua natureza. Além disto, o ser 

demoníaco modifica a ordem estabelecida, interferindo no mundo que 

impede o homem de viver plenamente seus anseios. 

 O protagonista vai em busca de respostas para as suas dúvidas 

existenciais, segue sua jornada pelo mundo sofrendo desilusões e 

enfrentando todo tipo de obstáculos, com o propósito de desvendar os 

enigmas da vida. Macário é um andarilho solitário, que vaga pelo mundo 

secreto do seu íntimo, tentando de todas as formas encontrar um caminho 

que o leve ao autoconhecimento.  

 O desdobramento do protagonista em outras duas personagens, 

simbolizadas por Satã e Penseroso, remonta à pendularidade do ser cindido, 

que procura interagir com seus lados opostos, a fim de alcançar o equilíbrio 

entre suas almas antagônicas. E essa ambigüidade suscitada pelo duplo 

emerge como uma busca interminável, criando apenas uma idéia utópica na 

busca do absoluto. A frustração do indivíduo, como é o caso de Macário, o 

leva a cometer transgressões de toda ordem, e é o que o encaminha para o 

mal onde a morte será a sua parceira constante. Ao seguir os ensinamentos 

de Satã, Macário ignora qualquer limite imposto pela sociedade. A ironia 

empregada nesse caso emana da questão da contradição, pois a personagem 

central, por mais que rejeite a realidade à qual está inevitavelmente ligada, 

acaba se entregando aos prazeres desse mesmo real. 

 Macário não pode ser considerado um ser anárquico, mas deve ser 

visto como um indivíduo que tem consciência da sua existência e é por essa 

razão que revela sofisticação, por buscar, por todos os meios, o 

autoconhecimento. Ao sentir o clima das grandes metrópoles, sendo 

impactado pelas amarras dos padrões sociais que impedem sua essência de 

vir à tona, o indivíduo se torna um ser entediado, melancólico e splênico, 



 115 

qualidades daqueles que, por já terem vivenciado todas as aventuras e 

desventuras do mundo, não vêem sentido em mais nada. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 116 

Referências 
 
 
ALVES, Cilaine. O belo e o disforme: Álvares de Azevedo e a ironia 
romântica. São Paulo: FAPESP; EDUSP, 1998. 
 
AUERBACH, Erich. Mímesis: a representação da realidade na 
literatura ocidental. Tradução de George Bernard Sperber. 2° edição. São 
Paulo: Perspectiva, 1976. 
 
AZEVEDO, Álvares de. Obra completa. Rio de Janeiro: Nova Aguillar, 
2006. 
 
BARBOZA, Onédia Célia de Carvalho. Byron no Brasil: traduções. São 
Paulo: Ática, 1974. 
 
BERRI3I, Beatriz. Utopia, utopias: visitando poemas de Gonçalves 
Dias e Manuel Bandeira. São Paulo: EDUC, 1997. 
 
BOURGEOIS, André. A ironia romântica. Tradução Tida Carvalho. In: 
Duarte, Lélia Parreira (Org.) Ironia e Humor na literatura. Belo Horizonte, 
1994. 
 
BOURGEOIS, René. L´ironie romantique. Spectacle et jeu de Mme. de 
Staël à Gerard de Nerval. Grenoble: Presses Universitaires de Grenoble, 
1974. 
 
BAKTHI3, Mikhail. A cultura popular na Idade Média e no 
Renascimento: O contexto de Rabelais. 6ed. São Paulo: Hucitec, 2008. 
 
CAMILO, Wagner. Risos entre pares. São Paulo; Edusp, 1997. 
 
CA3DIDO, A. A Crítica Viva. Formação da Literatura Brasileira 
(Momentos Decisivos). 6°ed. Belo Horizonte: Editora Itatiaia Ltda, 2000. 
(p. 317 a 325). 
 
DUARTE, Lélia Parreira. Ironia e humor na literatura. Belo Horizonte: 
Ed. PUC Minas; São Paulo: Alameda, 2006. 
 
FERRAZ, Maria de Lourdes. A ironia romântica: Estudo de um 
processo comunicativo. Lisboa: Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 
1987. 
 



 117 

FISCHER, Ernst. A necessidade da arte. 9. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 
1983. 
 
GOETHE, Johan Von. Fausto. Tradução de Jeny Klabin Segall. Editora 
da USP, 1981. 
 
GOMES, Álvaro Cardoso; VECHI, Carlos Alberto. A estética romântica: 
textos comentados. São Paulo: Atlas, 1992. 
 
HA3SE3, João Adolfo. “G. M. Admerdável”. Arte em Revista, São 
Paulo. N. 8, 1984. 
 
HEGEL, G. W.F. Estética. In. Os pensadores. São Paulo: Nova Cultural, 
1999.___. Prefácio: Fenomenologia Espiríto. 4. ed. Petrópolis: Vozes,2007. 
 
HUGO, Victor. Do Grotesco e do Sublime. 2ed. São Paulo: Perspectiva, 
2002. 
 
JA3KÉLÉVITCH, Vladimir. L´ironie humoresque. In: L´ironie. Paris: 
Flammarion, 1964, p. 160-178. 
 
KAYSER, Wolfgang. O grotesco: Configurações na Pintura e na 
Literatura. São Paulo: Perspectiva, 2003. 
 
LÖWY, Michael e SAYRE, Robert. Revolta e Melancolia: O romantismo 
na contramão da modernidade. Petrópolis: Vozes, 1995 
 
MAGALDI, Sábato. Panorama do teatro brasileiro. [s.I]: MEC: DAC: 
FUNARTE: Serviço Nacional de Teatro, [s.d]. Coleção Ensaios. 
 
MELO E SOUZA, R. de. Poesia e filosofia no Romantismo. In: 
Junqueira, I. (coord.) Escolas Literárias no Brasil. Rio de Janeiro: ABL, 
2004. (p. 301- 341) 
 
MO3TEIRO, Jaci. Álvares de Azevedo. In: AZEVEDO, Álvares de. 
Obra completa. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 2000. 
 
MUECKE, D.C. Ironia e o irônico. Trad. Geraldo Gérson de Souza. São 
Paulo: Perspectiva, 1995. 
 
3ETROVSKI, Arthur. Ironias da modernidade: ensaios sobre literatura 
e música. São Paulo: Ática, 1996. 
 



 118 

3IETZSCHE, Friedrich. Para além de bem e mal. Prelúdio de uma 
filosofia do por vir. In:___.Obras incompletas. 3.ed.São Paulo: Abril 
Cultural, 1983. 
 
3U3ES, Benedito. A visão romântica. In: GUINSBURG. J. O 
romantismo. 3ed. São Paulo: Perspectiva, 1993. (p.51-74) 
 
PAZ, Octavio. Ironia e compaixão. O correio da UNESCO. Rio de 
Janeiro, 1990. 
 
_____, Octavio. Os Filhos do Barro. Trad. Olga Savary. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira, 1984. 
 
PRADO, Décio de Almeida. O drama romântico brasileiro. 2ed. São 
Paulo Perspectiva, 1993. 
 
PRAZ, Mario. A carne, a morte e o diabo na literatura romântica. 
Tradução Philadelpho Menezes. Campinas: Ed. UNICAMP, 1996.  
 
ROCHA, Hildon. O poeta e as potências abstratas. Rio de Janeiro: 
Imprensa Nacional, MEC, 1956. 
 
ROSE3FELD, Anatol. Texto/Contexto I. 5ed. São Paulo: Perspectiva, 
1996. 
 
____, Anatol. História da Literatura e do Teatro Alemães. São Paulo: 
Perspectiva: Editora da Universidade de São Paulo, 1993. 
 
____, Anatol; GUINSBURG, J. Romantismo e Classicismo. In: ____, J. O 
Romantismo. 4ed. São Paulo: Perspectiva. 2005. (p.261-74) 
 
SCHILLER, Friedrich. A educação Estética do homem. Trad. Roberto 
Schwarz e Márcio Suzuki. São Paulo: Iluminuras, 1995. 
____. Poesia ingênua e sentimental. Trad. Márcio Suzuki. São Paulo:  
Iluminuras, 1991. 
 
____. Acerca do Sublime. In: Teoria da Tragédia. Trad. Flávio Meurer. 
São  
Paulo: EPU, 1991. 
 
SCHLEGEL, Friedrich. “Fragmentos do Athenaeum”. In: Teorias 
Poéticas do Romantismo. Trad. Luíza Lobo. Porto Alegre, Mercado 
Aberto, 1987. 



 119 

 
SODRÉ, Muniz. PAIVA, Raquel. O império do Grotesco. Rio de Janeiro: 
MAUAD, 2002. 
 
SOLGER, Karl W. F. L´art et La Tragedie Dubeau, Paris, Éditions Rue 
d´Ulm, 2004. 
 
TODOROV, Tzvetan. Introdução à Literatura Fantástica. São Paulo: 
Editora Moraes, 1977. 
 
____. Tzvetan. As estruturas narrativas. São Paulo: Perspectiva, 1970. 
 
VOLOBUEF, Karin. Frestas e Arestas. São Paulo: UNESP, 1999. 
 
WELLEK, René. História da Crítica Moderna. Trad. de Lívio Xavier. São 
Paulo, Helder/Edusp, 1967, vol. 2. 
  


