
 
JOACHIM ANDRADE 

 

 

 

 

SHIVA ABANDONA SEU TRONO: DESTRADICIONALIZAÇÃO DA 

DANÇA HINDU E SUA DIFUSÃO NO BRASIL 

 

 

 

 

 

 

DOUTORADO EM CIÊNCIAS DA RELIGIÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

 

 

SÃO PAULO 

2007 



 ii 

 

JOACHIM ANDRADE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SHIVA ABANDONA SEU TRONO: DESTRADICIONALIZAÇÃO DA 

DANÇA HINDU E SUA DIFUSÃO NO BRASIL 

 

 

 

 

Tese apresentada à Banca Examinadora da Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, como exigência 

parcial para a obtenção do título de Doutor em 

Ciências da Religião sob a orientação do Prof. Doutor 

Frank Usarski.  
 

 

 

 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

 

SÃO PAULO 

2007 



 iii

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

__________________________________________________________________ 

 

_________________________________________________________________ 

 

_______________________________________________________________ 

 

_______________________________________________________________ 

 

 

 

 

 

 



 iv 

RESUMO 
 

 

ANDRADE, Joachim (2007): “Shiva abandona seu trono” - Destradicionalização da 

dança hindu e sua difusão no Brasil. 2007. Tese (Doutorado em Ciência da 

Religião) – PUC/SP.  

 

Palavras-chave: dança hindu - religião – ritual - tradição – cultura - identidade - 

mudança 

 

A dança hindu, uma das formas artísticas mais populares na Índia, tem 

recebido reconhecimento universal (inclusive no Brasil) como expressão das mais 

sutis do Hinduísmo. Sua conexão íntima com o templo, como arte ritualística que 

espelha sentimentos imperceptíveis das devadasis, “dançarinas do Senhor”, 

reflete a tendência introspectiva da cultura hindu. Essa dança era realizada 

conforme os matizes mais delicados de uma peça, ou de um poema, por 

intermédio do corpo, refletindo os princípios explicitados no tratado mais antigo da 

dança, o “Natya Shastra”. Por meio de dançarinos pioneiros e de visionários 

dedicados no início do século XX, essa dança alcançou uma popularidade sem 

precedentes e iniciou o processo de destradicionalização.  

Acompanhando o processo histórico de modernização e secularização da 

Índia, a dança hindu inicialmente passou do templo ao teatro; depois para as 

outras religiões na Índia, para o Ocidente e, por fim, para o Brasil. Nesta pesquisa, 

organizamos o processo da destradicionalização em três blocos. No primeiro, 

questionamos as possíveis mudanças que a dança deve enfrentar no processo da 

destradicionalização; também mapeamos a dança no Brasil. O segundo 

estabelece uma aproximação entre a dança hindu e a análise empírica da 

destradicionalização, do templo ao Ocidente. No terceiro bloco examinamos as 

modificações na arte e também as mudanças na vida dos bailarinos. Conclui-se 

visando a possível contribuição que esse processo faz à sociedade, em particular 

aos estudos de Ciência da Religião. 

 



 v 

ABSTRACT 

 

ANDRADE, Joachim (2007): “Shiva abandons his throne” - The Detraditionalization 

of Hindu Dance and its diffusion in Brazil. 2007. Thesis (Doctoral Degree in 

Sciences of Religion) – PUC/SP.  

 
Keywords: Hindu dance – religion – ritual – tradition – culture – identity – change 
  
 

Hindu Dance one of the most popular artistic forms of India, has received 

universal acclamation including in Brazil as one of the subtlest expressions of 

Hinduism.  Its intimate connection with the temple, as a ritualistic art, mirroring the 

imperceptible feelings of devadasis the “dancing girls”, reflects he inwardness of 

Hindu culture. This dance is performed according to the most delicate nuances of a 

musical piece, or a poem, through the vehicle of a body, reflecting the principles 

laid down by the Natya Shastra treatise. Through some of the pioneer performing 

artists and a few dedicated visionaries at the beginning of the XX century, the 

Hindu dance gained unprecedented popularity and initiated its process of 

detraditionalization.  

Accompanying the historical processes of modernization and secularization of 

India the Hindu dance initially did its passage from temple to theater; e then to the 

other religions in India and consequently to the west and finally to Brazil. In this 

research the process of detraditionalization as been organized in three parts. In the 

first part, some questions have been raised with regard to the changes that the 

dance would face during the process of detraditinalization and also has shown 

panoramic view of the dance in Brazil. The second part establishes approximation 

of the Hindu dance with the empirical analyses of the detraditionalization process 

from the temple until its arrival to the west. In the third part, we treat the 

modifications suffered by the art as well as the changes occurred in the lives of the 

dancers. The conclusion deals with the possible contribution this process has given 

to the society as general and the Sciences of Religion in particular. 

 



 vi 

 

AGRADECIMENTOS 
 

Encerrada mais uma etapa da minha caminhada pessoal e profissional, desejo 
agradecer: 
 

A Deus, pelo dom da minha vida e pelas oportunidades que recebi para 
estudar. 
  
À Igreja e à Congregação dos Missionários do Verbo Divino, pela confiança 
depositada em mim e pelo estímulo para que me aprofundasse nos estudos 
superiores. 
 
Aos meus confrades, seminaristas, familiares, amigos e amigas que me 
encorajaram nos momentos difíceis. 
 
Aos dançarinos e dançarinas que colaboraram de diversas maneiras na 
realização e elaboração dessa pesquisa.  
 
Ao Departamento de Estudos Pós-Graduados em Ciências da Religião da 
PUC-SP, por ter confiado no meu potencial. 
 
Ao corpo docente do Departamento de Ciência da Religião da PUC-SP. 
 
À banca de qualificação, pelas suas sugestões e orientações. 
 
À secretária do Departamento, por seu apoio cortês e prestativo. 
 
Aos colegas do curso, pelo companheirismo e amizade.  
 
Aos revisores do texto, por sua disponibilidade e profissionalismo.  
 
A Rodrigo Apolloni, pela revisão, sugestões e correções do texto.  

 

Ao meu orientador, prof. Dr. Frank Usarski, por seu incansável trabalho de 

análise crítica construtiva e “insights” sem os quais teria sido impossível levar 

essa pesquisa a bom termo.  
 

 



 vii 

 

SUMÁRIO 
 

Procedimentos metodológicos e orientações para leitura 

 

Namaskar: Introdução    

 

Bloco 1 - Nritta: Apresentando a problematização 

 

I. Pushpanjali: Uma Coreografia da Problematização 

 

II. Alaripu: O desabrochar da dança hindu no Brasil 

 

Bloco 2 - Nritya: Retrospectiva cronológica da dança hindu 

 

III. Jatiswaram: Origem da dança hindu e sua preservação na Índia tradicional 

  

IV. Shabdam: Do templo ao teatro: Dança hindu na Índia no Hinduísmo 

contemporâneo 

 

V. Varnam: Do Hinduísmo às outras religiões: Difusão da dança hindu na Índia 

 

VI. Padam: Da Índia ao Ocidente: Difusão da dança hindu no Ocidente 

 

Bloco 3 - Natya: Análise teórica da destradicionalização 

 

VII. Tillana: O processo da destradicionalização da dança hindu 

 

VIII. Mangalam: Do Brasil à Índia: Idealização do Oriente imaginário no Brasil 

 

Namaskar: Síntese final 
 

Referências Bibliográficas 

 

Anexos 



 viii

 

ÍNDICE 
 

Banca Examinadora...................................................................................................... iii 

Resumo.......................................................................................................................... iv 

Abstract.......................................................................................................................... v 

Agradecimentos............................................................................................................ vi 

Sumário.......................................................................................................................... vii 

Índice.............................................................................................................................. viii 

Procedimentos metodológicos como guia para leitura............................................ xvii 

 

Namaskar: Introdução.................................................................................................. 

 

22 

     

BLOCO 1 - Nritta: O problema da pesquisa inserido no contexto do universo da 

dança hindu................................................................................................................... 

 

30 

  

Capítulo I - Pushpanjali: Uma Coreografia da Problematização.............................. 31 

  

I.1 Introdução................................................................................................................. 31 

I.2 Do templo ao teatro................................................................................................. 34 

I.3 Do Hinduísmo às demais religiões na Índia.......................................................... 36 

I.4 Da Índia ao Ocidente............................................................................................... 38 

I.5 Do Brasil à Índia....................................................................................................... 38 

I.6 Contexto da difusão................................................................................................ 40 

I.7 Conclusão ao Capítulo............................................................................................ 40 

  

Capítulo II - Alaripu: O desabrochar da dança hindu no Brasil................................ 41 

  

II.1 Introdução................................................................................................................ 41 

II.2 A exportação da dança hindu para o Brasil......................................................... 42 

II.2.1 Imigração indiana para o Brasil.............................................................................. 43 

II.2.1.1 Antes de 1960..................................................................................................... 43 

II.2.1.2 Entre 1960 e 1975............................................................................................... 44 

II.2.1.3 Entre 1985 e 2006............................................................................................... 46 

II.2.2 Dançarinos indianos............................................................................................... 47 



 ix 

II.3 A importação da dança hindu pelo Brasil............................................................ 49 

II.3.1 Contextualização.................................................................................................... 49 

II.3.1.1 Contracultura ...................................................................................................... 50 

II.3.1.2 Cultura indiana no Brasil..................................................................................... 52 

II.3.1.2.1 Práticas estéticas e culturais............................................................................ 53 

II.3.1.2.2 Manifestações relacionadas à saúde............................................................... 56 

II.3.1.2.3 Manifestações filosóficas e literárias................................................................ 57 

II.3.1.2.4 Manifestações religiosas.................................................................................. 57 

II.3.2 Dançarinos brasileiros e suas produções.............................................................. 64 

II.3.2.1 Apresentando Almir Ribeiro e Aglaia Azevedo................................................... 67 

II.3.2.1.1 “Kathakali Teatro Sagrado do Malabar” (1997- 2003)..................................... 70 

II.3.2.1.2 “Índia” (2002).................................................................................................... 71 

II.3.2.1.3 “A Dança da Mohini” (2002)............................................................................. 71 

II.3.2.2 Apresentando Silvana Duarte............................................................................. 72 

II.3.2.2.1 “Mahadevi Upasana, seguido de Moksha, através do divino feminino”........... 75 

II.3.2.2.2 “Surya: A Índia em sua Dança Clássica”......................................................... 75 

II.3.2.3 Apresentando Patrícia Romano.......................................................................... 76 

II.3.2.3.1 “Tanjavur – dos Templos aos Palcos”............................................................. 79 

II.3.2.3.2 “Natyalaya – Danças Clássicas do sul da Índia”.............................................. 79 

II.3.2.3.3 “Bollywood”...................................................................................................... 79 

II.4 Conclusão ao Capítulo........................................................................................... 80 

   

BLOCO 2 - Nritya: Retrospectiva cronológica da dança hindu................................ 84 

  

Cap. III - Jatiswaram: Origem da dança hindu e sua preservação tradicional na 

Índia................................................................................................................................ 

 

 

84 

III.1 Introdução............................................................................................................... 84 

III.2 Constituintes da visão ortodoxa da dança clássica hindu................................ 84 

III.2.1 Quatro origens míticas da dança indiana.............................................................. 85 

III.2.1.1 Brahma como criador da dança......................................................................... 87 

III.2.1.2 Shiva como criador da dança............................................................................. 88 

III.2.1.3 Krishna como criador da dança......................................................................... 89 

III.2.1.4 Mulheres celestiais como criadoras da dança................................................... 90 

III.2.2 Supremacia de Shiva e das mulheres celestiais................................................... 91 

III.3 Shiva e seu processo de assumir o  trono.......................................................... 92 



 x 

III.3.1 Origem de Shiva................................................................................................... 92 

III.3.2 Shiva e sua incorporação à Tríade Hindu............................................................. 93 

III.3.3 Shiva Nataraja – o Dançarino Divino.................................................................... 94 

III.3.3.1 Damaru – tambor............................................................................................... 96 

III.3.3.2 Agni – fogo......................................................................................................... 96 

III.3.3.3 Abhayamudra - gesto de conforto...................................................................... 97 

III.3.3.4 Gajamudra - gesto de elefante........................................................................... 97 

III.3.4 Shiva, o centro exemplar...................................................................................... 97 

III.4 Devadasi: o sistema clássico de preservação da dança hindu......................... 98 

III.4.1 Conceito clássico de preservação........................................................................ 98 

III.4.1.1 Fidelidade à ancestralidade............................................................................... 99 

III.4.1.2 Fidelidade à tradição e à transmissão Mestre-discípulo.................................... 99 

III.4.2 Templo: espaço tradicional da preservação......................................................... 100 

III.4.3 Modo antigo da preservação: o sistema devadasi................................................ 101 

III.4.3.1 Três formas de ser uma devadasi...................................................................... 104 

III.5 Sete estilos clássicos da dança clássica hindu.................................................. 104 

III.5.1 Causas da multiplicação de estilos....................................................................... 105 

III.5.1.1 Expansão do Hinduísmo dentro da Índia........................................................... 105 

III.5.1.2 Incorporação de elementos sociais e culturais.................................................. 105 

III.5.2 Os estilos clássicos da dança hindu..................................................................... 106 

III.5.2.1 Bharata Natyam................................................................................................. 108 

III.5.2.2 Kathakali............................................................................................................ 109 

III.5.2.3 Mohini Attam...................................................................................................... 112 

III.5.2.4 Odissi................................................................................................................. 113 

III.5.2.5 Manipuri............................................................................................................. 114 

III.5.2.6 Kuchipudi........................................................................................................... 115 

III.5.2.7 Kathak............................................................................................................... 116 

III.6 Conclusão ao Capítulo.......................................................................................... 118 

  

Capítulo IV - Shabdam: Do templo ao teatro - Dança hindu na Índia no 

Hinduísmo contemporâneo......................................................................................... 

 

119 

  

IV.1 Introdução.............................................................................................................. 119 

IV.2 Contexto da secularização da dança hindu........................................................ 120 

IV.2.1 Islamização da Índia............................................................................................. 121 

IV.2.2 Colonização britânica........................................................................................... 121 



 xi 

IV.2.3 Degradação do sistema devadasi........................................................................ 123 

IV.3 Do tradicional ao moderno (1920 – 1980)............................................................ 123 

IV.3.1 Divulgação a partir da década de 1920................................................................ 124 

IV.3.2 Os dançarinos do período moderno (1920-1980)................................................. 125 

IV.3.2.1 Meenakshisundaram Pillai (1869 – 1954)......................................................... 126 

IV.3.2.2 Balasaraswati (1918 – 1984)............................................................................. 127 

IV.3.2.3 Árvores genealógicas de Meenakshisundaram Pillai e Balasaraswati.............. 129 

IV.3.2.4 Características específicas das genealogias do “modelo pioneiro”................... 131 

IV.3.2.5 Rukmini Devi (1904 – 1986).............................................................................. 132 

IV.3.2.6 Ram Gopal (1912-2003).................................................................................... 133 

IV.3.2.7 Observações sobre os modelos “pioneiro” e “intruso”....................................... 133 

IV.4 Do moderno ao contemporâneo (1980 – 2005)................................................... 134 

IV.4.1 Divulgação da dança hindu na Índia contemporânea.......................................... 135 

IV.4.2. Dançarinos contemporâneos............................................................................... 136 

IV.4.2.1 Dançarinos mais tradicionais............................................................................. 143 

IV.4.2.2 Dançarinos mais liberais.................................................................................... 144 

IV.4.3 Precursores modernos e contemporâneos........................................................... 146 

IV.5 Conclusão ao Capítulo.......................................................................................... 146 

  

Capítulo V - Varnam: Difusão da dança hindu na Índia - do Hinduísmo às outras 

religiões......................................................................................................................... 

 

148 

  

V.1 Introdução............................................................................................................... 148 

V.2 Contexto multi-religioso indiano........................................................................... 149 

V.2.1 Contexto da abertura mútua das religiões............................................................. 150 

V.2.1.1 Abertura do Hinduísmo....................................................................................... 153 

V.2.1.2 Abertura das religiões minoritárias..................................................................... 153 

V.2.2 Abertura do Sikhismo............................................................................................ 154 

V.2.2.1 Universo religioso do Sikhismo........................................................................... 154 

V.2.3 Abertura do Cristianismo....................................................................................... 155 

V.2.3.1 Relações comerciais entre Índia e Israel antes do Cristianismo........................ 156 

V.2.3.2 Evangelização de São Tomé.............................................................................. 156 

V.2.3.3 Colonização Portuguesa..................................................................................... 157 

V.2.3.4 Missionários Europeus....................................................................................... 158 

V.2.3.5 Universo atual do Cristianismo da Índia............................................................. 158 

V.2.4 Impacto da abertura do Sikhismo e Cristianismo sobre a dança hindu................ 159 



 xii 

V.3 Apresentando os dançarinos não-hindus............................................................ 159 

V.3.1 Dançarinos que abandonaram a profissão............................................................ 160 

V.3.2 Dançarinos que continuam com dificuldades........................................................ 161 

V.3.3 Dançarinos bem-sucedidos................................................................................... 162 

V.4 Navtej Singh Johar: Do Hinduísmo ao Sikhismo................................................ 163 

V.4.1 Estudante de Bharata Natyam............................................................................ 164 

V.4.2 Performer............................................................................................................ 164 

V.4.3 Coreógrafo.......................................................................................................... 164 

V.4.4 Expoente do Yoga.............................................................................................. 165 

V.4.5 Do templo a Gurudwara: inovações de Johar....................................................... 166 

V.4.5.1 “Sheer Fall”......................................................................................................... 166 

V.4.5.2 “Meenakshi”........................................................................................................ 166 

V.4.5.3 “Fana’a Revisited”............................................................................................... 167 

V.5 Francis Barboza: do Hinduísmo ao Cristianismo............................................... 168 

V.5.1 Estudante da Bharata Natyam.............................................................................. 169 

V.5.2 Performer............................................................................................................ 170 

V.5.3 Diretor do Instituto Gyan Ashram....................................................................... 170 

V.5.4 Coreógrafo.......................................................................................................... 171 

V.5.5 Do templo ao Altar: inovações e produção de espetáculos.................................. 172 

V.5.5.1 “Kristu Bhagavatam”........................................................................................... 173 

V.5.5.2 “Ayodhya to Golgotha”………………..…………………………………………....... 173 

V.5.5.3 “Chidambaram to Calvary”…………….………………………………………......... 174 

V.6 Conclusão ao Capítulo........................................................................................... 174 

  

Capítulo VI - Padam: Difusão da dança hindu no Ocidente...................................... 175 

  

VI.1 Introdução.............................................................................................................. 175 

VI.2 História da diáspora indiana................................................................................. 176 

VI.2.1 Diáspora indiana rumo ao Extremo Oriente......................................................... 178 

VI.2.1.1 Diáspora durante a difusão do Budismo............................................................ 179 

VI.2.1.2 Diáspora durante a expansão do Império Chola............................................... 179 

VI.2.1.3 Kangani, diáspora Tamil.................................................................................... 180 

VI.2.2 Diáspora indiana rumo ao Ocidente..................................................................... 181 

VI.2.2.1 Antes da Independência da Índia...................................................................... 181 

VI.2.2.1.1 Diáspora indiana de trabalho forçado............................................................. 181 

VI.2.2.1.2 Diáspora voluntária e espontânea.................................................................. 183 



 xiii

VI.2.2.2 Após a Independência da Índia......................................................................... 183 

VI.2.2.2.1 Fuga dos “cérebros” indianos......................................................................... 184 

VI.2.2.2.2 Emigração dos operários ao Oriente Médio................................................... 185 

VI.3 Hindus no Ocidente............................................................................................... 186 

VI.3.1 Preservação do Hinduísmo nas comunidades diaspóricas.................................. 188 

VI.3.1.1 Práticas hinduístas no ambiente familiar........................................................... 189 

VI.3.1.2 Práticas hinduístas no ambiente do templo....................................................... 189 

VI.3.2 Ingresso das manifestações hinduístas da Índia.................................................. 190 

VI.3.3 Vivência atual do Hinduísmo no Ocidente............................................................ 193 

VI.4 Dançarinos indianos no Ocidente........................................................................ 194 

VI.4.1 Diáspora de dançarinos indianos rumo ao Ocidente............................................ 194 

VI.4.1.1 Dinâmica da diáspora dos dançarinos............................................................... 195 

VI.4.1.1.1 Momento da deslocação................................................................................. 196 

VI.4.1.1.2 Momento da destradicionalização.................................................................. 196 

VI.4.2 Academias e centros de dança hindu no Ocidente.............................................. 197 

VI.4.2.1 Estados Unidos.................................................................................................. 197 

VI.4.2.1.1 Anjali Centre for Performing Arts.................................................................... 198 

VI.4.2.1.2 Anghara Academy.......................................................................................... 199 

VI.4.2.1.3 Natya Dance Theatre...................................................................................... 199 

VI.4.2.2 Inglaterra............................................................................................................ 200 

VI.4.2.2.1 Bharatitya Vidya Bhavan................................................................................ 200 

VI.4.2.2.2 Akademi South Asia Dance UK...................................................................... 201 

VI.4.3.3 Canadá……………………………………………………………………………….. 201 

VI.4.3.3.1 The Menaka Thakkar Dance Company...………………………………………. 201 

VI.4.3.3.2 Sampradaya Dance Creations........................................................................ 202 

VI.5 Dançarinos ocidentais.......................................................................................... 203 

VI.5.1 Mapeamento dos dançarinos ocidentais.............................................................. 204 

VI.5.2 Apresentando Anne Marie Gaston....................................................................... 204 

VI.5.2.1 A Estudante da Bharata Natyam....................................................................... 205 

VI.5.2.2 A Performer....................................................................................................... 206 

VI.5.2.3 A Coreógrafa..................................................................................................... 207 

VI.5.2.4 A Autora............................................................................................................ 207 

VI. 6 Conclusão ao Capítulo......................................................................................... 208 

  

BLOCO 3 - Natya: Análise teórica da destradicionalização ..................................... 210 

  



 xiv 

Capítulo VII - Tillana: O processo da destradicionalização da dança hindu........... 212 

  

VII.1 Introdução............................................................................................................. 212 

VII.2 Organização do capítulo...................................................................................... 212 

VII.3 Enunciados teóricos............................................................................................ 213 

VII.3.1 Tradição.............................................................................................................. 213 

VII.3.1.1 Grande Tradição e Pequena Tradição............................................................. 214 

VII.3.2 Destradicionalização........................................................................................... 216 

VII.3.3 Sanscritização..................................................................................................... 217 

VII.3.4 Secularização...................................................................................................... 219 

VII.3.5 Difusão................................................................................................................. 219 

VII.3.5.1 Religiões em difusão........................................................................................ 221 

VII.3.5.2 Resultado da difusão........................................................................................ 222 

VII.3.6 Diáspora Indiana.................................................................................................. 226 

VII.3.6.1 O conceito de diáspora..................................................................................... 226 

VII.3.6.2 O caso indiano.................................................................................................. 226 

VII.3.7 Ocidentalização da Índia..................................................................................... 228 

VII.3.8 Orientalização do Ocidente ................................................................................ 229 

VII.4 Aplicação dos enunciados teóricos ao objeto de pesquisa............................ 230 

VII.4.1 A construção da tradição hindu........................................................................... 230 

VII.4.1.1 Passagem da dança hindu do templo ao teatro............................................... 233 

VII.4.1.2 Construção da tradição da dança hindu........................................................... 234 

VII.4.1.3 Dança hindu como Pequena Tradição............................................................. 234 

VII.4.1.4 Dança hindu como Grande Tradição............................................................... 236 

VII.4.1.5 Dinâmica da passagem da dança hindu do templo ao teatro ......................... 238 

VII.4.2 Destradicionalização da dança hindu.................................................................. 238 

VII.4.2.1 Sanscritização da dança hindu......................................................................... 239 

VII.4.2.1.1 Gejje Puja e Arnagetram .............................................................................. 239 

VII.4.2.1.2 Entronização da imagem da divindade no palco .......................................... 240 

VII.4.2.1.3 Mudança da estrutura do espetáculo............................................................ 240 

VII.4.2.1.4 Deslocamento do templo para o teatro ........................................................ 241 

VII.4.2.1.5 Apropriação da dança pelas castas não-legitimadas.................................... 242 

VII.4.2.1.6 Introdução dos homens no universo da dança.............................................. 243 

VII.4.3 Secularização da sociedade indiana................................................................... 243 

VII.4.4 Difusão da dança hindu junto às outras religiões da Índia.................................. 244 

VII.4.4.1 Origem da difusão da dança hindu às outras religiões..................................... 245 



 xv 

VII.4.4.2 Resultado da passagem às outras religiões..................................................... 245 

VII.4.4.3 Indianização do Cristianismo............................................................................ 246 

VII.4.4.3.1 Mudança do tema dos repertórios................................................................. 248 

VII.4.4.3.2 Local da apresentação – Igreja..................................................................... 248 

VII.4.4.3.3 Mudrás tradicionais e utilizados em seu novo contexto (mudrás 

tradicionais e novos mudrás).......................................................................................... 

 

249 

VII.4.4.3.4 Mudrás como elementos de uma nova etapa da destradicionalização......... 257 

VII.4.5 O papel da diáspora na popularização internacional da dança hindu ................ 257 

VII.4.5.1 Dinâmica da inculturação dos dançarinos indianos.......................................... 258 

VII.4.6 Ocidentalização da Índia: impacto da colonização britânica............................... 259 

VII.4.6.1 Ocidentalização dos ambientes urbanos.......................................................... 259 

VII.4.6.2 Ocidentalização da Índia e seus reflexos sobre a dança................................. 260 

VII.4.7 Orientalização do Ocidente: interesse dos ocidentais pela cultura indiana........ 261 

VII.4.7.1 Dançarinos indianos no Ocidente..................................................................... 262 

VII.4.7.2 Visita dos profissionais da Índia....................................................................... 263 

VII.4.7.3 Contextualizando o modo do ensino e adaptação nos repertórios ................. 263 

VII.4.7.4 Dançarinos ocidentais...................................................................................... 264 

VII.5 Conclusão ao Capítulo......................................................................................... 265 

   

Capítulo VIII - Mangalam: Do Brasil à Índia - Idealização do Oriente imaginário 

no Brasil......................................................................................................................... 

 

267 

  

VIII.1 Introdução............................................................................................................ 267 

VIII.2 Apontando os teóricos....................................................................................... 267 

VIII.2.1 Elementos teóricos para a análise do locus da dança hindu no Brasil ............. 268 

VIII.2.2 Elementos teóricos para a análise do locus simbólico dos dançarinos hindus 

brasileiros........................................................................................................................ 

 

269 

VIII.3 Aplicação dos teóricos ao contexto do trabalho.............................................. 271 

VIII.3.1 Aplicação dos teóricos ao lugar da dança hindu no Brasil................................. 271 

VIII.3.1.1 A inserção da dança hindu no cenário religioso brasileiro.............................. 272 

VIII.3.1.2 Um breve detalhamento da “Orientalização” Brasil......................................... 273 

VIII.3.1.3 Impacto da dança hindu na sociedade brasileira............................................ 274 

VIII.3.2 Aplicação dos teóricos ao lugar dos bailarinos.................................................. 275 

VIII.3.2.1 Bailarinos: de onde vêm, onde estão, para onde querem ir (mudança no 

comportamento social, valorização da tradição importada)........................................... 

 

277 

VIII.3.3 Dupla afiliação religiosa dos dançarinos........................................................... 278 



 xvi 

VIII.3.4 “Nem aqui, nem lá”... mas em uma Índia ideal................................................. 279 

VIII.4 Dança hindu no Brasil: invenção ou continuação de uma tradição?............. 289 

VIII.5 Conclusão ao Capítulo........................................................................................ 291 

  

Namaskar: Síntese final............................................................................................... 292 

  

BIBLIOGRAFIA.............................................................................................................. 295 

ANEXO 1 – GLOSSÁRIO DE TERMOS HINDUS.......................................................... 314 

ANEXO 2 – DANÇARINOS ENTREVISTADOS NA ÍNDIA (IMAGENS)....................... 320 

 



 xvii 

Procedimentos metodológicos como guia para leitura 

 

A dança hindu compreende um espectro relativamente grande de estilos que 

se fazem presentes em todo o subcontinente indiano. Nas páginas que seguem, o 

termo “dança hindu” se refere ao universo das danças clássicas indianas que 

eram utilizadas no ambiente do templo e que também possuem o aval da tradição 

hinduísta. Nesse conjunto não estão incluídas as danças folclóricas, que possuem 

uma abordagem muito diferente. No presente trabalho, o foco principal é a dança 

Bharata Natyam. Portanto, na maior parte das vezes utilizaremos o termo “dança 

hindu” quase como sinônimo deste estilo. Em alguns poucos casos, tal expressão 

também irá se referir aos demais estilos.  

A divisão em capítulos se inspira na forma de um espetáculo tradicional de 

dança Bharata Natyam, que normalmente é composto de sete coreografias, cada 

uma com suas peculiaridades. Os livros de história da dança indicam que essa 

estrutura foi organizada por quatro irmãos, todos músicos e dançarinos: 

Chinnaiah, Ponnaih, Vadivelu e Sivananda (KOTHARI, 1997). Em alguns casos, a 

primeira e segunda dança (Pushpanjali e Alaripu) são reunidas em uma única, ou 

então há uma fusão entre a sexta e a sétima (Tillana e Mangalam). Na estrutura 

do presente trabalho inserimos um oitavo capítulo, que corresponde à oitava 

coreografia, simbolizando a destradicionalização e a adição de um componente de 

ocidentalização à dança hindu.  

Simbolicamente, o número oito é muito significativo para a música ocidental, 

uma vez que abrange a escala composta por uma seqüência de notas: dó, ré, mi, 

fá, sol, lá, si e dó; tal seqüência fecha um ciclo na escala tonal terminando com a 

oitava, que seria repetição da nota dó em uma oitava superior. Utilizamos a 

palavra destradicionalização, que recebe mais ênfase neste trabalho, por abordar 

o processo em que a tradição perde sua força em diversas etapas históricas, 

ainda que mantenha algo da tradição da origem.  

Este trabalho se desenvolve por meio de uma introdução e conclusão, ambas 

intituladas Namaskar, e de três blocos temáticos que recebem, respectivamente, 



 xviii

os títulos correspondentes a cada uma das uma fase do aprendizado do bailarino 

na arte da dança hindu.  

O Namaskar1, forma de oração realizada por meio de palavras e movimentos, 

é ensinado como primeira lição dada aos aprendizes. Trata-se de uma saudação 

aos deuses, à Terra Mãe, ao ambiente, ao corpo e ao lugar da aprendizagem; ao 

mesmo tempo, visa a obtenção da benção das divindades, especialmente do deus 

Shiva, tido como criador dessa arte.  

O primeiro bloco intitula-se Nritta (dança pura, em que os movimentos 

corporais não remetem a nenhum significado). Nessa etapa de aprendizado o 

bailarino, por meio de batidas rítmicas pés no chão, faz contato com a terra e 

adquire força e firmeza para dar continuidade ao processo de aprendizado. O 

segundo bloco intitula-se Nritya (utilização de gestos de mão chamados mudrás, 

que elaboram a dança interpretativa). Nessa fase de aprendizado, o bailarino 

experimenta um mundo fenomênico, repetindo em seus gestos o que foi 

observado e vivenciado por ele no mundo natural, por exemplo, o desabrochar de 

uma flor. O terceiro bloco intitula-se Natya (expressão facial dos sentimentos). 

Nessa fase de aprendizado, o bailarino conecta-se com a sua interioridade e com 

os sentimentos que emergem dela. Agora ele está apto a demonstrar, por meio da 

expressão facial, o amor e outras emoções. O título Namaskar na conclusão da 

dança presta-se, também, ao agradecimento à divindade e ao mestre logo após a 

realização das aulas.  

Os blocos subdividem-se em oito capítulos, que recebem os títulos em 

conformidade com a estruturação de uma apresentação tradicional da dança 

hindu.  

O primeiro capítulo é intitulado Pusphanjali, a primeira dança a será 

apresentada em um espetáculo. Remete simbolicamente à criação do espaço 

sagrado para a apresentação. Pushpanjali (lit. “oferenda de flores”) é uma 
                                                 
1
 A oração do Namaskar segue esta forma: “Anguikam Bhuvanam Yasya Váchikam Sarva Vangmayam. 

Aharyam Chandra Taradip Tanmuham Shivam Sátvikam [os versos são repetidos três vezes]. Guru Brahma 

Guru Vishnu Guru Deivô Maheshwara, Guru Sakshát Parabrahma Tasmaishri Guruvê Namah.” (“Todo o 

meu corpo, todo o firmamento, o ambiente, as palavras, tudo, me auxiliem na elaboração do repertório 

ritualístico da dança. A lua e as estrelas me iluminem durante a minha performance. A tríade hindu receba 

minhas saudações”). 

 



 xix 

pequena composição musical e coreográfica de caráter invocatório à divindade 

protetora, a quem também é oferecida uma guirlanda de flores, costume 

tradicional na Índia. Nesse momento o dançarino invoca o deus Ganesha, o deus 

Shiva, a deusa Saraswati e Parvati ou qualquer outra deidade hindu. O dançarino 

dispõe pétalas de flores no palco em forma de círculo, dentro do qual 

permanecerá durante todo o espetáculo. Durante o Pushpanjali, o bailarino, com 

pétalas na mão, dirige-se à imagem de divindade, oferecendo-as.   

Esse capítulo tem a função semelhante à Overture de uma suíte de danças. 

Nele é apresentada uma visão panorâmica da problematização que norteou a 

presente pesquisa.  

O segundo capítulo recebe o título de Alaripu, que simbólica e 

etimologicamente remete ao desabrochar de uma flor. Na tradição da dança hindu, 

o Alaripu indica o desabrochar da alma e do corpo do dançarino. Na maior parte 

dessa dança, o bailarino articula os movimentos sem conotação significativa com 

o som de recitações rítmicas e encadeamentos de sons percutidos. Basicamente 

trata-se de um aquecimento para as danças seguintes. 

Esse capítulo estabelece o mapeamento da dança hindu no Brasil, 

enfocando essa dança como uma importante manifestação cultural indiana que 

penetrou no país depois de um processo de assimilação de outras manifestações 

como Yoga e Vedanta, que se iniciaram na década de 1960. Mostraremos 

também a expansão da dança hindu no Brasil através das biografias de alguns 

dançarinos brasileiros.  

O terceiro capítulo, chamado Jatiswaram, remete a uma coreografia na qual 

há uma gradual inserção na melodia, possibilitando inserções técnicas mais 

complexas na performance do bailarino. O Jatiswaram oferece regularidade 

rítmica ao bailarino e também a oportunidade para exibir a sincronia entre o ritmo 

musical e agilidade dos passos.  

Esse capítulo compreende o universo tradicional da dança hindu a partir de 

análises de suas origens e preservação nos templos.    

O quarto capítulo, intitulado Shabdam, reporta à dança que introduz os 

elementos interpretativos. Os temas míticos e religiosos são apresentados através 



 xx 

de expressões corporais chamado de abhinaya, ou arte da comunicação. A 

música é normalmente composta de louvores aos deuses. São exaltadas as 

qualidades heróicas dos deuses e dos reis, e a expressão do amor dos deuses é 

descrita por meio de expressões faciais, gestos de mãos e posturas corporais.  O 

capítulo trata a passagem da dança hindu do templo ao teatro na Índia; para tanto,  

observa empiricamente os bailarinos e analisa o contexto que provocou essa 

passagem.  

O quinto capítulo intitula-se Varnam, termo que se refere à exigência de uma 

demonstração perfeita das habilidades do dançarino. Nele apresentaremos a 

passagem da dança hindu às outras religiões na Índia. Visamos também destacar 

os dançarinos não-hindus na Índia e suas habilidades na apropriação da arte e 

sua clareza na adaptação para apresentar os temas de suas próprias religiões.  

A sexta parte de um espetáculo é o Padam, que nesta pesquisa refere-se ao 

sexto capítulo. Padam se divide em três categorias: amor, devoção e louvor, 

descrevendo os deuses e deusas e as atividades a eles associadas. Padam é, 

literalmente, um “canto de honra” aos deuses, no qual são exaltadas sua coragem, 

bondade e compaixão para com os seres humanos.  

Nesse capítulo apresentaremos os dois caminhos percorridos pela dança 

hindu para se estabelecer no Ocidente. O primeiro foi através dos dançarinos 

indianos que se encontram no interior da diáspora indiana e no estabelecimento 

do Hinduísmo no Ocidente. O segundo é o da apropriação da dança hindu pelos 

ocidentais.  

O sétimo capítulo intitula-se Tillana, que na seqüência coreográfica reproduz 

as posições e gestos das pinturas e esculturas encontradas nas paredes dos 

templos indianos, levando o bailarino a assumir poses clássicas. Essa 

demonstração é cumprida com belos movimentos dos olhos, sobrancelhas, 

pescoço e do restante do corpo, obedecendo a uma seqüência previamente 

definida.  

 



 xxi 

No capitulo apresentaremos o processo da destradicionalização da dança 

hindu, fazendo referência a diversos autores na construção do melhor 

embasamento teórico e na sua aplicação ao contexto ocidental.   

O último capítulo, intitulado Mangalam, trata a aplicação da teoria no contexto 

do Brasil e apresenta as considerações finais deste trabalho de pesquisa. No 

espetáculo tradicional da dança hindu, Mangalam é apresentado como 

fechamento do Tillana, no qual se dá a conclusão de todo o espetáculo sob a 

forma de louvores à divindade e de agradecimentos ao público pelo sucesso da 

performance.  

Esses capítulos derivam dos três blocos já citados anteriormente. O bloco um 

compreende dois primeiros capítulos; o bloco dois incorpora mais quatro capítulos; 

o terceiro e último bloco abrange mais dois capítulos.  

 



 22 

Namaskar: Introdução 
 
 
A distância entre Oriente e Ocidente vem diminuindo nos últimos 20 anos de 

forma bastante acentuada. Além de relações comerciais, as manifestações 

religiosas do Oriente que foram absorvidas pelo Ocidente têm contribuído 

substancialmente para isso; a presença de elementos dos países “de lá” são mais 

comuns “aqui”, o que relativiza esses indicadores de localização – de certa forma, 

o “lá” já é “aqui” em manifestações como o Yoga (Índia), as artes marciais (China, 

Japão, Coréia, Tailândia), as religiões (Budismo Zen e Tibetano), a medicina 

(China e Índia), a meditação, a estética e também a dança clássica hindu. 

O Brasil se tornou um país onde essas manifestações receberam uma 

acolhida ampla, e os imigrantes em parte contribuíram para a sustentação e 

sobrevivência de tais influências culturais e religiosas. A dança hindu é uma das 

expressões artísticas religiosas do Hinduísmo que entre nós encontram terreno 

fértil e adequado para sua divulgação e desenvolvimento.   

Na Índia todas as manifestações, sejam elas culturais, sociais ou familiares, 

são inseparáveis da religião. A forma artística da dança hindu faz parte da religião 

hindu, sendo que foi desenvolvida dentro processo ritualístico do templo, que, por 

sua vez, elaborou uma rica tradição da dança clássica ao longo dos séculos.1  

“Natya Shastra”, 2  a mais antiga obra da dramaturgia do mundo, oferece 

ampla consideração discutindo os elementos da dança.  

                                                 
1
 É particularmente problemático tratar da dança clássica indiana. O problema nasce, em parte, da definição 

do termo “clássico”, e em parte da natureza das formas indianas de dança. Nós usaremos três referenciais para 

determinar o que é o clássico. O primeiro é a idade. O segundo, a habilidade de cruzar fronteiras étnicas. O 

terceiro é as associações de classe. Idade é o primeiro referencial a vir à mente. É geralmente aceito que algo, 

para ser clássico, deve ser antigo. Isso parece simples, mas implica em questionar o quê determina a idade. 

Cada performance claramente pertence ao “aqui e agora” – logo, a performance em si não pode usada. 

Embora a performance não possa ser utilizada para determinar a idade, nós devemos considerar usando o 

gênero. Isso pode ser aceitável para muita gente; entretanto, se é utilizado, é surpreendente descobrir como 

alguns gêneros são recentes. Por exemplo, Bharata Natyam, como utilizado atualmente, reporta-se há apenas 

300 anos. (BHARUCHA. 1997). Desde que o gênero também produz uma antiguidade que não é aceitável 

para as visões de mundo indianas, muitos indianos usam a tradição para definir a idade. O segundo referencial 

deveria ser a habilidade de difusão entre diversos grupos étnicos. Na Índia, país da diversidade em todos os 

sentidos (inclusive no elemento étnico), a dança poderia penetrar em todos os grupos étnicos, agrupando-os e 

lhes dando uma identidade. O terceiro referencial poderia ser o das conotações culturais para determinar em 

que circunstâncias algo é “clássico”. Artes “clássicas” tendem a ser usadas pelas elites para definir sua 

identidade cultural (para mais informações a esse respeito, ver <http://ml.wikipedia.org.>). (c. 21.01.07). 
2
 Trataremos desta obra em detalhes ao longo de nossa pesquisa. 



 23 

Nos tempos antigos do teatro, os dançarinos comunicavam a história por 

meio da mímica e os cantores entoavam os diálogos. Os instrumentistas 

acompanhavam todo esse conjunto, e os dançarinos ocupavam posição central. 

Por muitos séculos os dançarinos, vinculados necessariamente ao templo, 

mantinham por meio de sua dança a essência da religião. Contemporaneamente 

também os repertórios da dança hindu carregam os temas tradicionais de 

natureza mitológica.  

Ao longo dos séculos, diferentes regiões influenciaram a tradição da dança 

hindu e promoveram seu crescimento em múltiplos estilos diferentes. Tais estilos 

estão diretamente interconectados, mas nenhum deles assume o papel de 

representante oficial da dança hindu na Índia. 

A dança faz parte do Hinduísmo, portanto toda sua preservação e 

destradicionalização deve ser compreendida sob a ótica do surgimento e 

crescimento da própria religião. O Hinduísmo é considerado como Sanathana 

Dharma, cujo significado remete ao “eterno caminho correto” (“the eternal right 

path”), pois não possui um fundador definido para apontar um início, bem como 

não possui um fim. Ela surgiu espontaneamente, por isso é chamado de “way of 

life”, caminho de vida. Durante muitos séculos, por conta das freqüentes invasões 

de diferentes povos - arianos, greco-macedônicos, mongóis, árabes, persas e 

britânicos -, o Hinduísmo sofreu muitas modificações no que se refere aos modos 

de interpretação da doutrina, práticas e organização estrutural a fim de tornar-se 

uma religião indiana institucionalizada.  

Como religião institucionalizada, o Hinduísmo desenvolveu suas práticas em 

formas distintas que poderíamos analisar sob duas perspectivas: sociológica 

(estrutura social) e religiosa (tradição religiosa).  O sistema da estrutura social e da 

tradição religiosa abrange toda a gama de fenômenos sociais e religiosos 

indianos, bem como suas realidades. O estudo de uma perspectiva sempre 

desemboca na outra, pois na tradição hinduísta o aspecto da inclusão recebe 

preferência sobre a exclusão. Portanto, não somente as duas perspectivas, mas 

também outras áreas devem ser analisadas de forma conjunta. Como afirma 

Singh,  



 24 

  

Whereas the emphasis on the social structure has led us to survey the uneven 
processes of social changes and modernization with the help of contemporary 
sociological studies, the tradition’s framework in our analysis has necessitated 
that we draw from the Indian history, or even employ a kind of sociological 
historiography. (SINGH, 1973, p.vii). 

  

As perspectivas sociológica e religiosa indianas da tradição hindu são 

normalmente caracterizadas por atributos cognitivos estruturais (cognitive-

structural attributes) que compreendem hierarquia, totalidade, mudança, 

continuidade e transcendência. Diversos sociólogos e antropólogos aproximaram 

esse complexo sistema a partir dos diferentes ângulos. Enquanto os antropólogos 

ocidentais, como Marcel Mauss (1909), Joseph Campbell (1990), Edmond Leech 

(1954) e Louis Dumont tentaram analisar a sociedade indiana como um todo, a 

partir da perspectiva de quem está do lado de fora,3 os indianos, como M. N. 

Srinivas, Yogendra Singh e Srivastava, tentaram compreender essa mesma 

sociedade olhando-a a partir de dentro. 

Louis Dumont deu ênfase à hierarquia em sua análise sobre a estrutura 

social da Índia, incorporando os aspectos de totalidade e transcendência à análise 

do complexo sistema de castas na obra “Homohierarchicus” (DUMONT, 1981). O 

sociólogo indiano M. N. Srinivas (1966) analisa dois conceitos, a sanscritização e 

a modernização da sociedade indiana, e aponta que ambos surgiram pelas fontes 

endógenas da própria estrutura social indiana ou, ainda, por meio do contato com 

outros sistemas sociais.  

Os conceitos endógenos e os conceitos exógenos que se encontram no 

sistema social religioso hindu - hierarquia, sanscritização, ocidentalização, Grande 

e Pequena Tradição, universalização e paroquialização, utilizados pelos 

sociólogos e antropólogos - serão aprofundados nesta pesquisa (no Capítulo VII) 

com o objetivo de investigar como a dança hindu acompanha todo o processo de 

mudança da sociedade da indiana. Em termos sucintos - para localizar o leitor 

neste início de jornada -, podemos conceituá-los nos seguintes termos: 

                                                 
3 Marcel Mauss analisa os ritos védicos em seu ensaio “A Prece”; Joseph Campbell, em “O Poder do Mito”, 

faz a referência ao Shiva; Edmond Leech, em “Sistemas políticos da Alta Birmânia: Um Estudo da Estrutura 

Social Kachin”; e finalmente Luis Dumont, que em sua obra analisa o sistema indiano de castas. 



 25 

 

 

Hierarquia - É o sistema que denomina e organiza os elementos de um 

determinado universo com base em uma escala de poder. No contexto do 

Hinduísmo, é visível no sistema de castas e em suas complexas interconexões. A 

dança hindu está diretamente relacionada a esse sistema e é por ele impactada. 

Sanscritização – É o processo de adoção, por parte de indivíduos de castas 

“inferiores”, de hábitos de castas situadas em posição hierárquica superior, com o 

objetivo de ganhar status e poder em uma sociedade. O conceito também é válido 

para outras tradições religiosas em relação ao Hinduísmo. Em anos recentes, 

hindus não-legitimados pela casta utilizaram a dança como forma de ganhar status 

social. 

Ocidentalização – É o processo pelo qual sociedades tradicionais não-alinhadas ao 

paradigma da pós-modernidade (racionalista, secularizado, capitalista e de viés 

científico) são por ele influenciadas. A sociedade hindu viveu momentos importantes 

de ocidentalização devido à colonização britânica e posterior implantação do 

sistema educacional, correios e ferrovias na Índia. Essas presenças apressaram 

mudanças no “olhar da tradição”, inclusive no que respeita à dança hindu.  

Grande Tradição - Também denominada “ortodoxia”, “religião filosófica”, “alta 

tradição” e “tradição universal”, é a forma central de um universo cultural e religioso. 

É conscientemente cultivada, preservada e estabelecida como medida de uma 

sociedade pelo grupo dominante.  

Pequena Tradição - Pertence à periferia cultural, às pessoas comuns. Via de regra 

não está sujeita a uma investigação ou a um cultivo mais profundos – pelo menos, 

no que respeita às elites. Ambas, Pequena e Grande Tradição, estão interligadas e 

se influenciam mutuamente. 

Universalização e Paroquialização – Estes conceitos remetem à inter-relação 

entre as Tradições. Universalização é o processo pelo qual uma Pequena Tradição 

transforma-se em ou se agrega a uma Grande Tradição. Paroquialização é o 

processo pelo qual alguns elementos de uma Grande Tradição são apropriados, 

adaptados e inseridos em uma tradição religiosa local.  Esses dois processos são 

observados ao longo da destradicionalização da dança hindu. 

 



 26 

Esta pesquisa faz um resgate do desenvolvimento da arte em geral, 

englobando genericamente esculturas, ícones, pinturas, música, arquitetura, teatro 

e, especificamente, a dança hindu. O investimento do Hinduísmo no campo da 

arte está no fato de considerar uma pintura, ícone ou imagem de uma divindade 

como símbolo direto da mesma, e que em tais peças pode ser visto seu espírito. A 

arte é uma das principais expressões dos fiéis do Hinduísmo em sua busca 

espiritual. Segundo Grunwedel, "A base mais importante para o desenvolvimento 

de uma forma de arte independente, de qualquer povo, está em sua religião" 

(GRUNWEDEL, apud DAS, 1995, p. 23). 

A expressão da arte no Hinduísmo nasce da crença que os hindus têm na 

divindade sem nome nem forma (nama e roopa), que, portanto, não pode ser 

imaginada, concebida e compreendida pela mente. A criação de ícones e imagens 

das divindades nas pedras ou em outros materiais dá, então, de forma concreta, 

nome e forma à divindade; desse modo, a arte ajuda a compreendê-la. Os deuses 

utilizam as imagens como meio de comunicação conosco: “(...) quando a imagem 

é invocada, adorada e zelada com cerimônias rituais tais como banho, 

alimentação e vestuário, na realidade é o próprio deus que está sendo servido 

desse modo” (JANSEN, 1993, p.13).  

A arquitetura hindu é uma manifestação de intensa espiritualidade no vasto 

subcontinente indiano. É a expressão da fé religiosa cujos ritos estão diariamente 

presentes nas vidas das multidões. O melhor exemplo da arquitetura indiana são, 

portanto, os templos, construídos através dos séculos e hoje encontrados em todo 

lugar na Índia, nas cidades e vilas - são eles testemunhas vivas da devoção de 

tantas comunidades religiosas a seus deuses multiformes.  

Os templos mais antigos da Índia foram escavados diretamente na rocha. 

Muitos foram produzidos em larga escala e sobreviveram, praticamente intactos, 

mesmo tendo sido construídas há quinze ou vinte séculos, conforme as tradições 

budistas e bramânicas.  

Os templos em pedra são cavados nas montanhas ou em grandes rochas, 

de modo que guardam mais similitude com a escultura do que com construções 

convencionais, feitas a partir de tijolos de pedra. O primeiro tipo de templo é como 



 27 

uma caverna produzida artificialmente em uma falésia ou penhasco, e é composto 

de vastas câmaras. O outro tipo é escavado de massas rochosas, criando 

volumes arquitetônicos de caráter escultural. O primeiro consiste de espaço 

interno; no segundo, ele pode até faltar (STIERLIN, 1998).  Dentro desse espaço 

interno dos templos foi desenvolvida a arte ritualística da dança hindu e 

preservada como tradição do templo por meio de uma classe seleta que veio a 

conhecer como devadasis, as “dançarinas do Senhor”. Lá se iniciou o processo de 

destradicionalização. 

Detectamos dois momentos da destradicionalização da dança hindu: dentro 

da Índia e fora do subcontinente indiano. No contexto indiano percebemos que a 

divulgação da dança hindu deve-se às freqüentes e sucessivas invasões da Índia, 

iniciando-se com os arianos no segundo milênio antes de Cristo e seguindo até a 

dominação britânica. Essas invasões enriqueceram genericamente a arte e 

arquitetura, e em particular a dança hindu, que assimilou e incorporou elementos 

das novas culturas, secularizou-se e ocidentalizou-se dentro da própria Índia, 

destradicionalizando-se.  

No contexto da divulgação fora do território indiano, percebemos os aspectos 

históricos que promoveram a diáspora dos hindus. Inicialmente eles se dirigiram 

ao Sudeste Asiático e, mais tarde, para África e para outros países ocidentais. 

Assim, a doutrina hindu floresceu nesses países e foi mantida através da 

constante imigração dos hindus. A dança hindu se encontra no interior desse 

processo e universaliza-se fora do subcontinente indiano. 

Tratar da destradicionalização da dança hindu significa tratar de sua difusão 

e divulgação. Abordar a destradicionalização da dança hindu significa tratar da 

divulgação da doutrina hindu – em outras palavras, o Hinduísmo utiliza a dança 

hindu como meio de propagar seus valores, e a dança cumpre seu papel 

apresentando sua destradicionalização em diferentes estágios, até chegar aos 

tempos contemporâneos. Nesses estágios difundem-se a cultura indiana, a 

doutrina hinduísta e algumas práticas religiosas além da divulgação da dança 

hindu fora do espaço do templo.    



 28 

A aproximação do objeto da pesquisa é realizada no modo fenomenológico, 

no qual a experiência empírica assume supremacia sobre o racional. Pois é nessa 

ordem que os indianos construíram sua religião, em que se estabelece que o 

corpo apreende antes da mente, ou melhor, a experiência empírica constrói o 

pensamento. No Hinduísmo percebe-se grande investimento nas percepções 

sensoriais, por exemplo na “visão” a partir da qual se constrói a experiência 

religiosa e o pensamento. Por causa disso, no interior dos templos estão imagens 

de deidades que possibilitam o contato visual do devoto: importa “ver e ser visto 

pela divindade”, ato popularmente conhecido como darshan (ECK, 1984). 

A dança hindu é um microssistema cultural dentro do macrossistema do 

Hinduísmo. Na análise da destradicionalização da dança hindu observamos quatro 

momentos específicos da passagem, que são: do templo ao teatro; do Hinduismo 

às outras religiões; da Índia para o Ocidente; e, finalmente, do Brasil à Índia. 

Nesses estágios encontramos mudanças, resistências, inovações e, ao mesmo 

tempo, uma continuidade da tradição de origem. Como observa Yunnus, referindo-

se à tradição muçulmana em Bangladesh,  

 
No processo de mudança o velho cede lugar ao novo, é a ordem das coisas. 
Não poderia haver mudança sem ruptura com o passado. Por outro lado, não 
acho que seja preciso questionar as tradições quando elas são benéficas à 
população (YUNNUS, 2006, p.176).  

 

Esses questionamentos são realizados no universo da dança hindu de forma 

a promover o processo da universalização da dança e trazer suas contribuições ao 

mundo de hoje, especificamente à sociedade brasileira. 



 29 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BLOCO - I 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 30 

Nritta: O problema da pesquisa inserido no contexto do universo da dança 

hindu 

  

Como observado anteriormente, adotamos, no presente trabalho, uma 

esquematização de pesquisa e desenvolvimento de conteúdos que segue as 

etapas que compõem a dança clássica hindu. O primeiro bloco, denominado 

Nritta, apresenta uma tentativa de visualização da problemática da pesquisa a 

partir dessa esquematização. O neófito da dança hindu inicia sua jornada 

familiarizando-se com a batida dos pés no chão.  Isto se justifica por conta de uma 

aproximação dessas batidas em relação ao ato de construção do templo, que se 

dá no ato esculpir a rocha e dar forma à edificação sagrada. Na tradição hinduísta, 

a rocha representa determinação, força e enraizamento na terra. Quando bate 

com os pés no chão, portanto, o aprendiz está simbolicamente construindo a base 

da estabilidade que sustentará seu desenvolvimento no aprendizado desta arte 

(Fig. 1).   

  

 

 

 



 31 

Capítulo I - Pushpanjali: Uma Coreografia da Problematização 

 

I.1 Introdução 

 

Uma bailarina surge na semi-escuridão no palco. Sua presença 

imediatamente chama a atenção, deixando um ambiente agradável e sereno no 

auditório. Adornada com ornamentos e jóias da cabeça aos pés, vestida com um 

saree 4  vermelho dourado, os longos cabelos enfeitados com jasmins, ela 

representa a divindade feminina, espelhando imagens das deusas Lakshmi e 

Saraswati5 encontradas em toda a Índia. Ela inicia seu espetáculo com a dança de 

oferenda chamada Pushpanjali - com as mãos postas no peito, se dirige ao altar 

montado em um lado do palco, toma nas mãos as pétalas que estavam no altar e 

as espalha sobre a imagem de Shiva Nataraja, o Senhor dançarino da dança 

hindu (ANDRADE, 2003). 

Logo em seguida, uma cantora, acompanhada pela percussão, inicia a 

recitação rítmica de algumas sílabas: “Ta ka dhi mi taka dhe”6. As luzes do palco 

vão se intensificando e nas laterais aparecem oito meninas, quatro de cada lado, 

acompanhando os movimentos corporais complexos acompanhados de gestos de 

mão, trabalhos dos pés e as expressões faciais. A bailarina do centro articula 

gestos diferentes dos das demais bailarinas e, de vez em quando, permanece 

imóvel por alguns segundos - como as imagens esculpidas nos templos indianos. 

Ela finaliza a dança assumindo uma bela postura de Shiva Nataraja: o pé 

esquerdo dobrado e estendido para o lado direito, assim como a mão esquerda; a 

mão direita formando o gesto Abhaya Mudrá, cujo significado é “não tenha medo”. 

Ao mesmo tempo, as demais dançarinas formam um círculo ao seu redor com o 

gesto de pedido de benção. 

                                                 
4 Saree é um tecido com cinco metros de comprimento, sem costura, com o qual as mulheres indianas 

envolvem o corpo formando uma espécie de vestido longo.  
5 Laksmi e Saraswati, segundo a tradição indiana, são consideradas deusas, a primeira sendo a deusa dos bens 

materiais e a segunda, a da sabedoria.  
6
 Essas sílabas não têm significado próprio, são simplesmente recitadas para auxiliar o bailarino a manter o 

ritmo. 



 32 

O espetáculo acima descrito, organizado pela Embaixada da Índia no Brasil 

em comemoração ao 56º aniversário da Independência da Índia (15.08.2003), foi 

apresentado no Teatro Nacional de Brasília. O elenco era composto pela 

dançarina brasileira Patrícia Romano - diretora da Escola de Danças Clássicas 

Indianas Natyalaya, de São Paulo - e suas alunas. A qualidade artística das 

brasileiras impactou favoravelmente o público. No palco, não faltava nenhum dos 

elementos exigidos pela tradição indiana da dança: altar, flores, incenso e a 

imagem de Shiva Nataraja, o deus dançarino – a Índia “clássica”, enfim, foi muito 

bem representada. O ambiente criado pelo espetáculo apontou uma íntima relação 

entre Oriente e Ocidente, na qual as diferenças pareciam estar minimizadas e 

criava uma atmosfera de interação harmoniosa e pacífica. Era o Oriente que 

encontrava seu espaço e se manifestava no seio do Ocidente.  

Já no início do século XX, o dramaturgo Gordon Craig profetizava que as 

diferenças entre Oriente e Ocidente seriam facilmente transpostas: 

 

I know no separation such as “East is East and West is West and never the 
Twain shall meet”, for on the day that I choose to wander far afield, be it to the 
moon or the beds of Ocean, I may do so… and so also, I may go to the East and 
become of it any day I wish. (CRAIG, apud. BHARUCHA, 1993, p. 18) 

 

Enquanto pesquisávamos a presença da dança hindu no Brasil, em muitos 

momentos tivemos a sensação de estar testemunhando a concretização dessa 

profecia7, embora para boa parte da população dos grandes centros urbanos 

brasileiros tal manifestação de cultura seja uma novidade. 

A entrada da dança hindu no Brasil deve-se ao processo de contato entre 

Índia e Brasil no nível cultural que se estabeleceu de forma mais intensa durante a 

década de 1980.  Embora já houvesse anteriormente um contato da sociedade 

brasileira com a cultura indiana, é a partir de 1985 que os dois países iniciam um 

intercâmbio cultural e comercial mais efetivo. A partir de então, filmes indianos são 

exibidos no Brasil com uma freqüência bem maior e são abertas muitas lojas 

                                                 
7
 Rudyard Kipling, escritor britânico nascido na Índia, ao alertar seus compatriotas sobre as expectativas de 

lucro e os altos investimentos realizados no subcontinente indiano, manifestava um pensamento 

oposto:“Oriente é Oriente e Ocidente é Ocidente e jamais os dois se encontrarão”. (KIPLING apud. OSHO).  



 33 

especializadas no comércio de produtos indianos, bem como se intensificam as 

traduções de livros de autores indianos. Um exemplo recente desse intercâmbio é 

o Espetáculo Samwaad - a Rua do Encontro, produzido pelo coreógrafo Ivaldo 

Bertazzo em 2003 -, que realiza uma fusão entres as danças hindu e brasileira e 

que é interpretado por pessoas que moram nas favelas de São Paulo.8  

Atualmente, o Brasil conta com diversas academias e centros culturais que 

propagam a dança hindu nas grandes cidades (São Paulo, Rio de Janeiro, Curitiba 

e Porto Alegre). Entre 1989 e 2005, cerca de vinte bailarinos profissionais 

brasileiros estiveram na Índia e entraram em contato com a tradição da dança 

hindu em seus diversos estilos. Inicialmente, essas viagens eram motivadas por 

uma curiosidade que abrangia diversos campos de interesse: espiritualidade, 

Yoga, música, medicina e massagem.  

Durante a estada na Índia, tiveram a oportunidade de assistir a 

apresentações de dança hindu, o que aumentou seu interesse por essa arte. 

Começaram a freqüentar escolas de dança em diversas regiões do país e se 

formaram em estilos específicos. Ao retornarem ao Brasil, os mais dedicados 

mantiveram o contato com seus mestres e com as escolas de dança, retornando 

freqüentemente à Índia. O resultado desse intercâmbio são as diversas academias 

e centros de ensino da dança hindu existentes hoje no Brasil. 

Esses dançarinos brasileiros atuam na divulgação da dança hindu através de 

suas academias, onde adotam o modo tradicional indiano do ensino da dança.9 

Nessas academias percebemos a presença de pelo menos 150 alunos. 

Percebemos também a variedade de motivos que levam os interessados a praticar 

a dança hindu. A grande maioria manifestava apenas amor à arte, alguns eram 

movidos pela curiosidade, outros pela busca espiritual e uma pequena 

porcentagem procurava a dança indiana apenas por lazer.  

 

                                                 
8
 Ivaldo Bertazzo é coreógrafo, bailarino, fundou o Projeto Dança Comunidade, que organiza intercâmbios 

entre diferentes países. Samwaad – a Rua do Encontro é seu primeiro trabalho com patrocínio de Petrobrás e 

contou com artistas indianos e brasileiros. Esse espetáculo foi apresentado em diversas cidades do Brasil e no 

Exterior. (Fonte: Ícaro, Revista de Bordo Varig 261 Maio 2006, p. 39).   
9
 No modo tradicional do ensino da dança na Índia há um pequeno ritual que é repetido no início e no final da 

aula. Recita-se uma oração tradicional chamada Namaskar, uma forma de pedir a benção da mãe terra, e em 

seguida o aluno toca os pés do mestre.  



 34 

Um mapeamento dos centros de dança hindu no Brasil desperta certos 

questionamentos fundamentais de problematização e análise. A primeira 

curiosidade é que a divulgação da dança hindu aconteceu no Brasil de modo 

diferente do que em outros países. De modo geral, a difusão e divulgação de uma 

manifestação cultural se dão quando pessoas oriundas do local de origem a 

trazem consigo e a difundem no novo ambiente cultural. Conforme verificamos, 

todos os estilos da dança hindu chegaram ao Brasil não através dos imigrantes 

indianos, mas importados pelos próprios brasileiros. Isso nos leva a investigar o 

caminho trilhado pela dança hindu até chegar Brasil e a sua forma de inserção na 

cultura local.  

Para tal abordagem é necessário investigar o universo religioso dentro do 

qual nasce a dança hindu, as razões que propiciaram uma abertura e um 

direcionamento do Hinduísmo para fora do seu âmbito cultural e religioso 

originário. Na dança hindu, esse processo de abertura se reflete em um 

movimento que se deu inicialmente na passagem do templo ao teatro. Em um 

segundo momento, na Índia, essa arte começa a ser apropriada por pessoas de 

outras religiões e, finalmente, a dança começa a ser difundida no Ocidente. Todo 

esse movimento perfaz o longo processo da destradicionalização da dança hindu 

até sua chegada ao Brasil. Ele se divide em quatro etapas: do templo hindu para o 

teatro, do Hinduísmo para as outras religiões na Índia, da Índia para Ocidente e, 

finalmente, para o Brasil (país ocidental de inserção posterior da dança).  

 

I. 2 Do templo ao teatro 

 

Ao analisarmos a origem da dança hindu sob as perspectivas mítica e 

evolutiva, emerge a questão da inter-relação entre ambas.  Na perspectiva 

evolutiva, a dança hindu deve ser compreendida dentro da chamada dinâmica de 

“Pequena e Grande Tradição”. Como aponta Redfield, 

 

In a civilization there is a great tradition of the reflective few, and there is a little 
tradition of the largely unreflective many. The great tradition is cultivated in 
schools or temples, the tradition of a philosopher, theologian, priest and 



 35 

consciously cultivated;  the little tradition works itself out and keeps itself going 
in the lives of the unlettered in their village communities, normally taken for 
granted and not submitted to scrutiny. (REDFIELD, 1956, p. 41-42)  

 

Devido à sua intima inter-relação, Grande e Pequena Tradição desembocam 

uma na outra. Nessa perspectiva evolutiva da dança hindu (Bharata Natyam), 

percebemos que ela nasce como uma expressão folclórica na pequena aldeia de 

Tanjore, Estado de Tamil Nadu (extremo sul do subcontinente indiano), de 

tradições fortemente dravidianas. 10  Quando se deu a miscigenação entre as 

diversas etnias - por exemplo, das populações nativas com arianos (1.700 a.C.) 

gregos (300 a.C.) árabes (712 d.C.) mongóis (1200 d.C.) e persas (1526 d.C.) -, 

essa dança não conseguiu permanecer como Pequena Tradição e foi assimilada 

dentro da Grande Tradição da Índia, tornando-se estritamente uma expressão da 

religião hindu. Ao longo dos séculos, foi gradualmente apropriada pelo templo, 

refinada e estilizada. Nesse processo, adquiriu uma gramática própria estruturante 

e permaneceu limitada somente às meninas das castas elevadas; desse modo, foi 

preservada nos templos como expressão ritualística. 

Segundo a perspectiva mítica, a dança hindu tem sua origem na divindade. 

Os deuses eram excelentes dançarinos e eventualmente um deles, Shiva, passou 

a ocupar o lugar de primazia e veio a ser conhecido como Shiva Nataraja, o deus 

dançarino, e é hoje considerado como o criador da dança hindu.  

A problematização emerge quando percebemos uma tensão constante entre 

essas duas perspectivas. Percebe-se aí uma interação que reflete a teoria 

apontada por Redfield (1956): as relações entre a Grande Tradição e a Pequena 

Tradição. Se a dança nasce como Pequena Tradição, é porque não teve a opção 

de permanecer como tal devido às inter-relações existentes em sua etapa inicial. 

Atualmente, em função do contexto histórico, percebemos que existe um 

                                                 
10

 Os dravidianos são grupos étnicos de uma grande família lingüística não indo-européia, especialmente os 

do sul da Índia, anteriores aos arianos no subcontinente indiano. É um povo de pele escura, parecido com os 

nilotas, povo que habitava na região do rio Nilo. Esse povo atravessou o  mar da Arábia  até chegar ao sul da 

Índia, onde iniciou uma distinta civilização conhecida hoje como Tamil. Posteriormente alguns dentre eles  

partiriam para a Austrália, dando origem ao povo aborígine australiano. Informações disponíveis em 

<http://en.wikipedia.org/wiki/Dravidians> (c. 13.02.07) 

 

 



 36 

constante atrito entre Grande e Pequena Tradição, o que impossibilita a existência 

de formas autênticas. Também observamos que elas são interdependentes, ou 

seja, que sua sobrevivência implica em uma dinâmica de 

transformação/alimentação entre ambas. Dentro desse contexto, encontramos a 

passagem do templo ao teatro, ou seja, da Grande à Pequena Tradição, e 

verificamos diversos tipos de relações entre elas.11 Enquanto a Grande Tradição 

enfatiza o ambiente ritualístico, a seleção das dançarinas a partir do sistema de 

castas e o lugar sagrado para a expressão, a Pequena Tradição acolhe o espaço 

secular e pessoas de todas as castas. 

Essas transformações suscitam a questão: qual é o lugar do bailarino na 

sociedade contemporânea da Índia?  Nessa inter-relação entre o templo e o 

teatro, Grande Tradição e Pequena Tradição, o que é conservado de seu caráter 

religioso original e que elementos sofreram mudanças?  

 

I.3 Do Hinduísmo às demais Religiões na Índia 

 

O segundo momento da problematização vem à tona quando a dança hindu 

é apropriada, na Índia, por bailarinos de outras religiões. Considerando-se que a 

Índia é um imenso caldeirão de culturas, línguas e religiões, é inevitável que 

alguns grupos – sobretudo as minorias - lancem mão de determinados 

mecanismos objetivando uma convivência mais harmônica com os demais. Tendo 

em vista esse movimento de saída do Hinduísmo e de apropriação da dança por 

não-hindus, a questão suscitada é muito intrigante. A dança hindu é uma arte 

ritualística e religiosa que tem seu centro voltado para Shiva Nataraja, o senhor da 

dança, tomado como modelo, e que realiza um movimento duplo, o 

desdobramento do ir e do vir. Esse aspecto está intimamente ligado à cosmovisão 

hindu, segundo a qual o “Todo” se desintegra em “Muitos”, que por sua vez 

desenvolvem um movimento de reintegração com o Todo. Esse movimento de 

desintegração-reintegração também se manifesta no terreno da dança pela 

                                                 
11

 A dinâmica da relação Pequena x Grande Tradição pode ser verificada na própria evolução da dança hindu, 

que surgiu como Pequena Tradição, foi carreada para a Grande Tradição para, por fim, renascer como 

Pequena Tradição (a passagem ao teatro) em um novo contexto histórico e social. 



 37 

adoção dos símbolos conhecidos na Índia como “mudrás” (gestos, dotados de 

significado, feitos com as mãos e os dedos).12  

Por outro lado, a mentalidade religiosa do Cristianismo, do Islã e do Sikhismo 

vale-se da metáfora espacial de acima-abaixo, colocando a Divindade no plano 

superior (mentalidade transcendente), ao contrário da indiana que a coloca no 

centro (mentalidade imanente). 

O mundo cristão, por exemplo, está baseado em uma cosmovisão linear que 

também cria o seu próprio espaço. Por outro lado, uma das características 

centrais do pensamento indiano é a concepção cíclica do tempo, segundo a qual 

há uma alternância de ciclos cósmicos de criação, preservação e destruição, bem 

diferente da noção ocidental de um tempo linear que concebe a origem do 

universo em um ponto distante e definível do passado. 

A passagem da dança hindu fora do Hinduísmo se encontra dentro do 

contexto da difusão (MONTGOMERY, 1996) e suscita uma interessante questão 

religiosa. Como sabemos, a estruturação da dança hindu é direcionada para Shiva 

e para as demais divindades hindus. Quando essa arte é realizada por não-

hindus, afloram a questões: a que deus eles estão adorando enquanto realizam 

sua performance? Como é estabelecido o diálogo entre as diferentes 

cosmovisões? Observamos que os não-hindus começaram a fazer uso da dança 

hindu para apresentar temas de sua própria religião, o que remete à 

inevitabilidade de apropriação de símbolos. Esses dançarinos modificaram a 

própria estrutura da dança, em alguns casos inventando mudrás para representar 

suas divindades, utilizando a dinâmica apontada por Lévi-Strauss de 

bricoule/bricolage (1970). Antropólogos como Geertz (1968), Stoll (2004) e Tule 

(2004) mostram que os empréstimos ou apropriação de símbolos religiosos 

possuem uma dinâmica própria. De que forma os dançarinos não-hindus fazem 

essa passagem é a questão da nossa análise.  

 

 

                                                 
12

 Uma definição genérica dos mudrás pode ser encontrada em <http://en.wikipedia.org/wiki/Mudra>  

(c. 07.01.06) 



 38 

I.4 Da Índia ao Ocidente 

 

Outro momento da problematização aflora quando a dança hindu migra para 

o Ocidente. Esse movimento encontra-se no interior de um grande processo 

religioso que é a internacionalização do Hinduísmo, uma vez que a dança hindu é 

um dos elementos inseridos no Hinduísmo.  

Sabemos que houve uma grande emigração de indianos rumo a diversos 

países do mundo todo, principalmente ocidentais (BAUMANN, 2000; VINAY LAL, 

2004; Ministry of External Affairs of Índia, 2000). Entre estes emigrados 

encontram-se também os bailarinos de dança hindu (SUNIL KOTHARI, 1997, 

1999; RATHNA KUMAR, 2004).  

Percebemos que esses bailarinos em um primeiro momento confrontaram as 

dificuldades da adaptação ao novo ambiente (BEYER, 1994) e, em seguida, 

precisaram enfrentar problemas de subsistência. As questões que se colocam 

são: como esses dançarinos imigrantes se adaptaram ao novo ambiente, como 

ocorreu sua inserção e de que modo conseguiram - se conseguiram - preservar a 

dança hindu durante essa transição? Essa passagem aponta para a análise de 

diversas etapas de adaptação e inserção na cultura de país hospedeiro e para o 

êxito ou não da afirmação da própria identidade nesse novo contexto. Em outras 

palavras, sentir-se bem no novo ambiente (BAUMANN, 2000) e ao mesmo tempo 

preservar o vínculo com o país de origem (KOTHARI, 1997, 1999). 

Resumidamente, a questão é determinar como e em que medida se dão a 

fidelidade à tradição e (ao mesmo tempo) a abertura para a destradicionalização.  

 

I.5 Do Brasil à Índia  

 

A inserção hindu da dança na cultura brasileira segue um rumo muito 

interessante e original, uma vez que o modo tradicional da difusão não se verifica. 

O estabelecimento da dança indiana no Brasil aconteceu de modo diferente do 

que em outros países, pois foi trazida para cá pelos próprios brasileiros. Esse 

movimento inverso chama a atenção para os motivos que induziram à apropriação 



 39 

deliberada de uma forma estética de uma cultura estrangeira e, como 

conseqüência, de um sistema religioso completamente estranho ao da sociedade 

local. 

Nesse movimento de busca e apropriação de um elemento originário de uma 

tradição cultural muito diferente diversos elementos são conjugados, entre os 

quais cumpre destacar a busca pelo exótico e a influência da cultura New Age, 

que promovem uma maior aproximação com as religiões orientais. Dentro desse 

contexto, a questão a ser considerada é até que ponto os brasileiros que se 

apropriaram da dança indiana conseguem vivenciar as propostas originais do 

Hinduísmo e quais mudanças se fizeram necessárias no processo de apropriação. 

Considerando a visão de mundo dos indivíduos que realizam essa transposição – 

todos com formação cristã -, de que maneira conseguem adaptar seu modo de 

pensar ao universo hindu?13 

Outro questionamento encontra-se dentro do contexto intercultural, em que 

se verificam inúmeras escolhas em diversas esferas. Uma religião não consegue 

“sobreviver” de forma isolada. Há um intercâmbio inevitável entre as culturas e as 

religiões. Portanto, quais elementos são tomados em empréstimo e quais os 

motivos que determinam essa escolha? Notamos que os dançarinos brasileiros 

que escolheram a dança indiana acabam desenvolvendo um comportamento um 

pouco pitoresco, uma vez que parecem se sentir mais à vontade com a cultura 

indiana do que com a brasileira. Diferenciam-se de seus conterrâneos no modo de 

vestir, se maquiar e de se alimentar. Observaremos essa diferenciação, 

analisaremos as razões para tal diferenciação e o modo como estes indivíduos 

estabelecem algum tipo de fidelidade a ambas as tradições: indiana e brasileira. 

Diversos autores - Campbell, Said, Perry e Usarski - analisam a influência do 

Oriente no Ocidente sob diferentes óticas.  

 

 

 

                                                 
13

 Verificamos se há dançarinos pertencentes às outras religiões, como judeus, muçulmanos ou adeptos do 

Candomblé. Não os encontramos. Todos os dançarinos que foram à Índia pertenciam originalmente à tradição 

cristã. 



 40 

I.6 Contexto da Difusão 

 

A coreografia da problematização se insere dentro do vasto contexto da 

globalização (MONTGOMERY, 1996). Como estamos trabalhando com a difusão 

da dança clássica indiana no Brasil nos últimos 20 anos, é imprescindível levar em 

consideração o contexto atual da globalização, dentro do qual ocorre a difusão do 

Hinduísmo no Ocidente. Quando falamos em difusão da dança hindu, estamos 

também falando da difusão de uma grande religião, o Hinduísmo, dentro da qual a 

dança está inserida. Por essa razão, as reflexões propostas por Robert 

Montgomery se mostram muito úteis para esta pesquisa.  Poderemos observar 

aqui que o Hinduísmo é difundido no Ocidente não apenas através da doutrina, 

mas também de outros elementos culturais (filosofia, alimentação, vestuário, artes, 

Yoga).  

 

I.7 Conclusão ao Capítulo 

 

A apresentação da problemática oferece claramente a direção na qual a 

pesquisa deve caminhar. Além disso, este capítulo revelou as pistas concretas 

que devem ser tomadas ao longo da abordagem da problemática de cada etapa. 

Uma das pistas aplicadas à luz desta é assumir o caminho empírico da 

destradicionalização da dança hindu até a sua chegada ao Brasil, que será feito 

em dois primeiros blocos. No terceiro bloco a pesquisa se limita ao contexto 

teórico, respondendo às questões levantadas neste capítulo.  



 41 

Capítulo II - Alaripu: O desabrochar da dança hindu no Brasil 

 

II.1 Introdução 

 

O contato dos brasileiros com a cultura indiana iniciou-se de modo mais 

acentuado a partir dos anos 1960, sobretudo através do Yoga, do vegetarianismo 

e da divulgação de filósofos e escritores indianos (Tagore, Krishnamurti, Rajneesh, 

Ramakrishna, Vivekananda, Mahareshi Yogi), e mais tarde através dos 

Movimentos Hare Krishna, Missão Vedanta e Brahma Kumaris. Nos últimos anos, 

percebemos um interesse específico pela espiritualidade de Sai Baba, que motiva 

um elevado número dos brasileiros a visitar a Índia.14 Além disso, devido à sua 

localização geográfica, a Índia é ponto de passagem para os turistas que vão ao 

Nepal, Tibete e Butão (países predominantemente budistas), o que também 

promove um contato, embora superficial, com a cultura indiana.  

A entrada e a divulgação da dança hindu em território brasileiro registram 

dois movimentos distintos. Por um lado, artistas indianos vieram ao Brasil a 

convite de imigrantes indianos (difusão); por outro, artistas brasileiros que foram 

buscar na cultura indiana outra forma de expressão estética (apropriação). Curioso 

notar que no mundo inteiro a dança indiana se faz presente devido a um processo 

de difusão promovido por artistas indianos que emigram em busca de outros 

mercados. No Brasil, ao contrário, o fator determinante foi o interesse de artistas 

brasileiros que foram à Índia para se apropriar dessa arte. Resumidamente, 

podemos dizer que no mundo inteiro a dança indiana foi divulgada em um 

processo que podemos chamar de “exportação indiana”, enquanto que entre nós 

ela é fruto de “importação brasileira”. 

Pretende-se abordar neste capítulo a presença da dança hindu no Brasil nos 

dias atuais. Apresentaremos o mapeamento da dança no Brasil em dois 

                                                 
14

 Sai Baba é um mestre espiritual indiano que tem chamado a atenção de muitos ocidentais devido a suas 

obras de caridade na Índia, especialmente nas áreas educacional e hospitalar. Ele também é conhecido por 

seus milagres e espiritualidade holística. Conforme os dados de Consulado Geral da Índia, em torno de 1500 

brasileiros vão a cada ano para a Índia. Entre eles, a grande maioria vai visitar Puthapatty, no sul do país, o 

lugar onde se encontra o Ashram do guru Sai Baba (entrevista realizada 3 de dezembro de 2004, com Cecília, 

diplomata indiana que trabalhou no Consulado até dezembro de 2005).  



 42 

momentos distintos: primeiramente, o da “exportação indiana” no Brasil, em 

seguida, o da “importação brasileira”.   

As primeiras manifestações de dança hindu no Brasil foram apresentações 

de artistas indianos que vieram a convite de imigrantes indianos. Uma vez que a 

exportação indiana da dança hindu se encontra dentro do contexto da imigração, 

faremos uma análise das etapas da imigração indiana no Brasil (uma vez 

estabelecidos aqui, os imigrantes indianos passaram a convidar artistas indianos 

apresentar a dança hindu, o que de certa forma contribuiu para sua difusão). Em 

seguida, apresentaremos alguns artistas indianos que realizaram apresentações 

em diversas cidades brasileiras. 

No segundo momento, abordaremos a divulgação e apresentação da dança 

hindu por artistas brasileiros. Analisaremos inicialmente o contexto que promoveu 

a entrada de diversas manifestações religiosas e culturais indianas no Brasil e, em 

seguida, falaremos mais detalhadamente sobre as manifestações mais visíveis. 

Por fim, trataremos da dança hindu apresentada por artistas brasileiros, sua forma 

da divulgação e preservação, apresentando as biografias de quatro artistas 

brasileiros e discorrendo brevemente sobre suas principais produções.   

 

II.2 A exportação da dança hindu para o Brasil 

 

A introdução da dança hindu na cultura brasileira se deve aos artistas 

indianos que, nos anos 1980, vieram a convite dos imigrantes indianos. Esses 

artistas fizeram uma rápida passagem, realizando poucas apresentações em 

algumas cidades. Nenhum deles permaneceu no Brasil ou pensou em abrir aqui 

uma academia. As principais razões apresentadas para o não-estabelecimento 

são a dificuldade com a língua e a grande instabilidade da economia brasileira. 

Para uma melhor contextualização desse processo, faz-se necessária uma análise 

da imigração indiana no Brasil. 

 

 

 



 43 

II.2.1 Imigração indiana para o Brasil 

 

Existem divergências entre os dados fornecidos pelas principais fontes 

consultados sobre a imigração indiana no Brasil.15  Nos últimos anos, revistas 

como “IstoÉ”, “Super Interessante” e “Veja” também forneceram algumas pistas 

para analisar a presença comunidade indiana no Brasil. Coletamos os dados 

através de visitas às cidades onde há comunidades indianas e de entrevistas com 

o então embaixador Amitava Tripathi e seu assessor, Swaminathan.16 

Segundo os dados obtidos junto à Embaixada indiana, houve uma reduzida 

imigração para o Brasil (cerca de três mil pessoas). Um estudo elaborado pelo 

Ministério das Relações Exteriores da Índia apresenta um número ainda menor: 

mil e novecentas pessoas (External Affairs Ministry, 2000). Finalmente, os dados 

pesquisados em revistas e entrevistas apontam uma quantidade maior de indianos 

no Brasil, aproximadamente quatro mil, entre imigrantes e residentes no país.  Em 

todo caso, há a presença de indianos no Brasil e sua imigração aconteceu em três 

fases diferentes: 1. Antes de 1960, 2. Entre 1960 e 1975 e 3. Entre 1985 e 2006.   

 

II.2.1.1 Antes de 1960 

 

Existem três hipóteses sobre a vinda dos indianos ao Brasil antes de 1960. 

Uma remonta ao século XVIII, quando o Brasil importou gado da Índia; com os 

animais teriam vindo alguns indianos, destacados para cuidar do rebanho. Esses 

imigrantes teriam permanecido nas regiões do Triângulo Mineiro, norte de São 

Paulo e sul de Goiás. O que sustenta essa hipótese é uma pintura encontrada em 

uma pousada em Pirinópolis, Goiás. A pintura, datada de 1883, mostra um indiano 

cuidando de gado na região de Uberaba (MG). Na representação, além da 

indumentária indiana (turbante e vestes) ele está em uma posição de descanso 

tipicamente indiana, com uma perna dobrada sobre a outra e apoiado em um 

                                                 
15

 Existem três fontes principais de dados sobre os indianos no Brasil: Embaixada da Índia, em Brasília; 

Consulado Geral da Índia em São Paulo; e um estudo elaborado pelo Ministério das Relações Exteriores da 

Índia (publicado em 2003).  
16

 Entrevista realizada em dezembro de 2004.  



 44 

bastão. Segundo o dono da pousada, essa pintura foi adquirida de um artista de 

Uberaba.17 

A segunda hipótese observa a presença de indianos no Brasil durante a 

construção da ferrovia Madeira-Mamoré, no Acre, iniciada em 1907 e concluída 

em 1912, no ciclo de áureo da borracha. Conforme Leila Kiyomura Moreno, 

 

Cerca de 21 mil operários – entre os brasileiros, havia italianos, 
dinamarqueses, gregos, poloneses, indianos, húngaros, barabdianos e 
espanhóis – trabalharam de sol a sol nesse projeto que pretendia ligar o 
pequeno povoado de Santo Antonio, em Rondônia,a Guaraja-Mírim, na 
divida da Bolívia. (MORENO, 2006, doc. elet.).   

 

Não pudemos precisar o número exato de trabalhadores indianos nesse 

projeto, pois a autora menciona sua presença em termos genéricos. Além disso, 

muitos morreram durante o trabalho devido a doenças tropicais como a malária. 

Parece que eles vieram do Suriname e da Guiana Inglesa, onde anteriormente 

trabalhavam em fazendas de proprietários ingleses.18 

A terceira hipótese sobre a imigração indiana no Brasil também está 

vinculada à importação do gado, mas desta vez da raça Nelore, trazido pelos 

fazendeiros de Uberaba e Londrina (PR), na década de 1930. Esse gado 

necessitava de cuidados especiais e, por isso, um pequeno grupo de indianos 

teria sido trazido. Não temos indícios a respeito da permanência ou do retorno 

desses indivíduos à Índia. A fonte dessa informação é oral: uma professora 

universitária que atua na área de agronomia e que encontramos no Congresso de 

Turismo Rural organizado pela Universidade Federal de Santa Maria (RS), 

realizado entre 10 e 13 de maio de 2006. 

 

II.2.1.2 Entre 1960 e 1975 

 

Nesse período encontramos dois tipos de profissionais indianos que 

imigraram para o Brasil: professores universitários e comerciantes. Os professores 

                                                 
17

 Entrevista realizada na Fazenda Pirinópolis em dezembro de 1996. 
18

 A presença de indianos no Caribe, Suriname e Guiana Inglesa será tratada mais adiante.   



 45 

universitários, formados na Índia e na Europa, vieram ao Brasil em busca de 

melhores condições de vida e se estabeleceram em diversas cidades.19 Entre 

esses imigrantes encontram-se hindus, muçulmanos e também católicos da região 

de Goa (Estado do sudoeste da Índia que foi possessão portuguesa entre os séc. 

XVI e XX). É curioso notar que os hindus tradicionais escolheram as cidades de 

Campina Grande (PB) e São José dos Campos (SP), onde moram até hoje com 

suas famílias. Entre os filhos desses imigrantes, alguns se casaram com indianos 

e outros constituíram famílias com parceiros brasileiros. Em ambas as cidades as 

famílias indianas realizam periodicamente festas hindus, em que também 

acontecem apresentações de danças sagradas e folclóricas da Índia. O único 

professor indiano muçulmano encontra-se na cidade de Fortaleza com sua família.  

Os católicos de Goa espalharam-se por outras cidades: Santa Maria (RS), 

Londrina e Curitiba (PR).  

Alguns católicos de Goa vieram para o Brasil provenientes de diversos 

países africanos, principalmente de colonização portuguesa, e também de 

Portugal. Logo após a independência desses países, no inicio da década de 1970, 

alguns indianos que aí se encontravam vieram ao Brasil. Percebe-se que os 

professores hindus e muçulmanos vieram diretamente da Índia, enquanto que os 

professores católicos estiveram antes em outros países antes de chegar ao Brasil.  

Os comerciantes - um pequeno grupo de sindhis20 -, por exemplo, chegaram 

do Suriname e da América Central em 1960 e se estabeleceram em Manaus (High 

Level Committe, 2003). Alguns países de América Central, como Trinidad, 

Suriname, Panamá e Guiana receberam imigrantes indianos logo após a abolição 

                                                 
19

 As cidades onde encontramos o maior número de famílias indianas são João Pessoa e Campina Grande 

(ambas na Paraíba), que abrigam cerca de vinte famílias; Campinas, São Paulo, Fortaleza, Recife, Curitiba e 

São José dos Campos, onde vivem aproximadamente 22 famílias indianas; e também Londrina. (Cf.: Revista 

IstoÉ). 

21 Sindhi é um povo proveniente de um grupo étnico indo-ariano originário da região Sindh, a oeste do rio 

Indo (hoje, pertencente ao Paquistão). A grande maioria é de muçulmanos convertidos durante o domínio 

islâmico da Índia. Muito sindhis imigraram para Índia durante partição do subcontinente indiano. Com intuito 

de estabelecer o comércio no Exterior, muitos deles imigraram para a África durante a colonização britânica, 

principalmente no inicio do século XX, e mais tarde ao Caribe.  Na Índia, a grande maioria se encontra no 

Estado de Gujarat. Eles são chamados gujarthis. Inf.: <http://www.wikipedia.org/wiki/Sindhi_people> (c. 

12.01.07). 

 

 

 



 46 

da escravatura nesses países, na década de 1830, para continuar o trabalho na 

agricultura com o corte de cana-de-açúcar. Mesmo depois de um século de 

fixação em seus novos países alguns mantiveram contato com a Índia e 

estabeleceram um fluxo de indianos, principalmente de comerciantes. Alguns 

dentre esses comerciantes desceram para o Brasil e se fixaram na Zona Franca 

de Manaus, mantendo – em sua maioria – a mesma atividade profissional. 

Percebemos um intervalo de dez anos (1975-1985) no qual não encontramos 

nenhum dado sobre a imigração indiana. Esse período foi política e 

administrativamente muito conflituoso na Índia devido às sucessivas mudanças de 

governo. 

  

II.2.1.3 Entre 1985 e 2006 

 

Nesse período, a imigração foi de comerciantes, engenheiros de software e 

missionários católicos indianos. Os comerciantes e engenheiros eram jovens 

recém-formados, muitos dos quais solteiros, que emigraram ao Brasil em busca de 

melhores oportunidades profissionais. Hoje, muitos estão casados com mulheres 

brasileiras e constituíram famílias mistas. Interessante notar é que encontramos 

somente homens indianos casados com brasileiras e não mulheres indianas com 

homens brasileiros. Entre esses imigrantes, alguns promovem o comércio de 

produtos indianos, alguns estabeleceram restaurantes de culinária típica, alguns 

trabalham nos bancos e ainda outros como engenheiros de software - a maioria, 

donos de empresas do segmento. O maior número se encontra em Foz do Iguaçu, 

(PR, cerca de 120 famílias), Manaus, Rio de Janeiro e São Paulo (Tab. 1).   

Também é significativa a presença de missionários católicos indianos no 

interior de Rondônia e Amapá e em grandes centros urbanos como São Paulo e 

Rio de Janeiro. Esses missionários – cerca de 200 sacerdotes e freiras 

provenientes de diversos estados da Índia, especialmente de Kerala -, pertencem 

a diversas congregações religiosas. As maiores concentrações estão nas dioceses 

de Santos e do Rio de Janeiro.   

 



 47 

 

 

Tabela 1 – Presença indiana nas cidades brasileiras21 
 

Em todo o Brasil, existem hoje três 

associações de indianos. Uma é a 

Associação dos Indianos de Manaus, 

constituída principalmente por 

comerciantes, que conta com 100 

integrantes. Há também a Associação 

dos Católicos de Goa, em São Paulo, da 

qual fazem parte cerca de 40 indianos. 

Finalmente existe a Associação dos 

Padres Indianos, que promove encontros 

nacionais na época da Páscoa e do 

Natal.22 Apresentamos o mapa do Brasil indicando as cidades escolhidas pelos 

indianos para viver e trabalhar (Fig. 2).  

 

II.2.2 Dançarinos Indianos 

 

Conforme pesquisas realizadas sobre a divulgação da dança hindu no Brasil, 

não há registros de apresentações antes da imigração dos indianos. Somente 

depois do estabelecimento dos imigrantes é que alguns deles se interessaram em 

                                                 
21

 Na divisão por Estados, os que possuem o maior número de indianos são, pela ordem, São Paulo, Rio de 

Janeiro e Paraná. Nos últimos anos existe um fluxo mais acentuado de indianos, o que se reflete em sua maior 

“visibilidade” em determinadas cidades dessas regiões.  
22

 Atualmente o Padre José Paul, indiano, pároco da Catedral de Santos (SP), é o presidente da Associação 

dos Padres Indianos. Em 2007, o encontro anual está programado para o período de 16 a 18 de abril em 

Campos (RJ). Entrevista: 02.02.07.  



 48 

propagar sua cultura aqui. Para isso, além da dança, também divulgaram a pintura 

e a música indianas. O professor indiano Eduardo Judas de Barros é alguém que 

se destaca nessa iniciativa.23  Nos últimos 20 anos, os imigrantes têm trazido 

bailarinos indianos para se apresentarem no Brasil. Ananda Jyothi24, outro indiano 

radicado no Brasil, freqüentemente promove a vinda de artistas indianos de 

diversas áreas (dança, música, pintura). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A primeira apresentação de dança hindu no Brasil foi realizada em 1985 pela 

artista indiana Bharathi Shivaji (estilo Bharata Natyam). Mais tarde, em 1996, 

Sonal Mansingh, considerada a “deusa da dança”, apresentou-se em Londrina 

(PR). Em seguida, diversos artistas indianos realizaram turnês pelo Brasil: 

Madhavi Mudgal (estilo Odissi, 1997); Nanda Kumaran (Kathakali, 1997); Shrimati 

Kalamandalam (Bharata Natyam, 1998) e Navtez Singh Johar (Bharata Natyam, 

1998), Uma Krishnamurthi (Bharata Natyam,1999) Malavika Sarukai (Bharata 

                                                 
23

 O Prof. Barros está no Brasil desde 1975, quando veio fazer seu doutorado na Universidade de São Paulo.  

Atualmente trabalha como coordenador de Programa de Intercâmbio da Universidade Estadual de Londrina, 

onde reside desde 1983. Foi o fundador do Centro de Estudos Afro-Asiáticos em Londrina, onde acontecem 

periodicamente espetáculos de dança. Graças a seu empenho, diversos dançarinos indianos vieram ao Brasil.   
24

 Ananda Jyothi é músico, instrumentista de tabla. Casado com uma brasileira, reside atualmente em Brasília.   



 49 

Natyam, 2001), Astad Deboo (Manipuri e dança contemporânea, 2003). Houve, 

também, a turnê de uma americana, Sharon Lowen, residente em Nova Délhi 

(estilo Odissi, 2004) (Fig. 3).                                  

Diferentemente do que ocorreu nos EUA e em países da Europa, nenhum 

artista indiano que passou pelo Brasil manifestou o desejo de permanecer aqui. 

Somente duas dançarinas, Madhavi Mudgal e Shrimati Kalamandalam, 

ministraram oficinas em São Paulo. É graças a estas oficinas que surgiu o 

interesse pela dança hindu entre os bailarinos profissionais brasileiros formados 

nos balés clássico e contemporâneo. Dos artistas brasileiros que participaram 

dessas oficinas, pelo menos dois foram à Índia, aprenderam a dança hindu na 

forma tradicional e retornaram ao Brasil com o intuito de abrir as academias e 

divulgar a arte.  

 

II.3 A importação da dança hindu pelo Brasil 

 

A divulgação da dança hindu no Brasil acontece de modo mais efetivo 

somente a partir da iniciativa de artistas brasileiros que foram à Índia para 

aprofundar seus conhecimentos e tiveram uma formação dentro do sistema 

tradicional indiano. Antes de partir para a Índia, eles pesquisaram a dança hindu 

em livros, revistas, documentários e filmes indianos. Alguns participaram das 

oficinas ministradas por dançarinos indianos em São Paulo. Outro fator importante 

que os influenciou foi o contato com as manifestações religiosas e culturais 

indianas que já se faziam presentes no Brasil. 

 

II.3.1 Contextualização 

 

Enquanto a introdução da dança hindu no Brasil, como verificamos acima, 

deve-se à imigração indiana, seu estabelecimento e divulgação só foram possíveis 

porque havia um contexto propício. Esse ambiente receptivo à cultura indiana 

havia sido criado por dois fatores. O primeiro são as manifestações de chamada 

Contracultura, durante a década de 1960. O segundo, fortemente condicionado e 



 50 

inter-relacionado com o anterior, é a entrada de diversas manifestações religiosas 

e culturais indianas.  

 

II.3.1.1 Contracultura 

 

O termo “Contracultura” foi inventado pela imprensa norte-americana nos 

anos 60 para designar um conjunto de manifestações culturais novas que 

floresceram nos Estados Unidos e em várias partes do mundo: “é um termo 

adequado porque uma das características básicas do fenômeno é o fato de se 

opor, de diferentes maneiras, à cultura vigente e oficializada pelas principais 

instituições das sociedades do Ocidente” (PEREIRA, 1984, p. 13).  

A Contracultura está relacionada a movimentos contestatórios formados 

basicamente por jovens das classes médias urbanas que buscavam modos 

alternativos de vida. Como afirma Carlos Alberto Messeder Pereira, 

 

(...) corriam os anos 60 e um novo estilo de mobilização e contestação social, 
bastante diferente da prática política da esquerda tradicional, firmava-se cada 
vez com mais força, pegando a crítica e o próprio sistema de surpresa e 
transformando a juventude, enquanto grupo, num novo foco de contestação 
radical (PEREIRA, 1984, p. 7). 

 

Percebe-se que o efeito da Contracultura refletiu-se nas esferas religiosa e 

cultural. Na esfera religiosa, uma transfiguração da velha ordem que até então era 

sustentada pela tradição religiosa do Ocidente. Cria-se então uma situação de 

mercado na qual os fiéis encontram sempre várias opções religiosas. Dentro 

desse leque de ofertas existe sempre a possibilidade de uma ruptura mais radical 

com a realidade vivida. Precisamente nesta época as manifestações de 

espiritualidade oriental aparecem e atraem uma significativa camada da 

população, o que determina, de certo modo, uma ruptura com as religiões 

tradicionais. 

No plano cultural, a Contracultura foi um fenômeno mundial, cujos focos de 

manifestação foram grandes centros urbanos como Londres, São Francisco, Paris, 

e Amsterdã. Vale lembrar aqui que dois músicos brasileiros muito influentes, 



 51 

Gilberto Gil e Caetano Veloso, viviam nessa época em Londres, onde entraram 

em contato com o movimento em uma fase bastante madura. Percebemos que, 

quando esses artistas retornaram ao Brasil, promoveram a adaptação das 

propostas da Contracultura à realidade brasileira. Em muitas músicas percebemos 

a presença, embora sutil, de elementos orientais, seja no aspecto puramente 

musical (uso de cítara indiana – sitar -, por exemplo), seja nos textos das canções. 

No Brasil na década de 1960 encontramos dois movimentos que se dirigem 

para direções opostas. Por um lado, a sociedade brasileira - fortemente conduzida 

pelas iniciativas governamentais - concentrou-se no progresso, desenvolvimento e 

modernização. A concretização destes ideais é a construção de Brasília.  

O segundo movimento encontra-se vinculado ao plano religioso, no qual as 

religiões tradicionais brasileiras, especialmente o Catolicismo, experimentaram um 

estágio de estagnação e já não conseguiam fornecer respostas para a inquietação 

espiritual de uma camada da população. Por exemplo, os jovens impelidos pelo 

progresso e modernidade procuravam uma espiritualidade que viesse ao encontro 

de seus anseios. Além disso, o modo de ser moderno os privou de uma vivência 

religiosa mais profunda dentro do ambiente familiar. Citando Eliade, Silas 

GUERREIRO aponta para o fato de que a renovação do interesse pelo ocultismo e 

pelas novas religiões surge no interior das camadas urbanas e que "a maior parte 

dos membros dos novos cultos ignora quase completamente sua herança 

religiosa, mas sente-se insatisfeita com o que viu, ouviu ou leu sobre o 

Cristianismo" (GUERREIRO, 2001, p. 46) 

Dentro desse contexto, e na tentativa de buscar o novo sentido para a vida, a 

camada insatisfeita começou a construir “comunidades ecológicas”, principalmente 

rurais. Esse "reencantamento" representava uma tentativa de encontrar uma vida 

plenamente significativa, contrastando com o aparente mundo “acelerado” e sem 

sentido da sociedade industrial. Podemos afirmar que a Contracultura contribuiu 

para uma mudança no paradigma cultural ou uma mudança na atitude religiosa 

sustentada através de uma prática de muitos séculos. Durante esse período, o 

Brasil experimentou a penetração de alguns movimentos orientais, principalmente 

do Hinduísmo e o do Budismo (este, em seu molde de religião de conversão).  



 52 

Assim, como resume Theodore Roszak referindo-se ao Ocidente, notava-se 

na sociedade brasileira que “...a cultura ocidental começa a se assemelhar 

profundamente com o prostíbulo religioso do período helenístico, onde toda 

espécie de mistério e impostura ritual e rito misturavam-se com espantosa 

indiscriminação” (ROSZAK, 1972, p. 147). Vale lembrar que a religiosidade 

oriental é apenas um dos elementos dentro do grande mosaico que é a 

Contracultura, do qual também fazem parte esoterismo, práticas oraculares, 

misticismos das mais variadas matrizes, uso de drogas, terapias naturais, 

medicina alternativa, macrobiótica, valorização da vida no campo, vegetarianismo, 

"retorno" à natureza e muitas outras manifestações. Jane Russo, em sua análise 

dos terapeutas corporais, aponta que “o grupo é constituído de uma experiência 

básica comum a um conjunto de pessoas: uma escolha profissional pioneira e 

pouco usual, que acabou por aproximá-las em determinada época da vida mesmo 

que tenha sido para afastá-las mais tarde” (RUSSO, 1993, p. 167). Os efeitos de 

Contracultura apareceram no acolhimento de diversas manifestações orientais no 

Brasil.  

 

II.3.1.2 Cultura indiana no Brasil 

 

Como vimos, a Contracultura contribuiu para a difusão de alguns aspectos 

da cultura oriental no Brasil. A seguir, apresentaremos um breve panorama das 

manifestações visíveis da cultura indiana. 

O período de 1960 inicia-se a introdução dos elementos indianos no Brasil, 

desde as mercadorias materiais (temperos, iogurtes e seda), práticas relacionadas 

à saúde (Yoga, meditação Ayurveda e vegetarianismo), movimentos religiosos ou 

literatura filosófica.   

O mapeamento dessas manifestações não é uma tarefa muito fácil.  A prática 

do Yoga, por exemplo, é difundida em quase todo Brasil, talvez a mais popular das 

manifestações indianas na atualidade. Essa prática poderia ser analisada sob um 

viés estético, religioso ou filosófico. Mas percebe-se que no Brasil o Yoga é visto 

mais como uma prática estética e corporal.  Portanto, o enquadraremos dentro 



 53 

dessas manifestações. O Movimento Hare Krishna, ainda que viva um momento 

de estagnação, mantém templos em cidades do Brasil como Porto Alegre, 

Curitiba, Florianópolis, São Paulo e Rio de Janeiro. 25  A Missão Vedanta ou 

Filosofia de Ramakrishna parece ter uma renovação com a vinda constante de 

missionários indianos e está em uma fase de crescimento numérico.26 Também os 

ensinamentos de Bhagwan Shree Rajneesh/Osho estão difundidos em diversas 

cidades brasileiras. Outro movimento que conta com diversos centros espalhados 

pelo país é o Brahma Kumaris.27 Recentemente, registra-se um elevado número 

de brasileiros que estão aderindo aos ensinamentos do místico Sai Baba. 28 

Infelizmente, porém, até o momento há poucas pesquisas acadêmicas sobre 

essas manifestações indianas no Brasil.   

A seguir, apresentaremos sucintamente as mais visíveis dessas 

manifestações, dividindo-as em três subáreas: 1. Práticas estéticas e culturais; 2. 

Práticas relacionadas à saúde e 3. Manifestações religiosas. Todas essas 

manifestações contribuíram, de alguma forma, para “preparar o terreno” que viria a 

receber a dança hindu no Brasil.    

 

II.3.1.2.1 Práticas estéticas e culturais 

 

Entre as práticas estéticas e culturais encontramos diversas manifestações, 

algumas bastante difundidas e outras em fase de difusão. São elas: a) – Yoga; b) - 

música indiana; c) - roupas típicas; d) - elementos de decoração; e e) – incenso. 

a) - Yoga29 – Nos últimos cem anos, o Yoga deixou seu país de origem e foi 

adotado por milhões de pessoas fora do subcontinente indiano. É, sem dúvida, um 

                                                 
25

 O estado da estagnação é comunicado por um dos adeptos do movimento. Segundo ele, há um certo 

abandono por conta de atritos internos entre os adeptos.   
26

 Até 2002 havia somente um mestre, Swami Nirmalananda no Brasil. Desde 2002 está presente um monge 

auxiliar, Sunirmalananda, para atender crescente número de adeptos no Brasil.  
27

 Website oficial: <http://www.bkumaris.org.br/indexs.htm> (c. 07.01.07). 
28

 Biografia em: <http://www.sathyasai.org.br/> (c. 07.01.07). 
29

 A prática do Yoga está resumida num livro escrito há cerca de 2.000 anos. Sobre seu autor – cujo nome 

seria Patanjali – sabe-se muito pouco. Não nos estenderemos em uma definição do Yoga, que pode ser 

encontrada em trabalhos acadêmicos de fôlego, de autores como Eliade e Jung. A título de informação básica, 

vale observar que a prática nasceu há cerca de cinco mil anos e que visa promover a experiência da liberdade 

plena (moksha). Para isso, faz uso da respiração (pranayama), posturas (asanas) e cantos devocionais 

(mantras). A palavra “Yoga” deriva da raiz sânscrita yuj, que significa “união”. 



 54 

produto de características transculturais: uma pesquisa por sites com a expressão 

Yoga indicou cerca de 5,2 milhões de endereços. Graças à mídia, mesmo pessoas 

que não praticam sabem identificar, com maior ou menor precisão, as 

características gerais dessa prática (APOLLONI, 2004). Atualmente, o Yoga tem 

sido uma das técnicas mais populares de relaxamento e bem-estar (BURGER, 

2006).  

No Brasil, a prática é popular principalmente junto à classe média. Não se 

sabe ao certo o número de praticantes, mas, segundo informação da Federação 

de Yoga do Estado do Paraná, estima-se que haja aproximadamente cinco 

milhões de adeptos. 30  O Yoga também está nas empresas, sob a forma de 

“Yogaterapia”, e em centros de atendimento à terceira idade.31 

Os primeiros asanas foram trazidos ao Brasil em 1953 pelo francês Léo 

Costet de Mascheville (Sêvananda), que, junto com a esposa, a “Mestra 

Sadhana”, fundou o primeiro grupo comunitário de prática em Resende (RJ). As 

atividades do “monastério Amo Pax” se desenrolaram entre os anos de 1953 e 

1960. Caio Miranda iniciou o trabalho acadêmico do Yoga no Brasil escrevendo o 

primeiro livro sobre o assunto, fundou também academias em várias cidades e 

formou os primeiros instrutores do Yoga (DE ROSE, 1997).  

No início da década de 1960, o Mestre De Rose introduziu o Yoga nas 

universidades e instituiu o primeiro projeto de lei para a regulamentação da 

profissão de instrutor de Yoga. De Rose também criou uma “linha” de Yoga, o 

chamado Swasthya Yoga. Outro pioneiro do início dos anos 60, José Hermógenes 

de Andrade, dedicou-se a relacionar o Yoga à saúde aproximando-se, por 

exemplo, do público da terceira idade. Em tempos recentes, Hermógenes 

estabeleceu uma relação de devoção com o místico Sai Baba.  

Uma característica do Yoga no Brasil é a desvinculação religiosa e a 

valorização dos componentes corporais, o que transforma a prática em sistema de 

exercícios físicos poderoso e desafiador. Executar as posturas exige uma 

                                                 
30

 Federação de Yoga do Estado do Paraná. Carta enviada a deputados federais solicitando apoio parlamentar 

ao Projeto de Lei nº 4680/2001, que trata da proposta de regulamentação mínima das atividades profissionais 

de Yoga. Curitiba, agosto de 2001. 
31

 Um exemplo é o a Unidade de Atendimento ao Idoso “Ouvidor Pardinho”, de Curitiba, que mantém turmas 

de Yoga adaptado para idosos. 



 55 

mobilização de músculos e articulações comparável à verificada em uma boa 

sessão de ginástica tradicional. Um instrutor do Yoga de São Paulo acrescenta: 

“Além disso, as posturas provocam um aumento na produção de alguns 

hormônios associados a sensações agradáveis que uma aula de alongamento, por 

exemplo, não consegue proporcionar.” (CÔRTES, 2004, p.39).  

Ao mesmo tempo, o “Yoga à Brasileira” é instrumentalizado para atender às 

necessidades concretas da sociedade. Segundo Celina Cortes e Lia Bock: “A ioga 

(Yoga) é um fenômeno que atrai pessoas interessadas na filosofia, no efeito sobre 

a saúde ou simplesmente na conquista da boa forma” (Ibid. p. 40). 

b) - Música Indiana - Depois de uma turnê do músico Ravi Shankar pelo 

Brasil, em 1974, muitos músicos brasileiros se interessaram pela música clássica 

indiana; alguns, inclusive, se dirigiram à Índia para períodos de estudo. Percebe-

se hoje uma grande preferência pela tabla – instrumento de percussão, essencial 

para a música indiana – e instrumentos de cordas, como o sitar e o saroj. 

Encontramos uma única cantora indiana, Meeta Ravindra, residindo em São 

Paulo; além de cantora, ela também toca instrumento sitar e tem produzido vários 

CDs da música indiana no Brasil. Atualmente, há diversos músicos brasileiros que 

ensinam e divulgam a música indiana em São Paulo, Belo Horizonte, Brasília e 

Curitiba. O músico Tomaz Lima (também conhecido como “Homem de Bem”) 

gravou diversos CDs de mantras indianos que são muito populares nos centros de 

Yoga.32  

c) – Roupas Típicas - A cada dia aumenta o número de lojas especializadas 

em vestimentas indianas. Essa estatística reflete uma grande popularidade dessa 

moda no Brasil. É muito comum em encontros de terapias naturais ou em 

restaurantes vegetarianos a presença de mulheres trajando batas e saias indianas 

ou de inspiração indiana. Outros adereços, como pulseiras e xales, são bastante 

populares entre mulheres de todas as classes sociais. 

d) – Decoração – Em muitas lojas de artigos indianos é possível encontrar, 

                                                 
32

 De acordo o Consulado Geral da Índia em São Paulo, residem naquela cidade uma cantora indiana chamada 

Ratnabali Adhikari e um instrumentalista do tabla chamado Sagar, filho da cantora Meeta Ravindra. Entre os 

músicos brasileiros encontramos Krucis e Alberto Marciano (sitar), Edgard Silva (tabla) e Marcus Santurys 

(Santoor). Inf. <http://www.indiaconsulate.org.br/comercial/a_india_no_brasil/contacts.htm> (c. 04.09.06). 



 56 

além das roupas, elementos decorativos. As peças de decoração são vendidas, 

muitas vezes, em um mix que inclui peças de Bali (Indonésia) e de artesãos 

brasileiros de linha “New Age ” . Entre as mais comuns estão estatuetas, em 

madeira ou bronze, de divindades como Shiva e Ganesha, “panôs" decorados e 

baús marchetados. 

e) – Incenso – A prática de acender varetas é comum no Brasil, a ponto de 

termos marcas produzidas na Índia - na região de Bangalore, no sul do país - 

especialmente para o mercado local, com caixas escritas em português e um 

apelo local. Em muitas das marcas, os nomes indianos foram substituídos pela 

informação sobre o aroma do incenso (como rosa, sândalo e madeira do Oriente). 

Ainda que muitas pessoas utilizem o incenso como mero odorizador, observamos 

que, para muitos brasileiros, sua queima visa melhorar o ambiente.33 

 

II.3.1.2.2 Manifestações relacionadas à saúde 

 

Devemos destacar duas manifestações ligadas à saúde, a medicina 

tradicional Ayurveda e o vegetarianismo, embora sua presença seja muito 

reduzida. O Ayurveda elabora a teoria medicinal de tratamento através de chás 

preparados com plantas, folhas, cascas e raízes das árvores, e também propõe 

diversos modos de tratamento (massagem com óleo, banho em água preparada 

com folhas, flores e raízes, uso de ungüentos). Existem clínicas dirigidas por 

médicos indianos que utilizam diversas práticas da medicina Ayurveda em 

diversas cidades. Essas clínicas se concentram principalmente nas cidades de 

São Paulo, Rio de Janeiro e Goiânia. 

O vegetarianismo é uma pratica alimentar que nasceu na Índia inspirada no 

respeito que o Hinduísmo tem para com os animais. Diversos restaurantes 

vegetarianos foram abertos pelo movimento Hare Krishna em cidades como São 

Paulo, Curitiba, Porto Alegre e Rio de Janeiro. Muito freqüentados, esses 

restaurantes possuem uma tripla função. Além de propagar a importância da 

                                                 
33

 O que caracteriza, em nossa avaliação, uma atribuição de poder mágico – ainda que sutil – ao produto. 



 57 

comida vegetariana com temperos indianos, servem como propaganda dos 

eventos culturais e religiosos indianos organizados naquelas cidades. A terceira 

função é a de geração de renda por meio da venda de produtos indianos 

Também existem hoje no Brasil restaurantes indianos não-vegetarianos, que 

buscam atrair clientes acostumados ao consumo de carnes. Alguns deles são 

muito sofisticados, como o Govinda, Ganesh, Tandoor e Gopala em São Paulo, 

Natraj e Raajmahal no Rio de Janeiro e o Swadhist em Curitiba. O cardápio se 

baseia em carnes preparadas com temperos indianos como o curry. Conforme 

seus proprietários, os temperos são trazidos da Índia e o quadro dos funcionários 

tanto da cozinha quanto da recepção é composto por indianos, o que encarece 

muito o preço da refeição. 

 

II.3.1.2.3 Manifestações filosóficas e literárias 

 

Entre as manifestações filosóficas e literárias encontramos a leitura de 

autores como Osho Rajneesh, Jiddu Krishnamurthi, Maharishi Yogui e 

Yogananda. Ultimamente, os livros de Deepak Chopra, médico indiano radicado 

nos Estados Unidos, também têm tido uma boa recepção por parte dos leitores 

brasileiros. Em termos gerais, podemos dividir esses leitores em grandes grupos: 

Jiddu Krishnamurthi, filósofo muito respeitado no Ocidente, é lido principalmente 

pelo público universitário; Osho Rajneesh, místico do mainstream da 

Contracultura, consegue atingir não apenas o público universitário, mas também 

segmentos da classe média e pessoas que buscam novas formas de 

espiritualidade; os livros de Maharishi e Yogananda são muito difundidos entre os 

praticantes do Yoga e meditação; finalmente, os de Deepak Chopra se difundem 

entre a as pessoas que trabalham com saúde ou bem-estar ou que procuram 

manter-se informadas nessas áreas. 

 

II.3.1.2.4 Manifestações religiosas 

 

Entre as manifestações religiosas e espirituais destacam-se quatro principais: 



 58 

a) - Movimento Hare Krishna (ISKCON); b) - Missão Vedanta; c) – Brahma 

Kumaris; e d) - Sathya Sai Baba. Todas essas manifestações têm sua sede 

principal em diferentes localidades do Brasil. Abordaremos sua presença no Brasil 

em ordem cronológica: 

a) - Movimento Hare Krishna: A ISKCON (International Society for Krishna 

Conscioussness), ou movimento Hare Krishna, foi fundada no início de década 

1960 na Índia por Srila Bhakti Prabhupada, baseado no Bhagavad-Gita, um dos 

livros sagrados do Hinduísmo. O movimento foi difundido no Ocidente pelo próprio 

fundador quando ele decidiu se instalar nos Estados Unidos em 1965. A ISKCON 

chegou ao Brasil em 1974, vinda dos EUA, a convite de um dentista baiano, Ivan 

Augusto Lisboa Ribeiro, que mais tarde se tornou discípulo de Srila Prabhupada e 

hoje é o Maharaja Dhanvantari Swami.34 Atualmente, a ISKCON é apenas uma 

manifestação frágil de religiosidade hinduísta e não está vinculada a nenhum 

grupo étnico ou cultural.  

Segundo GUERREIRO (2001), três períodos distintos marcam a história do 

Movimento Hare Krishna no Brasil. O primeiro, entre 1974 a 1977, caracterizava-

se pela existência de grupos isolados que começaram a trazer os livros de 

Prabhupada dos Estados Unidos e da Europa, e pela formação de pequenas 

comunidades em São Paulo, Rio de Janeiro e Salvador. O segundo momento 

iniciou-se em 1977, já sob a autoridade de Hridayananda, um devoto norte-

americano que ficou responsável pela região da Flórida e América do Sul, num 

período em que a ISKCON do Brasil passou por um processo de 

institucionalização e registrou-se um grande crescimento. Vários templos foram 

construídos nas capitais e em grandes cidades. O terceiro momento é o da 

consolidação, que acontece na década de 1990. O movimento deixa de ser 

revolucionário e inovador, acomodando-se no interior de um campo mais amplo 

das demais denominações religiosas. Passa a ser mais uma religião dentre várias 

existentes na sociedade brasileira, assumindo características próprias de uma 

Igreja (GUERREIRO, 2001). 

                                                 
34

 Entrevista realizada no mês de agosto de 2006 com Ricardo Cabrera, devoto da ISKCON que mora em 

Curitiba. 



 59 

A doutrina do Movimento Hare Krishna é inspirada no texto religioso clássico 

Bhagavad Gita, que aponta três caminhos chegar ao Absoluto: Jnana (o 

conhecimento correto), Karma (servir sem desejar recompensa) e Bhakti 

(devoção). O movimento Hare Krishna enfatiza o caminho do Bhakti ou devoção a 

Krishna, principal divindade do Bhagavad Gita, que é considerado como um 

avatar, uma das manifestações do deus Vishnu. Os devotos observam quatro 

princípios fundamentais: 1. não comer carne, ovos ou peixe; 2. não se intoxicar; 3. 

distanciar-se de jogos de azar; 4. não praticar sexo ilícito. Antigamente era fácil 

identificar um seguidor desse movimento pelas vestimentas e pelo cabelo 

raspado. Alguns continuam a prática de cantar o Maha mantra Hare Krishna 

diariamente, no mínimo 1728 vezes. 

Atualmente, no Brasil, os templos Hare Krishna mantêm uma atividade 

reduzida. Os de Curitiba e de Porto Alegre possuem um mestre próprio e são 

sustentados por restaurantes vegetarianos organizados pela própria instituição. 

Hoje é difícil afirmar com segurança o número de adeptos da ISKCON no Brasil, 

pois existe uma grande flutuação de devotos. Segundo Ricardo Cabrera, 

responsável pelo templo em Curitiba, atualmente existem cerca de dez mil 

devotos.35 

b) - Movimento Ramakrishna Vedanta: A Ramakrishna Mission ou Missão 

Vedanta foi fundada na Índia em 1886 por Sri Ramakrishna Paramahamsa (1836-

1886). Considerado por seus seguidores como uma das encarnações de Vishnu, 

Sri Ramakrishna praticou diversas religiões: Hinduísmo, com suas incontáveis 

sendas de devoção, Yoga e conhecimento; Islamismo, a religião da devoção a 

Deus sem forma – Alá; Cristianismo, a religião da piedade, no qual por amor ao 

filho, o Divino Pai O recebe em seu seio e O glorifica. Tinha grande veneração por 

Buda e sua religião do amor universal e da completa extinção de toda espécie de 

sofrimento. No fim de suas práticas iniciou-se, por indicação da Mãe Divina, no 

supremo misticismo da Vedanta – o caminho do monismo puro que podemos 

abordar como o caminho intelectual do Hinduísmo.36 Além de propagar a fé, a 

                                                 
35

 Entrevista realizada no dia 05.12.05.  
36

 Boletim Vedanta: 2003. 



 60 

Missão Vedanta  

 

está envolvida em interesses do bem-estar social tais como construção dos 
hospitais e cuidar os orfanatos, que é um resultado da entrada dos membros 
ocidentais no movimento. O lema da ordem é: “para sua própria libertação e o 
bem-estar do mundo.”37 

 

Existe uma hierarquia constituída e todos os monges são nomeados pela 

Ramakrishna Mission da Índia. O movimento chegou ao Brasil oriundo da 

Argentina em 1975, quando seu líder, Swami Brahmananda Maharaj, visitou São 

Paulo a convite dos admiradores da filosofia Vedanta. A filosofia era então 

conhecida devido à participação de Swami Vivekananda no Congresso 

Internacional das Religiões, realizado em Chicago, em 1893. Atualmente existem 

143 centros afiliados em diferentes partes do mundo. As freqüentes visitas de 

Swami Bramhmanda Maharaj ao Brasil serviram como ponto de partida para o 

início do movimento entre nós.  

O principal centro no Brasil – e o mais recente da América Latina - é o 

Ramakrishna Vedanta Ashrama, de São Paulo, fundado em 1974 por um grupo de 

devotos de Ramakrishna e de Vivekananda. É afiliado à Ramakrishna Math de 

Adyar, no sul da Índia. Em sua fase inicial, esse centro estava sob a jurisdição dos 

monges do centro de Buenos Aires. Logo após a afiliação à Índia, foram enviados 

ao Brasil monges indianos para administrá-lo. Atualmente também existem filiais 

em Curitiba, Belo Horizonte e Rio de Janeiro. Há, ainda, um centro focado apenas 

no trabalho missionário, em Betim (MG), onde é realizado um trabalho social com 

as crianças carentes. 

Em 1979, uma área rural foi doada para o Ashram de São Paulo com o 

propósito de incentivar atividades formativas como retiros e meditações. Um ano 

depois, um centro foi construído para essas atividades. Nesse mesmo período um 

devoto chamado Djalma Augusto Gomes doou uma casa na Vila Clementino 

(Largo Senador Raul Cardoso, 204) para o movimento. Este local hoje serve como 

residência dos monges. Swami Nirmalatmananda foi o primeiro monge indiano 

enviado ao Brasil em 1999 para dirigir o movimento. Assim, o centro foi 
                                                 
37

 Idem, p. 2. 



 61 

oficialmente inaugurado em 1º de abril de 1999, como filial da ordem indiana 

Ramakrishna Math no Brasil. 

A filosofia desse movimento é que a natureza real de todos os seres é divina. 

Deus é o nosso mais íntimo Ser, uma realidade subjacente em tudo o que existe. 

A verdade é universal e a religião é a busca do Ser, a busca de Deus dentro de 

nós. A Vedanta enfatiza o esforço próprio, a fé em si mesmo e a fé na unicidade 

de Deus. Coloca a realização de Deus e a manifestação de nossa divindade na 

vida cotidiana como o verdadeiro objetivo da existência humana. Isso pode ser 

atingido por meio de métodos de Yoga, que canalizam as energias e tendências 

que todos nós já possuímos. 

No Brasil é surpreendente o crescimento Missão Vedanta nos últimos três 

anos, pois a organização tem diversas atividades de meditação e realiza palestras 

sobre os valores humanos e sobre a educação dos filhos. Conforme uma das 

participantes ouvidas em nossa pesquisa, o número de adeptos está em 

crescimento e é possível que chegue 400 pessoas. Para melhorar o atendimento 

dos devotos, em 2004 a sede brasileira recebeu um monge assistente, Swami 

Sunirmalananda.38 

c) - Brahma Kumaris: A Organização Brahma Kumaris (OBK) foi fundada 

em 1936, em Karachi (no atual Paquistão), por Brahma Baba, com o objetivo de 

dar formação econômica, cultural e religiosa a pessoas de diferentes religiões. Em 

1951, a organização mudou-se para Monte Abu, Índia, e desde então se tornou 

uma organização educativa internacional que possui 5,3 mil centros em 86 países. 

Independente de tradições políticas e religiosas, a OBK realiza um amplo espectro 

de programas educativos que melhoram a qualidade de vida dos indivíduos, da 

família e da comunidade através da promoção de valores humanos, morais e 

espirituais universais.  

OBK é uma organização inter-religiosa que acredita na possibilidade de 

unidade na diversidade e na convivência através da aceitação das diferenças com 

tolerância e doçura. A OBK é uma família internacional composta por indivíduos 

                                                 
38

 Originário do Estado indiano de Karnataka, Swami Sunirmalananda foi meu colega na Universidade de 

Mysore entre os anos de 1981 e 1984.  



 62 

com as mais diversas culturas, profissões e atividades. Toda a missão e filosofia 

básica da organização são direcionadas ao resgate espiritual das tradições 

religiosas e culturais. Ela se aproxima de temas como a vida após a morte, o 

relacionamento com Deus e o propósito da vida. 

A OBK iniciou suas atividade no Brasil a convite de Ricardo Collier, um 

professor que, por sua vez, conheceu a organização em uma das suas viagens à 

Índia. O professor australiano Ken O'Donnell fundou em 1979 em São Paulo a 

Organização Brahma Kumaris no Brasil. Inicialmente vinculada aos praticantes do 

Yoga, a OBK hoje tem sua sede própria no bairro de Perdizes (São Paulo), e suas 

atividades se estendem à área social. Além disso, a organização possui filiais nas 

principais cidades do Brasil, com projetos, informativos e publicações em plena 

atividade.39 

Além disso, a organização também convida os mestres da Índia para reforçar 

os valores universais. Em 2003, por exemplo, foi convidada a mestra Dadi Janki40, 

líder espiritual indiana que falou sobre “como cultivar paz, paciência e amor para 

melhorar a vida de cada um de nós e do planeta”. De acordo com a mestra, uma 

das formas seria “ficar em silêncio alguns minutos a cada hora nos leva a paz que 

é nossa qualidade natural” (ORAGGIO, 2003, p. 82). 

d) Sathya Sai Baba - Outro fenômeno de destaque na manifestação 

religiosa indiana no Brasil é a figura de Sathya Sai Baba. Apresentado 

normalmente em quadros de corpo inteiro, de braços abertos, cabelos à moda 

“black power”, vestindo uma bata alaranjada e sempre sorrindo, Sai Baba nasceu 

em 1925 em Anantapur, no Estado de Andhra Pradesh, sudeste da Índia. 

Radicado em Puthaparthi, no sul do país, considera-se um dos avatares de deus 

Vishnu em nossa época, conhecida como Kali Yuga. Segundo Srinivas,  

 

o número total de devotos de Sai Baba ao redor do mundo varia entre 10 e 70 
milhões. De acordo com um dos artigos recente publicado na revista Índia 
Hoje, estima-se o número de devotos em 20 milhões espalhados por 137 
países com uma circulação de aproximadamente 6 bilhões de dólares. 
(SRINIVAS apud CALIL, p. 118) 

                                                 
39

 Informações sobre a OBK no Brasil podem ser adquiridas no site: <http://www.bkumaris.com.br> (c. 

07.01.07). 
40

 Dadi Janki, diretora mundial da Universidade Espiritual de Brahma Kumaris. 



 63 

 

Conforme Carlos e Cristina, um casal que freqüenta o Ashram de Sai Baba 

na Índia cada ano, no Brasil estima-se em torno de 12 mil o número de adeptos.41  

Os ensinamentos de Sai Baba são difundidos no Brasil por meio de duas 

instituições distintas. Uma delas é a Organização Sri Sathya Sai no Brasil 

(também conhecida como Movimento Sai e como Centro Bhagawan Sathya Sai 

Baba). A segunda é o Projeto Sathya Sai Baba Brasil, inaugurado em Belém (PA) 

no dia 13 de Agosto de 1994 pelo casal Daniel e Perpétua Cansanção. Depois de 

ter várias entrevistas com Sai Baba na Índia, em seu Ashram de Prasanthi 

Nilayam, eles “puderam sentir a Grandeza espiritual deste Ser, que é todo amor”42 

e decidiram dar um passo institucional. 

O projeto Sathya Sai Baba Brasil tem como objetivo divulgar a mensagem 

espiritual de Baghavan Sri Sathya Sai Baba em todo o território brasileiro. Foi 

aprovado e abençoado  pessoalmente por Baba em entrevista realizada em 12 de 

fevereiro de 1992. Enquanto a Organização Sri Sathya Sai no Brasil concentra-se 

na divulgação das obras de Sai Baba (principalmente na área da educação), o 

Projeto Sathya Sai Baba concentra-se na divulgação dos ensinamentos do místico 

indiano.   

Os primeiros devotos de Sai Baba no Brasil começaram a surgir em 1981, 

quando o conceituado professor de Yoga José Hermógenes levou seus alunos à 

Índia para visitar alguns locais sagrados. No final da viagem, o grupo ouviu falar 

sobre Sathya Sai Baba, e alguns dos participantes demonstraram interesse em ir 

até a cidade de Puthaparthi para conhecê-lo. Em 1985, pessoas interessadas nos 

ensinamentos começaram a se reunir periodicamente em uma academia de Yoga 

do Rio de Janeiro para ler e comentar textos de Sai Baba e ouvir canções 

devocionais que são cantadas no ashram de Puthaparthi. 

Em 1987, o grupo da academia fez uma nova visita à Índia. Lá, os 

integrantes entraram em contato com o Conselho Central da América Latina e 

                                                 
41

 Entrevista realizada em Curitiba no dia 19.08.06. Carlos e Cristina não são adeptos assumidos de Sai Baba, 

mas carregam uma devoção especial pelos valores e fazem questão de visitar o ashram do religioso a cada 

ano. Outro adepto, Herculino, responsável pelo movimento Sai em Curitiba, diz que no último congresso do 

movimento no Brasil, realizado em Belo Horizonte no ano de 2006, havia 450 participantes.  
42

 Esse trecho encontra-se no site: <http://www.saibababrasil.com.br> (c. 07.01.07). 



 64 

pediram autorização para levar adiante a idéia de estabelecer oficialmente o então 

chamado “Movimento Sai” no Brasil. O centro Bhagavan Sri Sathya Sai Baba foi 

inaugurado em junho do mesmo ano em Petrópolis, Rio de Janeiro, com a 

participação de 50 pessoas. Também em 1987 a cidade de São Paulo ganhou seu 

primeiro Centro Sai, no bairro Jardim América. Outras duas filiais foram 

inauguradas em 1989 em Goiânia e em Niterói. 

A Organização Sri Sathya Sai no Brasil e o Projeto Sai Baba no Brasil 

promovem a difusão da filosofia de Baba em diversas cidades, principalmente na 

área da educação. Em 2001, em Ribeirão Preto, uma escola foi fundada conforme 

as normas estabelecidas por Baba, enfatizando a educação com valores 

humanos. Além disso, as organizações também estão envolvidas com trabalhos 

sociais na periferia de grandes cidades. Hoje, o número de seguidores de Sathya 

Sai Baba está em crescimento, e muitos brasileiros vão a Índia para conhecer Sai 

Baba e suas atividades. 

 

II.3.2 Dançarinos brasileiros e suas produções 

 

Cerca de 20 artistas brasileiros tiveram contato direto com a dança hindu na 

Índia. Em nossa pesquisa de campo detectamos que a maioria desses artistas 

teve pouca perseverança na dança hindu devido a fatores financeiros, distância 

geográfica entre os dois países e exigências específicas desse tipo de dança. Os 

que persistiram encontram-se em São Paulo, Rio de Janeiro, Porto Alegre, Brasília 

e Curitiba. Alguns deles estão passando por um momento de crise devido ao 

pouco tempo disponível para a prática - necessidade de sobrevivência e família 

são as principais causas de abandono. Alguns conciliam a dança com outras 

atividades, mas praticam essa arte de forma semi-profissional, ou seja, dançam 

apenas em solenidades e recebem por apresentação. Não mantêm academias 

próprias e nem, tampouco, vínculos com a tradição e a espiritualidade hindu. 

Apenas um número muito reduzido é bem-sucedido e segue a tradição da 

dança hindu. Em nosso estudo consideraremos apenas esse grupo de dançarinos 

brasileiros devido à relevância e seu trabalho, às atividades desenvolvidas, ao 



 65 

profissionalismo demonstrado em relação à dança hindu e aos vínculos mantidos 

com a Índia. Esses dançarinos abriram suas próprias academias e ensinam a 

dança aos alunos brasileiros.43 Entre eles estão Almir Ribeiro (Kathakali), Aglaia 

Azevedo (Mohini Attam), Estelamare dos Santos (Bharata Natyam), Andréa Prior 

(Kathak e Odissi), Andrea Albergaria (Odissi), Silvana Duarte (Odissi) e Patrícia 

Romano (Bharata Natyam) (Fig. 4). 

 

 

 

Em nosso trabalho também apresentamos oito academias onde são 

ministradas aulas de dança hindu no Brasil: 

 

1. Espaço Rasa Núcleo Indiano (São Paulo) - Danças clássicas Indianas 

(Odissi e Kathak): Andréa Prior. 

2. Dança clássica Indiana em Atibaia (São Paulo): Andrea Albergaria. 

3. Bhávana Rya e Cia. Odissi Brasil: Bhávana Rya. 

4. Movimentos Integrativos: Bia Ocougne. 

5. Natyalaya (São Paulo): Patrícia Romano. 

6. Natya Dharma (Curitiba): filial de Natyalaya.  

7. Padma e Arte (São Paulo): Silvana Duarte. 

8. Teatro Mínimo (Rio de Janeiro): Almir Ribeiro e Aglaia Azevedo.    

 

 
                                                 
43

 Encontramos mais duas dançarinas do estilo Odissi que residem em São Paulo: Bia Ocougne e Bhávana 

Rhya. Como são poucas as informações de que dispomos sobre as mesmas, não as incluímos nesta pesquisa. 

Inf. em <http://www.indiaconsulate.org.br/comercial/a_india_no_brasil/contacts.htm> (c. 04.09.06 ). 



 66 

Andréa Prior, por exemplo, é dançarina, professora e coreógrafa, e iniciou 

seus estudos da dança clássica indiana com outra brasileira, Sonia Galvão, em 

1993. Em 1996 iniciou seus estudos nos estilos Kathak e Odissi com a bailarina 

indiana Parvathi Datta. Em suas cinco temporadas na Índia (1997, 1999, 2000, 

2002 e 2004), aperfeiçoou-se nesses estilos. Atualmente, ela os ensina nas 

unidades do SESC na cidade de São Paulo. Participou, como dançarina e 

coreógrafa, de vários espetáculos, dos quais o mais recente é "Caminhos da Paz" 

(Teatro Anchieta/2003), um espetáculo inspirado na poesia de Rabindranath 

Tagore. Atualmente ensina dança hindu na academia Espaço Rasa.44
 

Andrea Albergaria tem formação em técnicas corporais no curso de Artes 

Cênicas da Universidade Estadual de Campinas (Unicamp). Seu primeiro contato 

com a dança hindu do estilo Odissi ocorreu durante uma estada na Índia entre 

1996 e 1997. Retornando ao Brasil, passou a divulgar a dança, a poesia, o teatro, 

a mitologia, a culinária e as vestimentas indianas na cidade de Atibaia (SP). 

Andrea Albergaria também esteve na África, participando do Festival da Ásia de 

Angola, com o espetáculo de dança chamado “Prema” (“Amor”).45 

Bhávana Rya é professora de dança Odissi na cidade de São Paulo, onde 

mantém, com o músico Daniel Marczyk, um centro de ensino de dança, Yoga, 

sânscrito e estudos astrológicos.46 Ela expõe sua arte não apenas em um contexto 

“hinduizado”, mas também em cerimônias de cunho ecumênico. Em novembro de 

2006 se apresentou por duas vezes na Capela do Mosteiro da Luz, em uma 

programação do Museu de Arte Sacra de São Paulo. Nesse evento, interpretou a 

peça “Moteto para Comunhão” logo depois de uma missa em homenagem ao 

beato Frei Galvão.47 Bia Ocougne é coreógrafa, atriz, psicóloga e professora de 

ginástica e dança hindu. Ministra aulas desde 1970. Possui um estúdio particular 

desde 1985 em São Paulo,48 onde desenvolve trabalho de ginástica corretiva com 

técnicas de massagem, respiração, relaxamento, expressão, conscientização 

                                                 
44

 As informações foram obtidas por meio do site: <http://:www. espacorasa.art.br> (c. 07.01.07). 
45

 Inf. em: <http://br.geocities.com/albergaria_andrea/indian_dance_atibaia.html> (c. 10.01.07). 
46

 Informações em <http://www.odissibrasil.com> (c. 13.02.07) 
47

 Informações sobre essa apresentação disponíveis em: 

<http://www.metro.sp.gov.br/aplicacoes/news/tenoticiasview.asp?id=65654364H7&categoria=6540CF&idio

ma=PO&secao=ACONTECENDO> (c. 13.02.07) 
48

 Informações em <http://www.biaocougne.com.br/> (c. 13.02.07) 



 67 

corporal, tonificação e dança. Essas técnicas ganharam o nome de “Movimentos 

Integrativos”. Seu contato com a dança oriental é antigo: em 1980 estagiou na 

companhia de I Made Djamat, na Indonésia, momento em que se aproximou da 

dança e teatro balineses. Nos anos de 1981/82, 1991/92, 1992/93 e 1995/96 

realizou cursos complementares. Em relação à dança hindu, no período de 

1979/80 estudou danças clássicas indianas nos Estados Unidos com I. 

Kuniraman, e entre 1995 e 1999 na Índia com G. Ramani Ranjan Jena e Bindu 

Juneja. Estudou o estilo Kathak com M. Barrierie (aluna de Gandharva 

Mahavidyalaya) em Nova Délhi, para onde viaja anualmente a fim de se 

aperfeiçoar com Padmashri Madhavi Mudgal. 

Estelamare dos Santos iniciou seus estudos em dança contemporânea e 

balé clássico no Brasil. Em 1991 foi à Índia, onde permaneceu por sete anos 

dedicando-se aos estudos da dança clássica e mitologia indiana (no centro 

Kalakshetra, fundado por Rukmini Devi em Chennai, no sudeste indiano). Fez sua 

formação com a dançarina e coreógrafa Leela Samson. Durante sua permanência 

na Índia, Estelamare participou de festivais de dança como o “Prithvi Festival”, 

“Mumbai” e “Winter Festival” de Nova Délhi. Retornando ao Brasil em 1999, 

Estelamare iniciou uma pesquisa sobre a Capoeira Angola. Ela tem ao seu crédito 

vários espetáculos, inclusive um sobre o Buda.49 

Em nosso trabalho selecionamos quatro bailarinos que terão suas biografias 

e produções detalhadas. O critério de seleção foi o da relevância para o 

desenvolvimento e difusão da dança hindu no Brasil.  

 

II.3.2.1 Apresentando Almir Ribeiro e Aglaia Azevedo 

 

Almir Ribeiro (Fig. 5), natural do Rio de Janeiro, é diretor teatral, professor de 

interpretação e expressão corporal, pedagogo e pesquisador de teatro oriental.50 

Juntamente com a atriz Aglaia Azevedo, fundou a Academia do Teatro Mínimo, 

                                                 
49

 Inf. em <http://www.estelamare.paulo.nom.br/contato.html> (c. 10.01.07)  
50

 Encontramos com Almir e Aglaia no dia 21.12.04 no Shopping Novo Batel, em Curitiba, durante uma 

exposição da pintura indiana organizada pelo indiano Anand Jyothi, radicado no Brasil há seis anos. Almir e 

Aglaia foram convidados para apresentar neste evento a coreografia “A dança da Mohini”.  



 68 

um grupo de atores e dançarinos que pesquisam técnicas de dramaturgia tendo 

como ponto de partida o teatro-dança clássico da Índia, dando especial atenção 

aos estilos Kathakali, Odissi e Mohini Attam. 51  Nessa academia, Almir 

desenvolveu durante 15 anos uma pesquisa teatral centrada apenas na dança-

teatro Kathakali, o estilo masculino da dança clássica indiana.  

 

O interesse teatral Almir levou-o à Índia 

em 1989, tornando-se assim o primeiro 

dos artistas brasileiros que foram até lá 

para ampliar seus estudos cênicos. 

Inicialmente, seu interesse pela dança 

indiana era motivado apenas por razões 

estéticas, mas, ao aprofundar seus 

estudos, percebeu que a dimensão artística está de tal modo ligada à 

espiritualidade hindu que é impossível desvinculá-las. Permaneceu por dois anos 

no vilarejo de Cheruthurthy, em Kerala (sudoeste da Índia). Segundo ele, 

“convivendo com famílias e compartilhando com o cotidiano das pessoas mais 

simples, pudemos ver as pessoas se casando, nascendo, morrendo, 

comemorando, rezando e, também, é claro, brigando” (RIBEIRO, 2006). 

Retornando da Índia, tornou-se ator e assumiu o posto de diretor do Teatro 

Mínimo. Segundo Almir Ribeiro, o Kathakali é fisicamente adequado para qualquer 

ator. 

Aglaia Azevedo (Fig. 5) teve sua formação em balé clássico no Brasil e 

depois se aperfeiçoou na Itália. Mais tarde, abandonou o balé clássico e foi à 

Índia, onde teve sua iniciação na dança hindu, inicialmente na dança Odissi, 

durante quatro meses. Insatisfeita com esse estilo, iniciou sua formação na dança-

teatro Kathakali, mas, como o estilo é mais direcionado aos homens, teve que 

abandoná-lo e finalmente dedicou-se ao estilo Mohini Attam, no qual se formou e 

                                                 
51

 As pesquisas têm como objetivo descobrir e utilizar criativamente as fontes de energia do ator em cena e 

suas possibilidades expressivas máximas.  Os elementos de dança e teatro, principalmente Kathakali e Mohini 

Attam, se entrelaçaram desde o início (1989) na pesquisa do Teatro Mínimo.  

 



 69 

permanece até hoje. Aglaia fez freqüentes viagens de aperfeiçoamento à Índia 

(1992, 1999, 2002) e mantém um vínculo estreito com as raízes da dança. 

Desde que retornaram da Índia, Almir e Aglaia trabalham juntos em suas 

apresentações, combinando técnicas de dois estilos. Almir utiliza a técnica e 

linguagem Kathakali como um meio para seu trabalho teatral e não como fim.  

O cenário utilizado em uma de suas apresentações reflete claramente a 

fusão desses dois estilos.52 O palco estava enfeitado com o Alpana (um tipo de pó 

branco) desenhando um círculo no chão. No centro desse círculo havia uma flor 

desenhada com pó vermelho e, ao redor desta, havia outras duas flores menores. 

Nos quatro lados do palco havia quatro imagens das divindades indianas: 

Saraswati, deusa da sabedoria, na parte da frente; Shiva Nataraja, o deus 

dançarino, no fundo do placo; no lado direito, Ganesh, a divindade que retira todos 

os obstáculos; e, no lado esquerdo, a figura mítica de Bharata Muni, o suposto 

escritor do Natya Shastra. Havia uma lâmpada indiana acesa perto da imagem da 

deusa Saraswati e, próximo das imagens das outras divindades, incensos 

perfumando o ambiente. No fundo do palco, atrás do círculo, havia uma estrutura 

de tubos que lembrava a forma de um provador de loja de roupas: paredes de 

tecido, uma cortina frontal e um teto, também em tecido. Nesse espaço estavam 

pendurados os sarees (vestidos das mulheres indianas). Essa organização do 

palco é uma indicação muito evidente da fusão dos dois estilos, pois, enquanto o 

estilo Kathakali preocupa-se mais com a maquiagem e figurino, o Mohini Attam se 

concentra na organização do palco. 

Normalmente Almir não realiza performances da dança Kathakali na 

ausência do seu mestre Nandakumaran, conforme exige a tradição. Segundo ele, 

a experiência mais forte e marcante na Índia foi aprender a aprender: “Ensinar é 

fácil, mas aprender é difícil. O modo de ensinar a dança é muito diferente do 

[encontrado no] mundo ocidental. Na fase inicial, tive muitas dificuldades de 

compreensão. Mas na Índia, juntamente com a dança, aprende-se também a 

ética”. 53  O modo de ensino do Kathakali tem uma estrutura na qual o corpo 

                                                 
52

 Apresentação realizada no dia 21.12.04 no Shopping Novo Batel, em Curitiba.  
53

 Entrevista realizada em 21.12.04.  



 70 

aprende antes da mente, o que implica em uma preocupação maior com a arte da 

interpretação. Portanto, para Almir ficou óbvio que, enquanto no mundo teatral do 

Ocidente é o ator que interpreta, no mundo do Kathakali é o mestre ou guru quem 

define a interpretação e o modo de interpretar. 

Outro elemento fundamental que percebemos em Aglaia e Almir é a clareza 

que ambos têm sobre a consciência corporal. Almir afirma que “não basta fazer 

bem a dança, é necessário saber o que acontece no corpo. O Oriente é sintético 

no modo de ensinar, enquanto o Ocidente é analítico. Kathakali não escreve nada 

na cabeça, mas no corpo”.54 

Em linhas gerais, Almir é mais ator do que dançarino. Ele expressou suas 

dificuldades com a Igreja, pois iniciou o curso de Teologia na Pontifícia 

Universidade Católica do Rio de Janeiro, onde sentiu certa discriminação por parte 

da direção do curso. Segundo Almir, o diretor do curso, ao tomar conhecimento 

dos seus estudos de Kathakali e do fato de ter estudado dança hindu na Índia, 

chegou a afirmar “não quero uma fauna estranha aqui no curso de Teologia”. 55 

Enquanto Aglaia utiliza a graça e suavidade de movimentação e 

expressividade intensa de Mohini Attam, Almir utiliza a técnica do Kathakali. 

Existem várias produções teatrais do Teatro Mínimo. Aqui apresentaremos as três 

que julgamos mais importantes e mais intimamente ligadas à tradição da dança 

hindu.  

 

II.3.2.1.1 “Kathakali Teatro Sagrado do Malabar” (1997- 2003) 

 

Esse espetáculo desenvolve uma fusão entre dança, teatro e ritual sagrado. 

Ele leva o público até a costa ocidental do sul da Índia, conhecida como Malabar, 

a “região das especiarias”. O espetáculo encanta os olhos, especialmente pela 

beleza da maquiagem e dos figurinos e pela intensidade da expressão corporal e 

facial. Os movimentos do Kathakali são pequenos e minuciosos. A beleza está nos 

detalhes, nas cores e na maquiagem. O espetáculo tem o objetivo de mostrar a 

                                                 
54

 Entrevista realizada em 21.12.04. 
55

 Idem. 



 71 

importância da maquiagem no universo teatral para a elaboração da expressão 

corporal, sobretudo facial, com muita precisão.   

 

II.3.2.1.2 “Índia” (2002)  

 

Toda a encenação desse espetáculo foi estruturada para mostrar e 

reproduzir um ritual hindu. Apesar de uma forte tendência de secularização, a 

Índia ainda é lugar onde se observa a realização de rituais. O espetáculo mostra a 

contradição inerente entre a convivência dos extremos na sociedade indiana 

contemporânea. Nessa produção são apresentados os ritos de passagem, da 

colheita, mágicos, religiosos e seculares. O espetáculo analisa a crença nas forças 

sobrenaturais ou deuses do povo indiano mais simples, e reflete as razões que os 

levaram a elaborar esses ritos. Os ritos encenados no espetáculo também 

mostram que as aldeias indianas ainda não foram afetadas pela secularização e 

modernização.   

 

II.3.2.1.3 “A Dança da Mohini” (2002) 

 

A Dança da Mohini é, sem dúvida, uma montagem atraente, seja pela graça 

e suavidade dos movimentos, seja pela expressividade e virtuosismo de dançarina 

Aglaia Azevedo. A bailarina expressa o desejo por seu amado e diversas emoções 

de forma muito nítida através da expressão facial e corporal. O cenário, com 

diversos desenhos de flores, imagens de divindades e diversos tecidos indianos 

coloridos, evoca fortemente o universo indiano. A trilha musical também colabora 

para a evocação deste ambiente indiano. O espetáculo também estabelece um 

diálogo entre os estilos Kathakali e Mohini Attam, com o predomínio deste último.   

Na realização dos espetáculos, Almir e Aglaia são cautelosos na escolha dos 

locais de apresentação. Nunca pensaram em realizar apresentações em 

restaurantes ou ambientes que não ofereçam condições para a concentração 

(segundo Almir, uma das condições fundamentais para apresentações de dança 

hindu). Para ele, seja o espetáculo apresentado em um teatro ou em um shopping 



 72 

center, o palco deve ser preparado e organizado conforme as prescrições do 

Natya Shastra.  

 

II.3.2.2 Apresentando Silvana Duarte 

 

Silvana Duarte (Fig. 6) é diretora artística 

do Instituto Padma – Arte e Cultura. 

Esse instituto promove workshops, 

cursos, seminários, palestras e eventos 

para a compreensão e apreciação das 

artes performáticas tradicionais e 

contemporâneas da Índia e também 

produz espetáculos de dança clássica 

hindu. Silvana Duarte leciona e 

apresenta a dança Odissi há 12 anos. Concluiu sua formação em balé clássico 

pela Royal Academy of Dance na cidade de Campinas (SP). Na Índia, recebeu 

treinamento inicial em dança Odissi na cidade de Bangalore (sul do país), com as 

professoras Protima Bedi, Surupa Sen e Bijayini Satpathi. Mais tarde, transferiu-se 

para Nova Délhi, onde continuou seus estudos com o Guru Oryia Shri Ramani R. 

Jena e Sharon Lowen.  

No Brasil, promove o intercâmbio cultural com a Índia coordenando a visita 

de artistas indianos da dança Odissi. Realiza apresentações solo, workshops, 

palestra-demonstração e cursos, e também coordena um grupo amador de dança 

Odissi na cidade de São Paulo. Seu trabalho estende-se também à criação da 

primeira revista especializada em dança indiana publicada no Brasil.56 

A trajetória de Silvana na dança indiana teve início em uma viagem a Índia 

motivada por uma busca espiritual. Buscou a realização pessoal em diversas 

correntes religiosas no Brasil, como ela mesma resume: “procurei Deus em todas 

                                                 
56

 É notável a pequena produção literária e acadêmica dos profissionais de dança hindu no Brasil. Além da 

revista “Dança Indiana” (2001), de autoria de Silvana Duarte, há um único livro sobre o estilo Kathakali, de 

autoria de Almir Ribeiro: Kathakali, uma Introdução ao Teatro e ao Sagrado da Índia (2000).  



 73 

as religiões”. 57  Casada, teve seu filho aos 19 anos de idade, mas não se 

conformava em levar uma vida simplesmente dedicada ao lar. Estudou balé 

clássico e moderno e ministrou aulas de balé. Depois de 10 anos, perdeu o 

interesse pelo balé e optou pelo Yoga. Fechou sua academia de balé em 1992, 

pois o balé não oferecia para sua inquietação existencial. Decidiu viajar à Índia 

para conhecer o mestre Sathya Sai Baba.  

Quando estava no ashram de Sai Baba, Silvana teve a oportunidade de 

assistir a uma apresentação da dança estilo Kuchipudi, que a impressionou 

profundamente. Naquela apresentação, a expressão de tamanha alegria, devoção 

e fé da bailarina indiana a impressionaram muitíssimo. Silvana percebeu assim 

que a dança era uma arte que também poderia ser vivenciada de forma espiritual, 

na qual o ser humano poderia se expressar plenamente.  

Ao retornar da Índia, começou a pesquisar as danças clássicas indianas. 

Certo dia, em sua casa, assistiu a um videoclipe de Michael Jackson, no qual 

havia algumas inserções de dança Odissi realizadas no templo indiano do Estado 

de Orissa. Pesquisou sobre este estilo e depois de algumas semanas, matriculou-

se em uma academia de dança Odissi “Nrityagram – aldeia da dança”,58 situada 

na região de Bangalore. Sem receber qualquer resposta, arriscou e viajou para a 

Índia e foi aceita como aluna de dança Odissi nessa academia. 

Entre 1994 e 1996, estudou em Nrityagram e, de 1997 a 1998, no Triveni 

Kala Sangam Theatre, em Nova Délhi, sob a orientação do renomado guru de 

Odissi, Ramani Ranjan Jena. Entre 1994 e 2001 visitou a Índia anualmente, 

permanecendo de dois a três meses a cada viagem, aperfeiçoando-se e 

aprendendo novas coreografias com seus mestres.   

No Brasil, Silvana fundou um centro cultural, Padma – Arte e Cultura, onde 

ministra aulas de dança e também realiza apresentações. Ela possui vasto 

                                                 
57

 Entrevista realizada em dezembro de 2002.  
58

 Existem hoje dois modelos de academias de dança na Índia. Um é como a Nrityagram, onde Silvana 

estudou o Odissi. Nesse modelo os alunos são retirados da sociedade aos 18 anos de idade, com o 

consentimento e apoio dos pais. Os alunos permanecem nesse centro até se formar. Esse modelo remete à 

idéia de ashram, a antiga escola tradicional da Índia. Esse modelo está quase extinto, pois não permite a 

realização de trabalhos ou estudos paralelos. Outro modelo, hoje mais difundido e praticado, é o de escola 

moderna. Os alunos vão para o centro de estudos duas ou três vezes por semana, tendo os horários da aula 

definidos. Esse modelo oferece a possibilidade de realizar outras atividades.   



 74 

conhecimento da origem e desenvolvimento da dança hindu, principalmente do 

estilo Odissi. Ecoa nas suas palavras o desejo de continuar a tradição da dança 

hindu no Brasil:  

 
Tenho 39 anos, portanto uso a dança no contexto justo. Ela não é um 
entretenimento, ela é sagrada e merece respeito da nossa parte. Não permito 
que meus alunos dancem em lugares inadequados: bares, hotéis ou os 
ambientes de bebidas alcoólicas.59 

 

Ela passou por uma experiência de constrangimento quando foi convidada 

para uma celebração de grande importância. Enquanto realizava a oração inicial a 

Ganesh, como exige a tradição da dança, encontrou um copo de uísque perto da 

imagem da deidade. Além disso, percebeu que no lugar da apresentação as 

pessoas caminhavam com os pés calçados. Durante a apresentação, os 

convidados comiam e bebiam e não tinha a menor noção do que estava 

acontecendo. “Eu me senti muito mal por ter aceitado aquele convite. Nunca mais 

farei isso”.60 

Um elemento muito importante a ser percebido no trabalho de Silvana Duarte 

é o repertório. Um espetáculo de Silvana é composto de apenas quatro danças, 

diferente de uma apresentação tradicional hindu, que inclui sete danças. Essa 

modificação se deve às diferenças de ambiente cultural e de público. No Brasil, a 

platéia é mais impaciente e exige que tudo seja mais rápido. Outra modificação 

introduzida por Silvana é a inclusão de uma pequena palestra sobre a dança: do 

que se compõe, sua estrutura, os mudrás, etc., para colocar o público à par da 

tradição. Muitas vezes, durante o intervalo da apresentação, é exibido um 

pequeno vídeo sobre o Estado de Orissa, local de origem do estilo Odissi.  

As coreografias de Silvana são elaboradas exclusivamente sobre músicas 

clássicas indianas. Em seu repertório, não utiliza nem músicas brasileiras nem 

estão presentes temas da cultura brasileira. Hoje, ela considera a dança como sua 

religião e a realiza com muito amor e carinho: “Cada gesto da dança carrega o 

foco para dentro de si. Portanto, os gestos devem acontecer de verdade”.61 Ela 

                                                 
59

 Entrevista realizada em 2002. 
60

 Idem. 
61

 Ibid. 



 75 

afirma que encontrou sua verdadeira identidade durante a aprendizagem da dança 

Odissi, e sua identidade social por meio das apresentações: “Eu compreendo 

primeiro o meu interior, depois quero transmitir isso aos outros através da 

performance.”62 

Silvana Duarte tem apresentado a dança Odissi no Brasil, na Índia e na 

Argentina. Em 1997 e 98 recebeu homenagem do Consulado Geral da Índia em 

reconhecimento pelo seu talento e contribuição em promover a dança clássica 

indiana no Brasil. Em março de 2006 foi premiada pelo Indian Council for Cultural 

Relations (ICCR), que organizou duas apresentações em Nova Délhi. Sua 

performance-solo foi gravada e apresentada pela rede nacional de televisão da 

Índia – a Doordashan. Silvana já produziu seis espetáculos. A seguir, 

discorreremos acerca de dois deles. 

 

II.3.2.2.1 “Mahadevi Upasana, seguido de Moksha, através do divino 

feminino” 

 

Esse espetáculo representa Shakti, o poder feminino do universo, cuja 

energia e poder são iguais aos de Shiva, deus considerado o criador da dança 

hindu e que carrega dentro de si os princípios masculino e feminino. Por isso ele é 

conhecido como Ardhanaranarishwara (metade homem e metade mulher). O 

propósito da produção é mostrar o lugar do feminino na criação do mundo. 

Desenvolvendo o conceito de Shakti, o espetáculo mostra o rosto feminino de 

Deus na religião hindu e, em seguida, apresenta, através da figura feminina divina, 

a energia que permeia a Criação, que é benevolente e dinâmica.   

 

II.3.2.2.2 “Surya: A Índia em sua Dança Clássica” 

 

Essa produção foi concebida e coreografada na Índia em 2001. O espetáculo 

solo é uma homenagem ao deus Sol (Surya), invocado nas mais antigas escrituras 

da Índia, os Vedas, como o magnânimo benfeitor da humanidade. As quatro 

                                                 
62

 Entrevista realizada em 2002. 



 76 

coreografias apresentadas formam um ciclo completo: o transcorrer de um dia, do 

nascer ao pôr-do-sol, é retratado como uma metáfora da evolução da consciência. 

As coreografias de Surya são realizadas por dois grandes mestres e bailarinos de 

Odissi, Sharon Lowen e Kelucharan Mohapatra.   

 

II.3.2.3 Apresentando Patrícia Romano 

 

Patrícia Romano (Fig. 7) é uma bailarina e 

professora de dança dedicada completamente à 

pesquisa da cultura e da arte indiana. Ela é 

diretora da Natyalaya, escola de danças 

clássicas indianas no Brasil.63 Patrícia também 

divulga a cultura indiana realizando 

apresentações e workshops sobre 

Bharatanatyam e Mohini Attam seguindo as 

orientações do Instituto Kalamandalam Sumathi, 

da Índia. Regularmente, organiza eventos com 

artistas indianos e brasileiros, criando um 

intercâmbio cultural entre Índia e Brasil. 

 

Adolescente, Patrícia estudou balé clássico na Royal Academy of Dancing 

School of London e, depois de se formar, ministrou aulas de balé por alguns anos. 

Pesquisou diversos estilos de dança ocidental: moderno, contemporâneo e 

folclórico, e percebeu que o balé era somente um exercício físico desprovido do 

elemento espiritual. Com o passar do tempo, concluiu que havia outras 

possibilidades de expressão além do balé, pois o que ela realmente buscava era 

uma maneira de expressar a si mesma e também a Deus. Teve uma intuição de 

que a dança clássica hindu seria um meio adequado para essa expressão.  

                                                 
63

 A Natyalaya é uma filial da Natyalaya School of Classical Dances, cuja sede está situada no Estado indiano 

de Kerala. A sede foi fundada em 1964 por Shrimati Kalamandalam Sumathi para divulgar a dança indiana 

tanto na Índia quanto no Ocidente.  

 



 77 

Em 1995, A dançarina indiana Shrimati Kalamandalam Sumathi realizou uma 

turnê pelo Brasil e também ministrou aulas de dança Bharata Natyam.  Esse foi 

um fator chave na vida da Patrícia, pois ela participou dessas aulas. Mais tarde, 

apaixonada pela dança hindu, deixou seus três filhos no Brasil e foi para a Índia 

com Sumathi, na casa de quem permaneceu por algum tempo. 

Na Índia, Patrícia incorporou o espírito da tradição indiana de guru-shishya 

(mestre-discípulo). Iniciou-se sua aprendizagem da dança no estilo Kuchipudi, 

passou em seguida ao estilo Mohini Attam e finalmente chegou ao estilo Bharata 

Natyam. Retornou à Índia diversas vezes para aperfeiçoar sua técnica e abriu em 

São Paulo uma filial da academia indiana Natyalaya. Em relação à reação dos 

indianos aos estrangeiros, ela afirma em tom de brincadeira:  

 

Tenho fisionomia de uma mulher indiana. Quando estou lá, ando com as roupas 
indianas. Além disso, Natya Shastra foi escrita antes do nascimento do 
Catolicismo, as pessoas do Estado de Kerala acolhem todas as religiões. A arte 
é uma, sendo ela una, e convida a todos a aprenderem.64  

 

No Brasil, a filial Natyalaya foi fundada em 1998 sob a orientação de sua 

mestra, Sumathi Kalamandalam. Patrícia, co-fundadora, atualmente ministra aulas 

de dança e promove apresentações públicas com seus alunos. O principal objetivo 

da Natyalaya no Brasil é divulgar a cultura indiana e mostrar a importância de sua 

forma peculiar de aprendizado. É interessante notar a seguinte afirmação de 

Patrícia: “a dança é um tipo de meditação, o aluno deve desapegar-se de seus 

pensamentos e sentimentos e dar espaço para Deus em seu coração” 65  Ao 

mesmo tempo, ela não descarta as possibilidades de dançar em qualquer lugar, 

inclusive lugares profanos, como restaurantes, hotéis, etc. Além disso, está aberta 

à inovação, tem no seu repertório coreografias feitas para músicas populares.  

Dois aspectos interessantes devem ser notados na trajetória de Patrícia 

Romano. Primeiramente, sua abertura para outras manifestações estéticas, 

fazendo uma passagem da música clássica para a música popular indiana, 

usando a técnica da dança Bharata Natyam. Ela própria chama isso de “masala 

                                                 
64

 Entrevista realizada em janeiro de 2003. 
65

 Idem. 



 78 

dance”, quer dizer dança de mistura. Em suas apresentações públicas, a masala 

dance é muito mais elogiada do que as danças exclusivamente clássicas. “A 

mistura é um caminho para a pureza”, afirma, “também é um incentivo para que os 

estudantes se interessem pela dança sagrada”.66 

Outro ponto a ser considerado é sua abertura aos novos lugares de 

performance. Todos os demais bailarinos de dança clássica hindu se revelam 

cautelosos em relação à escolha dos lugares da apresentação, ao passo que 

Patrícia afirma que todos os lugares são adequados: 

 

A pureza está na atitude, na intenção do dançarino. As coisas estão mudando. 
Nós não podemos permanecer os mesmos, também devemos mudar. O que não 
muda é aquele desejo de ter a união com Deus. Esse sentimento permanece 
para sempre.67  

 

Segundo Patrícia, os bailarinos devem perceber que o público, seja ele qual 

for, também é Deus. O fundamento dessa crença encontra-se na compreensão de 

que Deus se encontra em todos os lugares e está acima de todas as religiões. 

Antigamente, as devadasis (“dançarinas do Senhor”) dançavam nos templos 

somente para as deidades com amor e dedicação. Patrícia afirma que “devemos 

levar essa relação das devadasis para fora do âmbito sagrado e mostrar ao 

público a possibilidade de se manter essa relação de amor e devoção, na 

sociedade”.68 O rompimento com a tradição trouxe a Patrícia um grande desafio 

porque, segundo ela, no templo a dedicação era mais fácil, uma vez que a 

dançarina estava afastada da sociedade, enquanto que os dançarinos de hoje 

estão inseridos no contexto social.  

O trabalho da Patrícia hoje é reconhecido pelos órgãos oficiais da Índia 

representados no Brasil, como a Embaixada da Índia e o Consulado Geral da 

Índia. Em 1998, foi homenageada pelo Consulado Geral da Índia em São Paulo e 

foi considerada pela Associação Indiana de São Paulo um dos maiores expoentes 

da dança clássica hindu no Brasil. Na Índia, seu trabalho também foi reconhecido 

                                                 
66

 Entrevista realizada em janeiro de 2003. 
67

 Idem.  
68

 Ibid. 



 79 

pela imprensa, que ficou encantada com sua precisão técnica e a graciosidade do 

seu grupo brasileiro, que realizou uma turnê pela Índia em 2004. 

Patrícia tem em seu repertório mais de dez espetáculos, dos quais 

apresentaremos sucintamente três.  

 

II.3.2.3.1 “Tanjavur – dos Templos aos Palcos” 

 

Tanjavur é uma cidade do Estado de Tamil Nadu conhecida por seus 

inúmeros templos e onde nasceu o estilo Bharata Natyam. Nessa cidade foi 

preservado esse estilo como ritual do templo através das mulheres devadasis. 

Esse espetáculo, como indica o título, mostra a passagem da dança hindu de um 

ambiente tradicional para um ambiente secular. A primeira parte do espetáculo 

compreende somente as danças tradicionais baseadas em músicas clássicas; a 

segunda parte reflete a difusão da dança através das músicas populares. 

 

II.3.2.3.2 “Natyalaya – Danças Clássicas do sul da Índia” 

 

Essa produção apresenta ao público brasileiro os diversos estilos da dança 

clássica hindu, principalmente os do sul da Índia. O espetáculo conta com três 

estilos, Kathakali, Bharata Natyam e Mohini Attam, mostrando suas histórias e 

regiões de origens através das expressões corporais. Além disso, percebemos 

nesse espetáculo a diferença traçada em cada um desses estilos. O figurino e o 

cenário ilustram a riqueza da tradição da dança indiana. Percebemos na produção 

uma preocupação muito grande com a fidelidade à tradição hindu. 

 

II. 3.2.3.3 “Bollywood” 

 

Bollywood apresenta o gradativo processo de secularização da Índia. A 

palavra Bolly vem da cidade de Bombay, hoje conhecida como Mumbai, onde 

quase toda a produção cinematográfica da Índia é realizada. O espetáculo 

“Bollywood” mostra de certa forma a introdução da dança hindu no universo 



 80 

secular da Índia e o crescente interesse e aceitação por parte da população 

indiana dessa passagem. As músicas para as coreografias do espetáculo são 

tiradas do universo cinematográfico indiano e adaptadas à realidade brasileira. O 

espetáculo faz uma fusão entre a música popular e a técnica da dança tradicional 

hindu. 

 

II. 4 Conclusão ao Capítulo 

 

O contato da cultura brasileira com a dança hindu conta com cerca de 20 

anos. Percebemos, pois, que ainda está em um primeiro estágio. A quantidade de 

espetáculos apresentados pelos bailarinos em diversas cidades do Brasil 

anualmente e o número crescente de alunos evidenciam a permanência da dança 

hindu no Brasil. Em várias festividades realizadas por empresas que possuem 

relações comerciais com a Índia são promovidos jantares vegetarianos e 

apresentações de dança hindu. Encontramos evidências de apresentações de 

dança hindu no âmbito universitário, o que abre espaço para uma discussão 

teórica. Percebe-se também a determinação dos artistas brasileiros, 

comprometidos com o aperfeiçoamento e o intercâmbio cultural entre os dois 

países.69
 

 

 

 

                                                 
69

 Hoje, a academia Natyalaya e seus filiais contam com cerca de 90 alunos em diversas cidades do Brasil. Já 

o Centro Padma – Arte e Cultura no momento não possui filiais e conta aproximadamente com 40 alunos 

matriculados. 



 81 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BLOCO - II 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 82 

Nritya: Retrospectiva cronológica da dança hindu  

 

O segundo bloco compreende os capítulos que ilustram a história da origem 

da dança hindu seu desenvolvimento, preservação nos períodos tradicional e 

contemporâneo, sua posterior divulgação às outras religiões na Índia e sua difusão 

fora do continente indiano.  

 

Esse bloco recebe o 

nome de Nritya, termo 

que, no universo 

religioso da dança, 

remete à familiaridade 

com o universo empírico.  

 

Na construção do 

templo, após a 

conclusão dos alicerces, 

encontramos três 

universos expressos por 

meio de esculturas. Na 

base estão os animais, 

na camada intermediária 

os seres humanos e na 

camada superior seres divinos - desse modo é representada a relação possível 

entre esses universos. No templo as relações tornam-se concretas e possíveis, 

estabelecendo pontes para a compreensão do mundo fenomênico.  

Em Nritya o bailarino articula os gestos das mãos, conhecidos como mudrás, 

que exigem a experiência prévia da natureza do que está representando ou vai 

representar (Fig. 8).  

A natureza se torna uma linguagem nas mãos do bailarino, e mesmo as 

questões invisíveis do tempo são reelaborados. Por exemplo, a descrição do 



 83 

tempo cronológico, quando o dançarino movimenta a mão do mudrá 

Ardhachandra para o mudrá Alapadma. Essa seqüência sugere a passagem do 

tempo, a transição da lua nova até a lua cheia. Da mesma forma, a flor 

desabrocha nos dedos do dançarino e os pássaros voam das pontas de seus 

dedos. 

O bloco Nritya apresenta a familiaridade e conhecimento empírico do 

dançarino em relação à dança hindu. Neste bloco incluímos também a pesquisa 

do campo realizada na Índia, assim como uma leitura bibliográfica realizada ao 

longo dos anos. Acreditamos que, no contexto da dança hindu, o corpo aprende 

antes da mente, portanto investimos na experiência empírica no primeiro momento 

para construir uma teoria a partir dessa experiência.   



 84 

Capítulo III - Jatiswaram: Origem da dança hindu e sua preservação na Índia 

tradicional 

 

III.1 Introdução  

 

Na cultura tradicional indiana, a dança permeia todos os aspectos da vida. A 

íntima relação entre dança e religião tem origens muito remotas no pensamento 

hindu. Há numerosas referências à dança, que contêm inclusive descrições de 

performance que podem ser encontradas tanto no contexto secular quanto no 

religioso. Usualmente, a sociedade indiana não delimita com muita clareza os 

limites entre a atividade secular e a religiosa, por isso, é muito difícil afirmar qual 

meio poderia ter dado origem à dança indiana. Por essa razão, permanece uma 

ambigüidade no que concerne aos elementos seculares e religiosos da dança 

tradicional. 

Neste capítulo faremos uma breve apresentação das origens da dança e sua 

preservação na Índia tradicional. Para uma melhor abordagem, dividiremos o 

capítulo em quatro partes. Na primeira, apresentaremos a visão ortodoxa da 

dança clássica hindu (criação da dança pelos deuses). Nessa seção serão 

articuladas diversas versões míticas sobre a origem da dança hindu. Na segunda 

parte, focalizaremos o processo de predomínio da versão mítica de Shiva como 

criador da dança e a maneira como ele assumiu o “trono” de Shiva Nataraja, o 

Dançarino Divino. Na terceira parte, contemplaremos o modo clássico de 

preservação da dança, conhecido como sistema devadasi. Finalmente, na quarta 

e última parte, abordaremos as causas que propiciaram o desenvolvimento da 

grande diversidade de estilos da dança indiana, limitando-nos apenas aos sete 

estilos clássicos da dança hindu.  

 

III.2 Constituintes da visão ortodoxa da dança clássica hindu  

 

Segundo a tradição hindu, a dança não foi uma criação humana, resultado 

de um ambiente cultural, mas criação divina. De acordo com os Vedas, textos 



 85 

sagrados do Hinduísmo, a humanidade aprendeu a dança através da revelação 

divina. Os deuses eram excelentes dançarinos. “A dança na Índia é 

simbolicamente associada à vida, ao interminável continuum de idas e vindas, 

nascimento e morte” (RIBEIRO, 1999, p. 9). É quase impossível dissociarmos a 

dança de valores eternos advindos da religião, cuja compreensão implica em uma 

assimilação do conceito de dharma, que carrega múltiplos significados: a Lei 

Universal, a Verdade Suprema ou a Vivência da Ética na sociedade.  

Para uma melhor compreensão do significado de dharma, é necessário 

explicar outro conceito, Varnashramadharma. Ele se subdivide em varna, (sistema 

das castas), ashrama (o sistema social e familiar que guia gradativamente o 

indivíduo na evolução de um estado a outro) e dharma. A vivência adequada do 

dharma liberta o indivíduo do sistema varna, ele sai da casta para a não-casta; no 

sentido de ashrama, eleva-o da ilusão e ignorância para a perfeição ou Iluminação 

(TURNER,1974). Toda a visão ortodoxa do Hinduísmo carrega uma finalidade: 

libertar-se de todas as limitações individuais e sociais. A criação da dança hindu é 

utilizada como instrumento dessa libertação.   

A assimilação de diversas etnias e culturas presentes no subcontinente 

indiano parece ser a principal origem das diferentes versões míticas sobre o 

surgimento da dança. Ao longo dos séculos, a Índia sofreu muitas invasões 

estrangeiras (arianos, gregos, mongóis, persas e árabes). Percebe-se a forte 

influência dos arianos  na construção da origem mítica da dança, e dos persas no 

seu desenvolvimento.  Podemos sintetizar em quatro as numerosas versões sobre 

a origem mítica da dança hindu. 

 

III.2.1 Quatro origens míticas da dança indiana 

 

Enquanto os conquistadores arianos afirmam que a dança foi criada por 

Brahma, os dravidianos apontam Shiva como o criador dessa arte. Mais tarde, no 

processo da sintetização de diversas divindades e crenças em uma só tríade de 

deuses (Trimurti)70 , surgem outras versões, determinadas pela cultura local e 

                                                 
70

 Conceito ampliado de Trimurti em <http://pt.wikipedia.org/wiki/Trimurti> (c. 22.01.07). 



 86 

influenciadas por diferentes escolas filosóficas. Surge então uma terceira versão, 

influenciada pela filosofia Vaishnava, que apresenta o deus Krishna como criador 

da dança. Surge ainda uma quarta versão, fortemente influenciada pela filosofia 

difundida nos templos, intimamente relacionado ao sistema devadasi.  

Todas essas versões, que iremos elaborar a seguir, têm suas raízes, de 

algum modo, nos tratados “Natya Shastra” e “Abhinaya Darpanam”, considerados 

os textos mais antigos sobre a dança hindu. Eles oferecem, de certo modo, a 

“gramática” de desenvolvimento de todo o repertório da dança clássica hindu. 

Escrito por volta do século II a.C., o “Natya Shastra” (literalmente, “Tratado sobre o 

Teatro”) é o mais antigo livro existente sobre as artes cênicas. Trata-se de uma 

verdadeira enciclopédia sobre teatro, em que são especificados detalhadamente 

todos os aspectos envolvidos em uma representação artística. Esse tratado chega 

a níveis de detalhamento impressionantes, como por exemplo as cores adequadas 

para a maquiagem, os tipos de movimentos de cada parte do corpo e a maneira 

correta de construir dos palcos em suas proporções exatas. 

O “Abhinayadarpanam”, de Nandikesvara, 71  é um manual de gestos e 

posturas de dança e drama (III século d.C).  O título da obra soma duas palavras: 

abhinaya e darpanam. “The sanskrit word for abhinaya is made up of the prefix 

abhi ‘towards’ and the root ni ‘to carry’. Thus it means representing (carrying) a 

play to (towards) the spectators”. (GHOSH, 1975, p. 7). Em outras palavras, 

abhinaya significa o despertar dos nove sentimentos chamados “navarasa” por 

meio das expressões faciais: surpresa, repulsa, coragem, amor, humor, fúria, 

medo, liberação e comoção.72 Por isso, a palavra abhinaya pode também significar 

o desvelamento da beleza ou dos variados aspectos da representação por meio 

de palavras, gestos, maquiagem, figurinos, cenários, etc. O segundo termo, 

darpanam, significa espelho, que ajuda ao espectador ver toda a linguagem 

articulada no palco e compreender sua condição pessoal.  

 

 

                                                 
71

 Os livros consultados não apresentam as data sobre a publicação de Abhinaya Darpanam, somente indicam 

que o autor devia ter publicado no século III depois de Cristo.  
72

 Ver bloco III e Fig. 23. 



 87 

III.2.1.1 Brahma como criador da dança 

 

Brahma é considerado a primeira pessoa da Tríade Hindu (Trimurti). Parece 

ter sido levado à Índia pelos arianos, e foi incorporado à cultura indiana no 

processo da inculturação (DANIELOU, 1989). Segundo essa versão, os arianos 

estruturaram a sociedade indiana em diferentes castas, dentre as quais a brâmane 

(dos religiosos responsáveis pelos ritos) ocupou o lugar mais elevado. De acordo 

com a versão brâmane, Brahma utilizou a dança como forma particular de 

revelação:  

 

Quando o mundo se tornou cheio de ira e desejo, inveja e raiva, prazer e dor, a 
população implorou a Brahma, o Supremo, para que criasse uma diversão que 
pudesse ser vista e ouvida por todos, pois as sagradas escrituras não eram 
compreendidas pelas massas porque eram muito ambíguas e complexas 
(SARABAI, 1981, p. 3).  
 

 

Nesse momento, Brahma, o Senhor Supremo, a Fonte da Verdade, retirou-se 

e entrou em profunda meditação; destilou a essência dos quatro Vedas, e extraiu 

a essência de cada um: a pathya (palavra), do Rig Veda; a música, do Sama 

Veda; os gestos, do Yajur Veda, e o elemento estético do Atharva Veda, “para 

cumprir os altos desígnios da vida que são Dharma, ou retidão, Artha, ou bens 

materiais, Kama, ou amor e Moksha, ou libertação”. 73  Reuniu todos esses 

elementos em uma nova forma de arte, a dança, que foi chamada de Natya Veda. 

Em seguida, Brahma falou aos homens: 

 

Essa arte não se destina meramente para o prazer, mas exibe “Bhava” 
(emoção) para todos os três mundos. Eu criei essa arte seguindo os 
movimentos do universo, seja no trabalho ou na diversão, no lucro, na paz, 
na gargalhada, na guerra ou na matança, produzindo os frutos da verdade 
para aqueles que seguem a lei moral; uma restrição para os que quebram as 
regras e a disciplina aos que seguem a lei, para criar sabedoria nos 
ignorantes, aprendizagem nos que procuram (estudantes) encorajando os 
seres humanos à prática do esporte e à resistência aos derrubados pelo 
sofrimento, repletos de humores diferenciados e de paixões variadas da 

                                                 
73

 BARBOZA, F., “The Divine Origin of Dance in India”, art. disp. em <http://www.drbarboza.com> (c. 

03.12.05).  



 88 

alma, religados aos labores da humanidade, permitindo um excelente 
equilíbrio, diversão e o demais nos três mundos: o superior, o do meio e o 
inferior (SARABAI, 1981, p. 5). 

 

Depois de ter criado o Natya Veda, Brahma transmitiu esse conhecimento ao 

sábio Bharata, para que ele o divulgasse. 74  Obedecendo a Brahma, Bharata 

escreveu o “Natya Shastra”, um grande e compreensivo trabalho sobre a ciência e 

técnica do drama, da dança e da música indianas. O estilo Bharata Natyam pode 

ter também a origem de seu nome do sábio Bharata. Uma outra etimologia propõe 

a subdivisão do vocábulo Bharata em três fragmentos, Bha (uma redução de 

Bhava, que significa expressão), Ra (de Raga, melodia ou escalas) e Ta (derivado 

de Tala, ritmo). Portanto, é da integração harmônica entre esses três elementos – 

a expressão, a melodia e o ritmo - que surge a dança. 

 

III.2.1.2 Shiva como criador da dança 

 

A segunda versão mitológica atribui a origem da dança ao deus Shiva (Fig. 

9). Shiva é o mais antigo deus da Índia e seu culto é mais popular no sul, o que 

reflete a resistência das raízes dravídicas, pré-arianas, na cultura daquela região.  

Segundo a mitologia, foi na cidade de Chidambaram, Estado de Tamil Nadu 

(Sudeste da Índia), que Shiva teria colocado o Universo em movimento através de 

sua dança (RIBEIRO, 1999). Segundo as escrituras, no princípio somente os 

deuses dançavam. Entre eles, o mais famoso era Shiva, que era chamado Shiva 

Nataraja, o Senhor dos Dançarinos. Um dos instrumentos por ele utilizado na sua 

dança foi a percussão, geradora do primeiro som que dominou o mundo e do qual 

nasceu toda a linguagem. Esse som primordial era o “OM”. A humanidade ficou 

com muito medo quando escutou esse terrível e barulhento som. Por isso, Shiva 

quebrou a peça de percussão, dividindo-a em duas partes, e colou as partes 

externas juntas, impossibilitando que continuassem a fazer aquele barulho 

amedrontador. Esse instrumento foi chamado Mridangam (tambor).  

                                                 
74

 Segundo a tradição hindu, existem quatro Vedas principais que referenciam a vida humana. Esses quatro 

são auxiliados por outros cinco Vedas, chamados upa-Vedas (“Vedas auxiliares”), um dos quais é o Natya 
Veda, o Veda da dança. Outros são de música, economia, da arte de manusear o arco-e-flecha e da medicina.  



 89 

Durante a dança, o Senhor dançarino, Nataraja, segura esse tambor, o 

símbolo original da vida, em uma de suas quatro mãos; na mão oposta carrega o 

fogo que destrói; as outras mãos apontam, respectivamente, para o céu e outra 

para a terra. Um dos pés se desloca para cima, enquanto o outro parece bater no 

chão. Seu corpo também não é simétrico, dando a impressão de se mover em 

direções diferentes. Ele aparece massacrando sob seus pés o demônio-anão 

Muyalaka, representante do mal e da ignorância. 

 

III.2.1.3 Krishna como criador da dança 

 

Outra versão bastante difundida da origem da dança é a história de Krishna. 

Dentro do pensamento religioso hindu, ele é conhecido como avatar, uma 

encarnação da divindade quando a humanidade passa por extrema necessidade. 

Como já observamos, a tradição hinduísta elabora seu conceito de Deus ao redor 

da Tríade (Trimurti) composta pelos deuses Brahma, Vishnu e Shiva. O primeiro é 

o criador, o segundo o preservador e, o último, o destruidor/transformador. O Deus 

preservador, Vishnu ciclicamente vem à Terra sob a forma de um avatar para 

protegê-la. Como diz o Bhagavad Gita: “Quando o equilíbrio do Universo é 

ameaçado pelo caos, Vishnu, o deus preservador, encarna na terra para 

restabelecer esse equilíbrio”.75 As sagradas escrituras prescrevem dez visitas de 

Vishnu à Terra, algumas sob a forma de animais, outras como seres semi-

humanos e, por fim, como seres humanos. Krishna é considerado a oitava 

encarnação de Visnhu.76  

O avatar Krishna é uma das formas mais importantes que a divindade 

assumiu para proteger os seres humanos. Segundo a tradição, ele viveu entre os 

pastores em Blindavam (região norte da Índia). Ele dançava alegremente com o 

povo e, quando tocava sua flauta, as pastoras abandonavam suas tarefas e o 

seguiam na floresta. No rio Yamuna, que percorre a região de Brindavan, havia 

                                                 
75

  “Bhagavad Gita”, IV, 8. 
76

 Existem opiniões divergentes em relação ao número das encarnações de Vishnu. Alguns afirmam que são 

24, outros que são 12. Mas a opinião mais aceita é de 10: Matsya (peixe), Kurma (tartaruga), Varaha (javali), 

Nrusimha (corpo do homem com cabeça de leão), Vamana, Parashurama, Rama, Krishna, Buda e Kalkin. Os 

primeiros três têm forma animal; o quarto é um semi-homem e os últimos são figuras mitológicas e históricas.  



 90 

uma serpente chamada Kaliya, que envenenava as águas do rio e, assim, 

dificultava a vida do povo. Um dia, Krishna entrou nesse rio e teve uma luta terrível 

com a serpente. Depois de ter vencido o monstro, Krishna emergiu das águas 

dançando em cima da cabeça da serpente. Esta seria a origem das danças 

clássicas hindus.   

 

III.2.1.4 Mulheres celestiais como criadoras da dança  

 

Uma quarta versão aponta as mulheres celestiais, apsaras, como criadoras 

da dança indiana. Segundo essa versão, as apsaras dançavam em todas as 

festividades dos céus. Entre elas as mais famosas eram Urvashi, Ramba, Menaka 

e Tilttama. Periodicamente, essas mulheres visitavam a Terra para conhecê-la e, 

em uma dessas visitas, Urvashi foi atacada por um demônio. Um rei, chamado 

Pururavas, salvou-a das mãos desse demônio. Em agradecimento, ela começou a 

namorá-lo. Retornando ao céu, em uma das festas ela foi convidada a participar 

em uma apresentação de teatro na corte de Indra, o Senhor dos Céus. Urvashi 

estava encenando o papel de Lakshmi, a esposa de Vishnu, e deveria pronunciar 

“Purushottama”, outro nome desse deus. Mas em lugar desse nome ela falou 

“Pururavas”, o nome do seu namorado humano. Por esse erro, Urvashi foi expulsa 

do céu - o que foi para ela uma grande satisfação, pois na Terra poderia se casar 

com o seu amado! 

Nessa versão mitológica encontramos uma suposta versão do 

desenvolvimento de dançarinas dos templos, as devadasis. Mas os intelectuais e 

os profissionais da arte dividiram as dançarinas celestes em três classes, de 

acordo com sua ascendência:  

a) - As da primeira classe são as devadasis do sul da Índia, que se 

consideram descendentes de Apsaras (dançarinas celestes). Seu objetivo era 

somente o gozo e a alegria dos deuses. Sua tarefa principal era alegrar os deuses 

celestes através de sua arte e dançar na corte do Indra, o Senhor dos Céus.  

b) - As da segunda categoria são as que desciam à Terra e estabeleciam 

relacionamento com os seres humanos. Nesse caso, elas podiam vir à Terra por 



 91 

um tempo relativamente curto e depois retornar aos Céus.77  

c) - As dançarinas da terceira categoria eram destinadas a permanecer em 

definitivo na Terra. Um dos exemplos era Urvashi, que foi expulsa dos Céus para 

se casar com um mortal e não nunca retornou para lá. A tradição afirma que ela 

dançava nas aldeias, florestas e templos e, assim, ensinou a arte da dança para 

toda a humanidade. 

A visão de mundo hinduísta se caracteriza por um viés predominantemente 

sintético e pela busca de assimilação e apropriação de formas de pensamento, em 

muitos casos, muito diferentes entre si. Assim, essas quatro versões são 

sintetizadas em uma única, como observa muito sagazmente Barboza: 

 

Brahma gave the first lessons on Natya to Bharata. Thereafter Bharata 
demonstrated the three forms of dancing, namely, Natya, Nritya and Nritta 
before the Lord Shiva with the help of Gandharvas and the Apsaras. Then 
Shiva remembering his own violent style of dance asked Tandu to transmit its 
technique to Bharata with the help of his retinue and out of affection asked 
Parvati to demonstrate to him the Lasya Style. Then understanding the 
technique of Tandava the saints transmitted the knowledge to others. Similarly 
Parvati taught the Lasya Style to Usha, daughter of Bana. She transmitted it to 
the milkmaids of Dwaraka and then from them it spread to women of other 
places. This is the order in which these dance styles spread in the world.  
(BARBOZA, 1997, p. 1). 

 

III.2.2 Supremacia de Shiva e das mulheres celestiais 

  

Dentre as versões mitológicas acima apresentadas, a que atribui a criação 

da dança a Shiva prevaleceu sobre as demais e teve um papel muito importante 

no desenvolvimento da dança como elemento constitutivo do Hinduísmo. 

Conseqüentemente, essa divindade começou a ser considerada como deus 

dançarino, conhecido como Shiva Nataraja. Mais tarde, outros mitos sobre a 

criação da dança foram elaborados para enfatizar o papel de Shiva. Hoje, há uma 

opinião quase unânime na Índia de se considerar Shiva como criador da dança 
                                                 
77

 Nas escrituras há referências à apsara Menaka, que desceu à Terra e se casou com o monge Vishvamitra, 

que era considerado mais conservador dentre todos os clérigos. Vendo Menaka seminua banhando-se em um 

rio, Vishvamitra perdeu o controle e manteve um relacionamento amoroso com esta, que deu à luz Sakuntala 
e retornou aos Céus. Sakuntala foi abandonada na floresta pelos pais e achada por outro monge, Kanwa, que 

lhe deu toda educação até seu casamento com o rei Dushyanta. Sakuntala era considerada mulher mais bela 

do mundo. <http://www.mythfolklore.net/india/encyclopedia/sakuntala.htm> (c. 24.01.07).  



 92 

clássica hindu. Apresentaremos a seguir o processo de assunção de Shiva ao 

trono de deus dançarino – Shiva Nataraja – descrevendo alguns símbolos mais 

importantes e relevantes nessa pesquisa.  

 

III.3 Shiva  e seu processo de assumir o trono 

 

Antes de ser considerado como dançarino divino, Shiva passou pelos passos 

de adaptação, incorporação à Tríade Hindu e entronização como Nataraja, a 

deidade principal da dança hindu na atualidade.   

 

III.3.1 Origem de Shiva  

 

Shiva foi uma divindade muito importante no período pré-védico, quando era 

cultuado pelos drávidas. Suas primeiras representações remontam ao neolítico 

(4.000 a.C.), quando era conhecido como Pashupati, o “Senhor dos Animais 

Selvagens” que residia nas florestas.78 De acordo com pesquisas arqueológicas 

recentes,  

 

The excavations at Mohenjo-Daro have provided some polished phallic stones 
and evidence of a cult of Mother Goddess. The excavations have also 
unearthed a single ‘roughly carved seal’ representing a two-horned and three-
faced male figure squatting amidst animals, which is seen as prototype of 
Shiva. (SMET, 1997, p. 314)  

 

Portanto, os indólogos são de opinião que: 

 

Shiva is probably a figure of Dravidian origin, assimilating the old Dravidian 
deity Seyyan, the “red” god of war, the some of the “victorious” goddess 
Koravai. Perhaps his cult originated in the mountains of the North-West but it 
spread quickly to the South and to the rest of India by the time of the Christian 
era. (idem) 

 

 

 

                                                 
78

 “Shatapatha Brahmama”, XII, 7,3,20. 



 93 

 

III.3.2 Shiva e sua incorporação à Tríade Hindu 

 

A construção da Tríade Hindu está intimamente ligada à entrada dos arianos 

no subcontinente indiano, por volta de 2.500 a.C.79 A Tríade (Brahma, Vishnu e 

Shiva), que é o resultado do diálogo entre as culturas nativa e invasora, revela 

diferentes aspectos de cada uma delas: criação, preservação e transformação.  

Brahma e Vishnu parecem ter sido trazidos do deserto pelos arianos, pois 

nesse meio as crenças organizavam-se sob duas formas: por um lado, uma 

fidelidade total ao transcendente ligado aos fenômenos da natureza - o deus que 

está acima, no azul do céu; um segundo aspecto caracteriza os seres humanos 

que desenvolveram certas virtudes extraordinárias em um ambiente natural 

hostil.80 Brahma é resultado dos fenômenos da natureza e se torna o Senhor da 

Criação; Vishnu, por sua vez, é resultado das virtudes humanas, raramente 

encontradas no ambiente do deserto, e se torna o Senhor da Preservação. Shiva, 

o deus nativo dos drávidas, foi admitido no panteão dos brâmanes (invasores) 

devido à sua imensa popularidade. 

Ao longo dos séculos a Tríade Hindu foi tratada de diferentes modos. Cada 

região elegia seu deus favorito dentre os integrantes da Trimurti, dando-lhe a 

posição de primazia. Na região nordeste da Índia, por exemplo, Vishnu recebeu a 

primazia principalmente nos Estados de Orissa e Uttar Pradesh. Na região de 

Tamil Nadu, Shiva era a entidade suprema, e esse status foi elaborado num mito, 

o MahaShivaratri. 81  À medida que Shiva ganhava a eminência como o deus 

                                                 
79 Existe uma teoria evolucionista sobre a origem da civilização indiana que afirma que em torno de 2.500 

a.C. certo grupo de nômades do norte do Irã, os chamado árias, deixou sua realidade do deserto e emigrou  em 

seis direções. Os grupos que foram em direção ao Ocidente espalharam-se por toda a Europa, tornando-se os 

ancestrais dos povos grego, romano, celta, germânico e eslavo. Aqueles que tomaram a direção do Oriente 

tornaram-se os ancestrais dos indianos. 
80

 Os elementos relativos aos fenômenos naturais eram: Indra, o deus do Raio; Vayu, o deus do Vento; Surya, 
o deus do Sol; Varuna, o deus das Águas; Agni, o deus do Fogo; Dyaus, o deus do Espaço. E, no tocante às 

virtudes humanas: Mitra, que representa a solidariedade; Aryaman, a honra; Bhaga, a partilha dos bens. 
81

 Esse mito é citado por ANAND, S., em “Major Hindu Festivals, a Christian appreciation” (St. Paul 

Publications, 1991, p. 17): “O mundo vinha chegando ao fim. Tratava-se do fim de uma era. Ao redor, uma 

escuridão densa. No meio das águas profundas, Vishnu estava reclinado em cima do regaço de Ananta, a 

serpente primordial. Aparecendo no cenário, Brahma pergunta a Vishnu quem ele era. Ambos reclamam ser o 

Senhor da Criação. Mas enquanto eles discutiam sobre o que reclamavam, viram surgir uma chama na direção 



 94 

supremo, tornava-se objeto de especulação e meditação, o que determinou a 

formação de diversas seitas dentro do Shivaísmo (SMET, 1997). No Estado de 

Tamil Nadu, a mitologia da origem da dança desenvolve uma profunda 

espiritualidade da criação, onde Shiva assume definitivamente o trono como 

dançarino divino – Shiva Nataraja. Como observa Subhash Anand,  

 

Shiva is considered not only an extremely important Hindu god; he is in many 
ways the most uniquely Indian god of them all, and the principles which emerge 
from an intensive study of his mythology lie at the very heart of Hinduism [...] 
Shiva, god of the phallus, performing the dance of life and the dance of death: 
that a concept he is, how entirely of India. (ANAND, 1991, p. 16) 

 

Shiva é visto como o criador da dança e é apresentado como  
 

(…) in the aniconic linga form, as a dancer (Nataraja), as a meditating ascetic 
(Dakshinamurti), as the husband of Parvati (Kalyanasundara), as the destroyer 
of demons (Tripurantaka), as the half-woman god (Ardhanaranarisvara), or as 
the one who emerges bodily out of the linga (Lingodbhava). (ECK, 1985, p. 51) 

 

III.3.3 Shiva Nataraja – o Dançarino Divino  

 

Entre as centenas de representações iconográficas das manifestações de 

danças cósmicas de Shiva, o ícone de Shiva Nataraja parece receber um lugar de 

destaque. Existem divergências sobre o número exato dessas manifestações; 

alguns dizem que existem 250 manifestações cósmicas de dança (BRAMENDRA, 

2000), outros afirmam que são 108 (SUBRAMANYAM, 1998). Para Subhash 

Anand (2004, p. 250), “Shiva can perform many kinds of dances, but there are two 

basic varieties: lasya and tandava, gentle and violent. The former fascinates us, 

the latter frightens us”. 

Na Índia, Nataraja é visto sob duas perspectivas: a primeira é a da religião, a 

segunda, a da dança. Na perspectiva da religião, conforme Andrade,  
                                                                                                                                                     
do norte. Lentamente, a chama tornou-se cada vez mais alta, até seus extremos não poderem ser vistos.  

Brahma se transformou em um cisne e partiu em busca da extremidade superior da chama, ao passo que 

Vishnu se transformou em um javali que escavava na profundidade do solo. Sem terem achado seja a 

extremidade superior, seja a extremidade inferior, ambos voltaram ao ponto de partida. E viram então no meio 

da chama  ‘o linga’,  órgão genital masculino, e ouviram  um som de origem não-visível ser proferido: ‘OM” . 

Vishnu e Brahma tomaram então consciência de que estavam na presença de Shiva, e de que era Ele o Senhor 

supremo. Ambos, Brahma e Vishnu, foram iluminados”  (tradução livre de nossa autoria). 



 95 

 

o ícone de Nataraja reflete totalidade de vida de um hindu a partir da vivência 
dos três ideais, que são conhecidos como Satyam Shivam Sundaram 
(Verdade, Shiva [divino], Beleza). A vivência desses três ideais significa a 
vivência do dharma, a verdade estabelecida pela sociedade ao longo dos 
séculos. Essa prática da vivência do dharma faz do Hinduísmo como um “way 
of life” ou aquela surgiu simplesmente sem ter um determinado fundador. 
(ANDRADE, 2006, p.13) 

 

Na perspectiva da dança, Shiva Nataraja é visto como o Grande Dançarino, 

resultado da fusão de duas tradições: a mais antiga, a religião popular (nativa); a 

mais recente, o culto ariano de Agni (ANAND, 2004). “Nata” significa dança, "raja” 

significa rei.  Simbolicamente, esse epíteto nos aponta Shiva como o “Senhor da 

Dança”, “Nataraja”, aquele que dança a criação do mundo. Nesse ícone 

encontramos ambas as variedades: Lasya e Tandava, a gentileza e a violência.  

Shiva Nataraja (Fig. 9) personifica o conceito de que a realidade é andrógina, 

o lado direito é masculino na aparência, enquanto o esquerdo é feminino. Shiva 

Nataraja representa uma infinidade de aspectos paradoxais: ele é representado 

como o patrono dos yoguins - figurado em profunda meditação no alto dos 

Himalaias - e também como o eterno dançarino, em movimento constante.  

 

A dança de Shiva Nataraja é 

considerada cosmogônica, pois 

representa as três atividades em 

dois planos: no divino, refere-se às 

atividades de criação (Srishti), 

preservação (Sthithi) e destruição 

(Samhara); no humano, descreve a 

ilusão ou a ignorância (Tirobhava), 

assim como a possibilidade da 

Iluminação (Anugraha). As cinco 

atividades são definidas como 

panchakria, a penta-atividade de 

Shiva (RAO; DEVI, 1999). 



 96 

Apresentaremos a seguir, de forma sucinta, os significados dos principais 

símbolos iconográficos que caracterizam Shiva Nataraja.  

 

III.3.3.1 Damaru – tambor 

 

A mão direita superior segura um pequeno tambor, damaru, instrumento 

muito importante para a dança, que regula a vibração primordial no momento da 

criação e mantém o ritmo. Auxiliado pelo tambor, Shiva mantém a ordem na 

criação. Mesmo hoje em dia algumas tribos utilizam apenas o tambor como 

acompanhamento da dança. “The drum resembles two triangles or cones meeting 

each other which in trantric thought symbolizes the act of marriage”. (ANAND, 

2004, p. 153). O tambor é a mais antiga representação utilizada para expressar a 

criatividade. 

O tambor também foi concebido para manter o ritmo da dança. A criação 

também é vista como um ritmo (rta), e as estações da natureza e a fertilidade 

periódica das mulheres – ambas conhecidas como rtu – são bons exemplos de 

ritmos na natureza. 

O instrumento ainda simboliza o tempo. A totalidade da criação visível é 

essencialmente uma realidade de espaço-tempo. O tempo é, concomitantemente, 

ventre e túmulo de toda a vida na Terra. Shiva também é o tempo no qual todas as 

coisas acontecem. 

 

III.3.3.2 Agni – fogo 

 

A mão esquerda superior está na posição de ardhachandra (meia lua), 

segurando uma chama, que simboliza o fogo escatológico que consumirá o mundo 

no final dos tempos (pralaya). Existe um equilíbrio entre as duas mãos que 

ocupam a porção superior do cenário, que sugerem um equilíbrio dinâmico entre 

criação e destruição. Shiva não destrói, mas apenas transforma, e essa 

transformação se presta à renovação, paz e prosperidade do mundo (ANAND, 

156). 



 97 

III.3.3.3 Abhayamudra - gesto de conforto 

 

A mão direita inferior demonstra manutenção e proteção com um gesto 

conhecido como Abhayamudra (sinal de afastamento do medo). Todas as 

criaturas se movem obedecendo a ele. É essa consciência que lhes dá segurança. 

Desse modo, Shiva é apresentado como a fundamentação da nossa vida 

quotidiana. 

 

III.3.3.4 Gajamudra (Gaja-hasta-mudrá) - gesto de elefante 

 

A mão esquerda inferior representa um gaja-hasta-mudrá. O gesto, que imita 

a tromba do elefante, é caracterizado pela perna erguida, convidando-nos a fazer 

dela nosso refúgio (estar, como um filhote de elefante, sob a proteção atenta da 

mãe). Esse é um gesto de graça. Shiva se apresenta como o amigável refúgio de 

todos. 

Outros símbolos também carregam seus próprios significados. É o caso, por 

exemplo, dos cabelos como símbolo de força:  

 

The creative activity of Shiva is also indicated by his long hair, which has been 
very much associated with vitality, and thus the hair of the yogi is piled above 
his head in a spiraling topknot, while the dancing Nataraja allows his hair to 
flow out like streams of cosmic force. (ANAND, 2004, p. 154) 

 

O pé esquerdo erguido sugere a busca de libertação; o anão-demônio sob o 

pé direito da divindade simboliza a ignorância ou a “cegueira” em relação à vida. O 

círculo ornamental de chamas que circunda Shiva (conhecido como prabhavali ou, 

no sul, tiruvasi) evoca muitas imagens: a caverna, cápsula sagrada onde os 

antepassados celebravam mistérios (ritos), uma semente, o útero materno, o 

garbhagrha (sacrário) de um templo (ANAND, 2004).  

 

III.3.4 Shiva, o centro exemplar 

 

No mito de Shiva Nataraja percebemos a relação entre centro e periferia, que 



 98 

aqui é estabelecida através da idéia de criação, pois a criação é realizada através 

de movimentos dinâmicos de Shiva. Inicialmente há um movimento de saída do 

centro e em seguida há um retorno.82 Isso denota a cosmovisão do Hinduísmo, na 

qual o “todo” se desintegra em “muitos”, que, por sua vez, anseiam pela 

reunificação com o “todo”. Na cosmologia hindu, a matéria, a vida e o pensamento 

são concebidos como relações energéticas, em que o ritmo e o movimento 

exercem atração mútua. Segundo essa concepção, o princípio que dá origem ao 

mundo e às diversas formas de ser é harmônico e rítmico, simbolizado pelo ritmo 

dos tambores, pelos movimentos da dança. Shiva, na qualidade de principio 

criador, não profere a criação do mundo, ele “dança o mundo”. Em outras 

palavras, é através de sua dança que a Criação é organizada e ordenada.  

 

III.4 Devadasi - o sistema clássico de preservação da dança hindu 

 

A preservação da dança hindu pressupõe três elementos básicos: 1. Modo 

de aprendizagem - de acordo com o conceito clássico, seguimento da tradição; 2. 

Espaço para a preservação - o templo; e 3. Casta legitimada para a preservação – 

a das devadasis. 

 

III.4.1 Conceito clássico de preservação  

 

No universo da dança indiana, encontramos dois critérios para a atribuição 

do conceito de clássico: 1. Fidelidade à ancestralidade; 2. Fidelidade à tradição e 

à transmissão Mestre-discípulo. 

 

 

 

 

                                                 
82

 O conceito de “centro exemplar” foi elaborado por Clifford Geertz, em sua obra Negara, como um recurso 

para explicar a relação entre dois pólos: Negara (o Estado, a Capital, o Centro, o Lugar Perfeito) e Desa (a 

área governada, o campo, a periferia, a imperfeição). O autor afirma que a ordem política de Bali encontra sua 

afirmação no conceito de “centro exemplar”, de origem mítica, que é utilizado também na dança indiana, com 

suas múltiplas simbologias e significados. 



 99 

III.4.1.1 Fidelidade à ancestralidade  

 

Segundo esse critério, a origem da dança remonta ao deus Shiva. Portanto, 

praticar a dança significava preservar as raízes históricas como fonte da 

autenticidade.  Todo o ensino e aprendizagem são considerados como margam, 

um caminho espiritual que conduz à divindade. Como afirma Gaston: “Divine 

worship, incorporating devotion (bhakti) service (seva) and the presentation of 

royal honours to the deity are central to most artistic traditions.” (GASTON, 2004, 

p. 18).   

 

III.4.1.2 Fidelidade à tradição e à transmissão Mestre-discípulo  

  

O critério da fidelidade baseia-se na tradição da religião hindu chamada 

guru-shishya-parampara, a tradição de mestre-discípulo, cujas origens remontam 

aos tempos védicos. Os ensinamentos da tradição guru-shishya-parampara 

seguem uma lógica na qual a idade do discípulo e a duração do aprendizado não 

interferem no processo de aquisição do conhecimento. A formação do discípulo só 

termina quando o mestre considera que ele está pronto. A combinação do trabalho 

do mestre com a devoção do discípulo desencadeia e embasa o processo de 

aprendizagem. O mestre concorda em compartilhar a sabedoria e a experiência, e 

o estudante se entrega completamente ao caminho apontado pelo mestre. Esse é 

o inicio da fundamentação que sustentará uma vida de conhecimento e 

experiência.  

O mestre, conhecido na Índia conhecido guru, é uma pessoa que possui a 

experiência religiosa e consegue articulá-la em palavras. Geralmente pertencente 

à casta brâmane, se encontra no estágio vanaprastha 83  e leva uma vida 

celibatária. É uma pessoa que possui sabedoria e encaminha seu discípulo rumo 

ao desenvolvimento espiritual. Um bom mestre não apenas possui a sabedoria, 

                                                 
83

 A vida social e familiar de um hindu é regida pelo conceito de varnashramadharma, segundo o qual a vida 

do ser humano encontra-se dentro de um período de 100 anos. A vida humana é estruturada em quatro estados 

pelos quais um hindu da casta superior deverá passar: “estudante” (brahmacharya), “dono do lar” (grahasta), 

“habitante da floresta” (vanaprastha) e “mendigo” (sanyasa).  



 100 

mas também tem a capacidade de provar aquilo que afirma. O discípulo deve ser 

uma pessoa com uma grande disposição a servir: “the student needs to give time, 

effort and learning ability along with money for the upkeep. Because of his devotion 

and resolve the student remains united with the teacher to learn” (BHALLA, 2005, 

p. 149). Segundo essa tradição, os fatores determinantes para a preservação do 

sistema são a fiel obediência do discípulo ao mestre e a fidelidade.  

Esse modo, conhecido como Sampradaya (tradição), está embasado no 

conceito de Dharma, Lei Universal, segundo a qual a gramática da dança é 

revelada por Shiva ao mítico sábio Bharata, que a codificou no “Natya Shastra”. A 

fidelidade a esse modo de ensino e sua prática, na vida, indicam a manutenção da 

tradição. A versão mítica das mulheres celestiais, seguindo a gramática 

estabelecida pelo “Natya Shastra” para a preservação da dança, tanto no ensino 

como no repertório, aponta para uma continuidade desde a sua origem, conferindo 

à dança seu caráter clássico.  

 

III.4.2 Templo: espaço tradicional da preservação 

 

O local tradicional da preservação da dança era o templo. A prática do 

ensino da dança foi preservada a partir da construção de inúmeros templos, onde 

se realizavam as aulas. Desde os tempos védicos o templo era considerado o 

espaço apropriado para a moradia dos deuses. Deveria ser construído em um 

local onde houvesse a presença de três elementos: água, pedras e vegetação. Os 

devotos se dirigiam a esses locais para verem e serem vistos pela divindade - 

prática conhecida como darsana - e também para participar nos rituais sagrados 

(ECK, 1985). 

O templo também funcionava como uma escola aberta ao público onde a 

tradição (guru-shishya-parampara) era preservada por meio do ensino. A tradição 

era aplicada a todos os tipos de conhecimentos: escrituras sagradas, sânscrito, 

música, medicina e também a arte da dança. Os mestres dessas disciplinas 

moravam nas aldeias e vinham ao templo para ensinar aos discípulos. 

Ao longo dos séculos, a dança assume gradativamente um papel mais 



 101 

importante, ao mesmo tempo em que se integra aos rituais. A arquitetura dos 

templos ilustra esse movimento. Inicialmente, o sanctu sanctorum (garbhagrha, 

sacrário) de um templo hindu continha apenas a imagem de uma deidade. À 

medida que a dança vai ganhando importância, o sanctum sanctorum não contém 

mais a imagem da divindade, mas é um espaço vazio reservado à dança. Em suas 

paredes internas e externas (da mesma forma que nas colunas dos templos) são 

esculpidas poses de dança. Os séculos IX e X significaram o apogeu da 

arquitetura religiosa, quando a maioria dos templos, principalmente no sul da 

Índia, foram construídos.84  

Conseqüentemente, era natural que as pessoas comuns fossem aos templos 

para admirar essas esculturas. Os templos também receberam os palcos externos 

(mandapas) onde se realizavam apresentações de dança e teatro durante as 

festividades. Era muito freqüente assistir apresentações de dança dedicadas às 

deidades. 

 

III.4.3 Modo antigo da preservação: o sistema devadasi 

 

A escolha das mulheres para a preservação da tradição da dança está 

intimamente vinculada aos rituais realizadas nos templos. O culto diário é um ato 

de devoção cumprido ininterruptamente nos templos hindus há milênios e que tem 

suas origens nos rituais védicos. 

Era uma prática comum a consagração de meninas para o serviço interno 

dos templos. Muitas referências a essa prática podem ser encontradas nas 

escrituras sagradas. Aos nove anos da idade, essas meninas eram selecionadas 

nas aldeias, levadas aos templos e casavam-se simbolicamente com a divindade. 

“O propósito era servir a Deus, confortá-lo, providenciar-lhe entretenimento e 

humor, como uma esposa faria a seu marido” (KHOKAR, 1985, p. 26). Para 

garantir essa relação, era estabelecida certa ordem de santidade. Inicialmente, 

realizava-se uma cerimônia de casamento, na qual a menina sentava-se ao lado 

                                                 
84

 Nessa época, principalmente no sul da Índia, encontram-se as construções dos templos nas cidades de 

Tanjore, Madurai, Belur, Halebid, Hampi e Vijayanagar, entre outras.  



 102 

da imagem da divindade, o noivo. A dançarina, de tal modo privilegiada e 

abençoada, era chamada devadasi, serva do Senhor. “For the devadasi who 

danced in the temples her marriage and dedication to a deity ranked as a more 

important qualification than her dancing ability” (GASTON, 2005, p. 30).  

Desse modo surgiu a classe devadasi, que também recebia o treinamento 

nas artes da dança e da música. Sua função era servir e entreter os deuses 

através de sua arte. Dessa forma, a dança e a música passaram a desempenhar 

um importante papel nos rituais diários dos templos. As devadasis ocupavam um 

status social elevado e eram mulheres de cultura - além do conhecimento na arte 

da dança e música, eram versadas em sânscrito e nas sagradas escrituras. Eram 

religiosas dedicadas à santidade e deviam levar uma vida de piedade.  

 

There were six prescribed ceremonies of dedication before devadasis could take 
part in temple ritual: marriage (kalyanam) dedication (muttirai); ritual first dance 
lesson; the presentation of the ankle bells (gejjaipuja); the debut ritual 
(arangetram) after the completion of the dance training; and the selection of a 
patron. All the six ceremonies were supposed to be completed, at the latest, just 
after the first menstrual cycle. (GASTON, 2005, p. 30) 

 

Como mencionado acima, os templos também possuíam palcos onde as 

bailarinas aplacavam a ira dos deuses através da dança. Em alguns templos, esse 

palco era um local especial chamado kalavanti chaveda. Para o treinamento e 

aprendizado da dança e para as apresentações, o templo empregava muitos 

músicos e funcionários. Como parte do ritual, as devadasis dançavam diariamente 

na frente da imagem da deidade ou na plataforma do templo direcionado ao 

santuário principal. Se houvesse mais de uma dançarina em um templo, elas se 

revezavam. Somente uma vez por ano, nas celebrações anuais do templo, elas 

saiam às ruas e dançavam diante de uma imensa imagem da divindade instalada 

na rua principal da vila ou cidade. 

Quase todos os sistemas artísticos, sobretudo a dança clássica hindu, são 

preservados em seu estado mais puro pelas devadasis do templo, sendo 

subvencionadas oficialmente pelo templo e pelo Estado como dançarinas. Mais 

tarde, essas dançarinas formaram uma casta específica que tinha a exclusividade 

da prática da dança. 



 103 

A primeira evidência do sistema devadasi foi encontrada nas inscrições do 

templo Brihadeshvara, ou Rajarajeshvara construído por Rajaraja, rei de Tanjore, 

da Dinastia Chola, em 1001 d.C.85 Havia mais ou menos quatrocentas mulheres 

dançarinas no templo, que moravam em quartos situados nas ruas ao redor. Elas 

estavam isentas do pagamento das taxas. Outros templos também adotaram o 

mesmo sistema. No início do século XX, havia cem devadasis no templo de 

Kancheevaram.86 Em outras localidades, como Madurai e Tanjore, elas recebiam 

um salário retirado do orçamento do templo.  

A casta devadasi também possuía subcastas. Além da dança, algumas 

devadasis faziam desenhos geométricos sagrados (yantra) que dão expressão 

visual aos mantras e funcionam como pontos focais para a concentração durante 

o ritual. Além desses trabalhos, as dançarinas abanavam a imagem da divindade 

com um leque feito com folhas de palmeira ou com rabo de iaque e transportavam 

a luz sagrada (Kumbarti). 

Algumas devadasis eram destinadas à prática da Shrnigara, decoração floral 

do templo e da deidade, e à Alpana87, decoração com flores feita no chão do 

templo. Outras eram encarregadas de limpar os utensílios dos rituais, e as mais 

velhas varriam as escadas do templo. Por diversas gerações, o sistema matriarcal 

prevaleceu, e a função de devadasi era transmitida de mãe para filha (as 

possibilidades de uma devadasi gerar filhos serão explicitadas no próximo item). 

Ao longo do tempo, esse sistema passou por diversas modificações e apenas as 

três formas principais de atuação sobreviveram.  

 

 

                                                 
85

 O sul da Índia foi um lugar de constantes disputas entre reis de pequenas dinastias desde o início da era 

cristã. Foram dinastias conhecidas como Pallava, Rastrakutas, Cheras, Pandyas e, finalmente, Cholas. Cada 

uma teve seu domínio em um determinado período da História. A dinastia Chola é a mais famosa do sul da 

Índia. Ela se estabeleceu na região de Tamil Nadu por vários séculos. Na cultura tamil se encontra a origem 

da dança indiana Bharata Natyam. Tanjore é uma cidade em Tamil Nadu considerada “cidade dos templos”. 

Nela estão situados vários templos que contém imagens esculpidas das devadasis.  
86

 O templo mais famoso pela prática do sistema devadasi. Além disso, existia essa prática no templo 

Chidambaram, o mais importante para a dança Bharata Natyam, e nos templos que se encontram na região de 

Tanjore.    
87

 Alpana simboliza certo desenho feito no chão, principalmente no lugar da dança, muitas vezes para mostrar 

a sacralidade do local.   



 104 

III.4.3.1 Três formas de ser uma devadasi 

 

É possível observar três perfis ou formas nos quais as devadasis se 

inseriam: 

a) - As devadasis eram consideradas dançarinas dos deuses no templo. Elas 

alegravam os deuses através da arte da música e da dança. Não eram destinadas 

a dar a alegria aos seres humanos, mas somente aos deuses, com os quais eram 

casadas. Nesse estado, tinham um status muito superior, ocupando uma posição 

logo abaixo da divindade. Eram celibatárias estritas e, por conta disso, não 

poderiam gerar filhos. 

b) - A segunda posição era a das destinadas a dar alegria aos sacerdotes do 

templo, os brâmanes da casta superior, puros e nobres, cujos desejos carnais 

eram por elas satisfeitos. Embora os brâmanes fossem superiores e nobres, eles 

eram mortais, e, portanto, nesse caso, o status das devadasis não era tão superior 

como as das da primeira categoria. Essas devadasis poderiam gerar filhos. 

c) - O terceiro tipo de devadasi tinha a tarefa de dar satisfação física aos 

homens comuns que freqüentavam o templo, seja como peregrinos ou como 

participantes dos festivais e feiras. Elas se tornavam mulheres comuns, podendo 

ser considerada prostitutas destituídas de sacralidade. Essas devadasis também 

poderiam gerar filhos para sua sobrevivência, pois o templo não conseguia mantê-

las.  

Com o passar do tempo, as duas últimas formas ganharam destaque, o que 

desencadeou a degradação de todo o sistema e deu início a seu processo de 

secularização, no qual há a migração para fora do templo.   

 

III.5 Sete estilos da dança clássica hindu 

 

A Índia é um país onde a diversidade é encontrada em todos os níveis - na 

cultura, geografia, idiomas e etnicidade. Cada região promoveu seu modo de viver 

e organizar sua vida social e religiosa. No interior dessa vida religiosa encontra-se 

o desenvolvimento de estilos específicos de dança hindu para elaborar os rituais 



 105 

do templo. Com o tempo, sete estilos foram reconhecidos como autênticos e 

propícios a serem utilizados como expressão ritualística do templo.  

 

III.5.1 Causas de multiplicação de estilos 

 

O surgimento de diversos estilos de dança se deve a dois fatores principais.  

 

III.5.1.1 Expansão do Hinduísmo dentro da Índia 

 

O primeiro fator seria a expansão do Hinduísmo dentro da Índia, que resultou 

na construção de inúmeros templos. Cada região tinha sua divindade de 

preferência, portanto o modo de preservação de ensino da dança era direcionado 

para essa divindade. Apesar de permanecerem fiéis à tradição e à gramática do 

“Natya Shastra”, à medida que novas divindades e filosofias foram incorporadas 

pelo Hinduísmo, também a dança recebeu novos elementos, tanto de natureza 

formal quanto religiosa. Podemos perceber nesse processo que, em alguns casos, 

Shiva Nataraja gradativamente perdeu seu papel de divindade central do 

Hinduísmo, a ponto de o estilo Odissi, por exemplo, reverenciar Vishnu como 

divindade principal, e não dar nenhum espaço para Shiva. 

 

III.5.1.2 Incorporação de elementos sociais e culturais 

 

O segundo elemento é a incorporação das expressões culturais e sociais 

dentro da tradição do templo. Do ponto de vista social, a arte contribui para a 

estruturação da sociedade com desdobramentos em diversos aspectos, inclusive 

na dimensão estética. Surge então um diálogo entre a sociedade e templo, e, 

como conseqüência, as danças folclóricas e tribais fundem-se com a dança dos 

templos. Algumas expressões sociais e culturais conseguiram penetrar no 

universo religioso, foram incorporadas ao repertório e aos rituais, perdendo assim 

seu caráter secular a ponto de ficarem limitadas apenas aos templos. 

Quando o Hinduísmo se dá conta do grande número de estilos decorrentes 



 106 

desse longo processo de incorporação e fusão, promove uma avaliação desses 

estilos. Apenas sete são reconhecidos como portadores legítimos da tradição. 

Posteriormente, são codificados e estilizados. Os demais são vistos como simples 

expressões sociais e culturais.  

 

III.5.2 Os estilos clássicos de dança hindu 

 

É afirmação comum entre pesquisadores a de que a dança clássica indiana 

remonta a uma forma particular chamada Lasya – dança-teatro ritualística 

praticada antes da invasão ariana, conforme mencionado em três passagens do 

“Natya Shastra”. Mais tarde, Lasya desenvolveu-se de tal forma que era 

apresentada em palcos, e começou a receber a influência de outras tradições de 

dança. Ela também inspirou outras manifestações regionais e veio a ser 

considerada como a forma mais antiga de Bharata Natyam. Como observa 

Bharucha,  

 

These judgments deny the possibility of other dance forms possessing their own 
connections to these allegedly primary sources contained in texts like Natya 
Shastra. It would seem that Bharata Natyam alone has the credentials to affirm a 
direct line as it were with “tradition” itself. (BHARUCHA,1997, p. 130) 

 

De certa forma, podemos perceber que outros estilos de dança, como 

Kathakali ou Manipuri, são obviamente variações da Bharata Natyam.   

Baseados nessa afirmação, optamos por apresentar os sete estilos da dança 

clássica segundo uma ordem cronológica. O estilo Bharata Natyam tem suas 

raízes em Tamil Nadu. A seguir, surgiram os estilos Kathakali (executado apenas 

pelos homens) e Mohini Attam (reservado às mulheres), ambos de Kerala. O estilo 

Odissi foi desenvolvido na região onde o culto ao Vishnu que era popular – 

portanto, seu repertório carrega uma devoção muito maior a essa divindade.  O 

estilo Manipuri é a dança desenvolvida na região nordeste da Índia, em que 

encontramos os elementos tribais embutidos. No Estado de Andhra Pradesh a 

dança foi desenvolvida sob a forma do estilo Kuchipudi. Finalmente, na região 

norte, a dança recebeu apoio de alguns soberanos muçulmanos (como Akbar e 



 107 

Shahajahan) e deu origem ao estilo Kathak, no qual se fundem elementos do 

Hinduísmo e do Islamismo (Fig. 10).  

 

 

 

Percebemos que, do ponto de vista da técnica, cada estilo especializou-se 

em determinado elemento. A dança Kathak, por exemplo, é muito rica em 

movimentos dos pés, enquanto o estilo Manipuri caracteriza-se por movimentos 

líricos. O estilo Bharata Natyam, além de incorporar movimentos dessas duas 

escolas, também possui movimentos corporais, mudrás e posturas esculpidas 

(posições de dança). No que diz respeito à música de acompanhamento, percebe-

se em todos os estilos a forte presença da percussão. 

Um elemento comum a todos esses estilos é o forte alicerce na tradição, pois 

todos remetem sua origem a Deus e sua intima relação com a religiosidade, o que 

torna muito difícil estabelecer uma distinção nítida entre dança e oração. O 

repertório é composto predominantemente por temas mitológicos e elementos 



 108 

ritualísticos na performance. Com exceção do Kathakali, todos os estilos de dança 

clássica tiveram seu desenvolvimento ligado aos templos. Outro traço comum é a 

utilização do “Natya Shastra” como fonte de referência. A seguir apresentaremos 

os sete estilos de dança de uma forma mais detalhada.  

 

III.5.2.1 Bharata Natyam 

                                  

Originária do estado de Tamil Nadu (sul da Índia), 

sua origem é atribuída ao templo Chidambaram.  O 

estilo foi preservado e a técnica desenvolvida ao 

longo dos séculos através do sistema devadasi. 

Desde a antiguidade, Bharata Natyam (Fig. 11) é 

considerada a suprema e a mais antiga arte 

clássica da Índia, da qual derivaram as demais 

formas da dança clássica.  Com o tempo, o estilo 

recebeu apoio dos reis, principalmente no sul da 

Índia. As paredes esculpidas dos templos de 

Halebidu, Belur, Chidambaram, Madurai e Kanchipuram testemunham o grande 

prestígio desse estilo de dança.  

Inicialmente, Bharata Natyam era uma dança-solo reservada apenas às 

mulheres. Atualmente, também pode ser apresentada como dança-teatro e seu 

aprendizado também é facultado aos homens. Seu extenso repertório segue um 

padrão específico de apresentação de uma série de danças.  

Uma apresentação de Bharata Natyam é composta de sete números. Inicia-

se com um Alaripu (literalmente “adornar com flores”), peça abstrata que combina 

dança pura com a recitação rítmica de algumas sílabas. Logo em seguida é 

apresentada uma Jatiswaram, de caráter abstrato, composta por seqüências de 

passos utilizados nessa escola como treinamento. A Jatiswaram é acompanhada 

por uma Raga (melodia). Shabdam, a dança seguinte, tem um forte caráter de 

abhinaya, expressividade. Geralmente, é acompanhada por uma canção em 

adoração ao Ser Absoluto. A quarta dança, Varnam, é a mais importante e bela 



 109 

composição do repertório. Combina dança pura e dança expressiva, dando uma 

amostra da essência da arte. Dentro desse item estão os temas mitológicos que 

descrevem a vida dos heróis e buscam dar um significado para a vida presente. 

Em seguida é executado o Padam, dança com movimentos leves, também sobre 

temas mitológicos. A apresentação atinge seu clímax com a Tillana. Em seguida 

realiza-se uma prece invocando a benção de Deus (Mangalam).  

Uma característica marcante do estilo Bharata Natyam é a expressão de 

nove sentimentos chamados “Navarasa”88 - a linguagem facial é a mais valorizada. 

A música predominante é a carnática, estilo musical do sul da Índia. São utilizados 

o mridangam (percussão), violino ou veena (instrumento de corda), órgão de foles, 

flauta, címbalos e vocais. 

 

III.5.2.2 Kathakali 

                    

No estilo Kathakali (Fig. 12) percebemos com muita 

clareza a surpreendente fusão entre as culturas 

ariana e dravidiana. Sua origem está associada ao 

Estado de Kerala, particularmente à cidade de 

Travancore, e era muito difundida entre a etnia 

Nambudari. 89  Inicialmente, era um ritual de 

adoração às serpentes que incluía uma dança 

chamada Pambam Tullal (“Dança da Serpente”). 

Posteriormente, essa dança se transformou em 

ritual à deusa Bhagavati, aquela que cuidava das 

serpentes. Nessa dança - forma primitiva de Kathakali - utilizava-se uma 

indumentária especial e maquiagem. Em seguida, a etnia Nayar, que adorava a 

deusa por outro nome, Mahakali, também começou a praticar essa dança. O nome 

Kathakali é composto pelas palavras katha (história) e o nome da deusa, Kali. 

Kathakali é uma arte predominantemente narrativa, apresentada como 

                                                 
88

 Ver item III.2.1. 
89

  No Estado de Kerala encontramos diversas castas. Entre elas as mais importantes são Nambudari e Nayar. 

Ambas parecem ter suas raízes na casta brâmane responsável pelos rituais.   



 110 

dança-teatro, cujo efeito dramático depende da fusão entre música, dança e 

teatro. Possui uma técnica apurada para o uso de diferentes partes do corpo, 

como por exemplo os músculos faciais, os dedos das mãos, olhos e pulsos, que 

estão descritos no “Natya Shastra”. O peso do corpo é igualmente distribuído nas 

bordas externas dos pés, que permanecem curvados. 

Há três tipos de personagens. O personagem do tipo Sattvik (denominado 

Pacha) é nobre, heróico, generoso e refinado, tais como Rama e Krishna. Os 

personagens do tipo Rajasik (denominado Kathi) são os demônios e os guerreiros, 

tais como Kamsa e Ravana.  Os personagens do tipo Tamasik (denominado Kari) 

são caçadores e moradores da floresta, bem como os demônios femininos. 

Segundo a filosofia indiana, Satva, Rajas e Tamas são qualidades que todo ser 

humano traz em si. Satva é a nobreza e inteligência; Rajas é a coragem e a força; 

Tamas é preguiça e lentidão.  

As apresentações são acompanhadas por dois cantores que recitam a 

história em versos e instrumentos de percussão (um tambor, um par de címbalos e 

gongo). Com o patrocínio da prefeitura ou templo da cidade é montado um palco 

simples, chamado Shamiana, suportado por quatro pilares e que tem ao fundo um 

pano colorido. À frente do palco é colocada uma grande lâmpada indiana para a 

iluminação da apresentação. O público senta-se no chão em frente ao palco a céu 

aberto com as pernas cruzadas. Antes do início da apresentação, o vocalista 

interpreta uma canção invocatória acompanhado de percussão e címbalos. 

Durante essa invocação, um dos personagens permanece atrás de uma cortina 

executando uma dança com movimentos, criando, assim, um clima de expectativa 

na platéia.  

Alguns traços característicos desse estilo: 

1. Kathakali é a única dança que, embora não tenha se desenvolvido ligada à 

tradição dos templos, é considerada clássica e sagrada.  Ela é uma apresentação 

ao ar livre, feita logo após as colheitas, como agradecimento às divindades.  

2. Outro elemento característico são a maquiagem e o figurino altamente 

elaborados. Cada personagem tem um figurino e uma maquiagem específica que 

demoram de seis a oito horas para ser preparados. A maquiagem normalmente é 



 111 

feita com uma pasta de arroz que é ligeiramente aplicada em toda a face. Sobre 

essa base são aplicadas outras cores, de acordo com a personagem. As cores 

determinam a natureza e o caráter. A cor verde, por exemplo, indica o herói; a 

maquiagem de um bigode ou de uma protuberância no nariz ou no centro da testa 

é utilizada para os demônios ou para os guerreiros; o bigode branco é uma marca 

de Hanuman (deus macaco), personagem do épico Ramayana; o bigode preto 

assinala características terríveis e destrutivas. Maquiagens em que predomina a 

cor preta indicam caçadores e moradores da floresta, bem como os demônios 

femininos.  

3. A terceira especificidade da Kathakali é o uso da massagem. O aprendiz 

entra em uma escola de dança entre oito e dezesseis anos de idade. Sua primeira 

tarefa é fazer diversos exercícios físicos para atingir a flexibilidade corporal. 

Quando o aprendiz consegue fazer as curvas com o próprio corpo em diversas 

direções, começa a aprender o Namaskar (elaborado posteriormente), que é 

realizado sempre antes da lição. Apenas no Kathakali é dada ao dançarino uma 

massagem especial para o fortalecimento da região da cintura e quadris. O ritual 

da massagem é realizado da seguinte forma: o aluno é massageado com a 

aplicação de óleo especial no corpo inteiro. Deve deitar no chão de costas, tendo 

os joelhos dobrados, os pés tocando a parede e as coxas convergindo para o 

corpo. O massageador segura uma barra de madeira que se encontra fixa no 

telhado do quarto e massageia o corpo inteiro do aluno com os seus pés. Depois 

disso o aluno deve virar-se e deitar de bruços para receber a massagem nas 

costas. Por causa da aplicação do óleo, os pés do massageador movem-se 

suavemente sobre corpo do aluno. No final, o corpo do aluno recebe a massagem 

necessária para as realizações de movimentos flexíveis, as curvas e torções da 

dança Kathakali. É uma massagem dolorosa, sem a qual nenhum dançarino de 

Kathakali pode ser considerado como tal (RAO; DEVI,1999).   

 

 

 



 112 

III.5.2.3 Mohini Attam 

 

Trata-se de uma forma de dança-solo originária do 

Estado do Kerala cuja origem é de difícil datação. 

Inicialmente era apresentada apenas por homens e, 

hoje, é reservada somente às mulheres. Mohini 

Attam (Fig. 13) é sinônimo da essência feminina, 

sedução, graciosidade, aquilo que é um deleite para 

os olhos. Mohini significa “encantamento” e Attam 

“dança” – assim, Mohini Attam é a “dança do 

encantamento”.  

 

Os movimentos são graciosos, ondulados, suaves e gentis, lembrando 

invariavelmente o movimento das palmeiras balançando com o vento e a brisa do 

mar. Vale a pena destacar a fascinante forma do olhar e o uso delicado dos gestos 

das mãos. São utilizados mudrás semelhantes aos do estilo Bharata Natyam.  

Antigamente, Mohini Attam era apresentada nas casas durante as festividades e 

não era necessário um palco ou qualquer outro acessório para a performance. 

Hoje em dia, pode ser apresentada em qualquer época do ano e em qualquer 

ocasião. 

Durante o século XIX o estilo recebeu o patrocínio do príncipe de Travancore 

e tornou-se uma combinação do aspecto gracioso da dança Bharata Natyam com 

o aspecto mais Lasya (feminino) da dança-teatro Kathakali. No século XX 

observou-se uma degeneração desta forma de dança. Entretanto, grande 

contribuição foi dada à recuperação com a criação da escola Kerala Kala 

Mandalam, fundada por Vallathol. A partir daí, o estilo Mohini Attam foi lentamente 

ganhando popularidade graças aos esforços de profissionais como Kalyani Amma, 

Shanta Rao, Mrinalini Sarabai e Roshan Vajifdar.  

 

 

  



 113 

III.5.2.4 Odissi 

 

Odissi (Fig. 14), originária do Estado de Orissa, 

costa leste da Índia, é considerada uma das formas 

mais puras da dança clássica indiana. Devido às 

invasões estrangeiras, a prática de dança ritual foi 

interrompida no século XVI. As Maharis, que eram 

dançarinas do templo, foram levadas para as cortes 

dos reis, o que desencadeou a decadência dessa 

forma da arte. Nessa época surge uma classe de 

dançarinos chamada Gotipua, meninos que se 

vestiam como meninas para dançar, e que passou a 

apresentar a dança e música Odissi em pátios e praças públicas. Muitos dos 

atuais gurus da dança Odissi pertenceram à tradição Gotipua. A fusão de 

elementos das tradições Gotipua e Mahari, somados às informações provenientes 

das esculturas dos templos e antigos manuscritos escritos em folhas de palmeira, 

deu origem ao estilo Odissi. Graças a essa documentação, e ao empenho de 

muitos dos atuais gurus, o estilo Odissi pôde ressurgir em meados do século XX, 

após a independência da Índia, consolidando-se como forma de dança clássica. 

A dança e a música Odissi passam a ser uma importante parte dos rituais 

diários de adoração, realizados nos templos por uma classe de dançarinas 

chamadas “Maharis”. 

A forma escultural e sofisticada da dança Odissi é tão antiga quanto 

completa em si mesma, incluindo a dança pura abstrata (Nritta) e a dança pura 

expressiva (Nrtya). A técnica foi desenvolvida a partir de duas posições 

fundamentais, chowka e tribhanga, símbolos complementares da energia 

masculina e feminina. Chowka é uma posição com ângulos retos que lembra um 

quadrado, uma posição masculina, em que o peso do corpo é distribuído 

igualmente. Tribhanga é uma posição triangular, bastante feminina, e caracteriza-

se por três curvas fundamentais, do pescoço, torso e joelhos. O movimento do 

torso é muito importante - é uma característica única desse estilo. Enquanto a 



 114 

metade inferior do corpo permanece estática, o torso move-se de um lado para o 

outro. Odissi é a dança do amor e da paixão, toca o divino e o humano, o sublime 

e o mundano. Em cada apresentação, mesmo que os tempos sejam outros, a 

bailarina moderna ainda afirma a mesma fé das Maharis e busca alcançar o 

conhecimento por meio da dança. 

 

III.5.2.5 Manipuri 

 

É difícil datar a origem desse estilo, que tem o 

mesmo nome de seu pitoresco e reservado 

Estado de origem, Manipur. Essa era a região do 

povo Meitei, que apresentava uma dança ritual em 

homenagem ao Ser Absoluto. Devido à sua 

localização geográfica, essa forma de dança 

praticamente não sofreu influência estrangeira até 

o séc. XV, quando o Hinduísmo chegou e foram 

introduzidas novas composições baseadas em 

episódios da vida de Radha e Krishna. 

A dança Manipuri (Fig. 15) está intimamente associada a rituais e festivais, 

como por exemplo, o Lai Haroba - realizado até hoje -, que também é uma antiga 

forma de dança que serviu de base para o desenvolvimento do estilo clássico 

Manipuri.  

O estilo enfatiza as coreografias coletivas e uma de suas características 

principais é a ausência de expressões faciais. Todos os sentimentos e expressões 

devem ser expressos através de movimentos corporais. Durante toda a 

apresentação o bailarino mantém uma expressão serena e natural e evita 

qualquer forma de exagero. A expressão corporal imita os movimentos das 

serpentes - rápidos e ágeis - com pequenos pulos e giros. Outra característica 

dessa dança é que ela deve ser sempre apresentada por grupos compostos de 

homens e mulheres. Essa diversidade é aproveitada tecnicamente, pois reúne os 

aspectos Tandava (movimentos vigorosos dos homens) e Lasya (movimentos 



 115 

graciosos envolvendo curvas delicadas e giros, executados pelas mulheres). Uma 

curiosidade desse estilo é que as dançarinas não erguem os braços acima da 

cabeça nem os estendem abaixo dos joelhos.  

A dança Manipuri possui uma grande variedade de formas, das quais as 

mais populares são Ras-Leela, Sankirtan e Thag-ta. Na forma Ras-Leela, o tema 

retrata os passatempos entre Krishna, Radha e as Gopis (pastoras). Na forma 

Sankirtan, os bailarinos dançam enquanto tocam instrumentos de percussão. O 

aspecto de dança marcial está apresentado na forma Thang-ta, que tem sua 

origem na época em que a sobrevivência dependia da habilidade de se defender 

de animais selvagens. 

Hoje, a dança Manipuri possui um envolvente e sofisticado repertório de 

danças marciais, onde o dançarino faz uso de espadas, lanças e escudos. As 

cenas de luta entre os dançarinos exigem um treinamento intensivo e grande 

controle corporal. As apresentações são acompanhadas pela forma clássica de 

canto chamada Nat, originária da região nordeste da Índia. Além do vocalista, as 

performances são acompanhadas pelo Pung (percussão), Pena (instrumento de 

corda típico de Manipuri), címbalos e flauta. 

 

III.5.2.6 Kuchipudi 

 

A escola Kuchipudi (Fig. 16) tem origem 

relativamente recente. Ela surgiu na aldeia de 

Kuchelapura ou Kuchipudi, no Estado de Andhra 

Pradesh, sudeste da Índia, há aproximadamente 

500 anos, quando um grupo de brâmanes se reuniu 

e criou a tradição da dança-teatro.  

Inicialmente, o estilo era considerado uma dança 

folclórica. Mais tarde, no século XVII, o talentoso 

poeta Vaishnava Sidhendra Yogi escreveu inúmeras 

peças Kuchipudi, dando grande contribuição ao 

desenvolvimento desse estilo. Pode-se dizer que Sidhendra foi o fundador da 



 116 

dança Kuchipudi como a conhecemos hoje. Os artistas dessa dança-teatro são 

chamados de Kuchipudi Bhagavathalu. Nos últimos 30 anos, a dança Kuchipudi 

tem tido muito sucesso devido ao esforço dos mestres, dançarinos e amantes de 

cultura.  

Ao contrário da dança Bharata Natyam, o Kuchipudi nasceu de dança–teatro 

e mais tarde começou a ser apresentado também como dança solo. São 

apresentados temas mitológicos ou das sagradas escrituras nos quais se 

desenvolve certo diálogo entre os dançarinos, tornando-se o dançarino ao mesmo 

tempo ator. Uma das características específicas do Kuchipudi é o uso do diálogo. 

Uma das peças mais apreciadas no Kuchipudi é o Tarangam. Ela mostra a 

destreza do trabalho dos pés, bem como as condições de equilíbrio do dançarino. 

O dançarino coloca um cântaro cheio de água sobre a cabeça, mantendo seus 

pés sobre as bordas externas de um prato de cobre. Ele se movimenta no palco 

manipulando o prato com os pés e realizando movimentos com os braços, sem 

que nenhuma gota de água seja derramada. Os artistas dão um significado 

espiritual a essa dança - assim como o artista move-se pelo palco indiferente ao 

pote com água, da mesma forma as pessoas deveriam se mover no mundo com 

alegria, indiferentes às preocupações e dificuldades.  

Quando se faz uma apresentação de aldeia, um palco simples com quatro 

pilares é montado, tendo um pano largo ao fundo. Uma grande lâmpada indiana a 

óleo mantém a claridade no palco. Os músicos permanecem no lado do palco.  

A música utilizada é semelhante à do estilo Bharata Natyam. Além do 

vocalista, os instrumentos que acompanham essa dança são mridangam 

(percussão) címbalos, violino ou veena (instrumento de corda) e flauta.  

 

III.5.2.7 Kathak 

 

Kathak (Fig. 17) É uma forma de dança altamente estilizada e sofisticada que 

apresenta uma síntese harmoniosa entre a culturas hindu e muçulmana. Kathak 

deriva da palavra katha, que significa “contar histórias”. O termo também remete a 

Kathakar, grupos de artistas da Índia antiga cuja profissão era narrar histórias para 



 117 

o entretenimento. Para dar vida a grandes épicos como o Ramayana e o 

Mahabharata, e também aos Puranas da literatura sânscrita, esses artistas 

utilizavam a dança e a música.  

 

Posteriormente, essa dança migrou do ambiente 

secular e começou a ser utilizada com finalidades 

devocionais, limitando seu repertório apenas às 

histórias das escrituras. No século XVI, com a 

chegada dos muçulmanos, recebeu novo impulso e 

foram incorporadas histórias da tradição islâmica, 

principalmente aquelas ligadas ao misticismo sufi. 

Nessa época também se deu a migração da dança 

dos templos para as cortes dos reis muçulmanos, o 

que originou a uma nova classe de dançarinas e 

cortesãs para o entretenimento nos palácios. Os reis muçulmanos, principalmente 

Akbar, Jahangir e Shahajahan, apoiaram e patrocinaram essa arte em suas 

cortes.  

O Kathak recebeu sua inspiração dos reis muçulmanos e da pintura da etnia 

Rajput. O século XIX é considerado o período de ouro da dança Kathak, quando 

ela renasce não só como forma de entretenimento, mas também de arte clássica. 

Nesse período recebeu grande contribuição com o surgimento de Lucknow 

Garana, estilo regional com forte ênfase no aspecto rítmico e virtuosístico.  

A técnica é baseada em um complexo trabalho dos pés e na vasta utilização 

de mudrás. Na dança pura e abstrata, complexos padrões rítmicos são criados 

através do uso da planta dos pés e o controle do som dos guizos. O peso do corpo 

é igualmente distribuído e os joelhos não são flexionados.  

As diferentes cadências são chamadas de tukra, tora e parana, e indicam a 

natureza dos padrões rítmicos. O dançarino inicia sua apresentação com uma 

seqüência chamada that, em que os movimentos da cabeça, sobrancelha e pulsos 

são delicadamente introduzidos. Ele faz uma entrada chamada Amad, para em 

seguida fazer uma saudação inicial, chamada Salami. Em seguida são executadas 



 118 

diversas combinações rítmicas que culminam em uma seqüência de giros. Os 

giros são características específicas do estilo Kathak.  

A recitação de sílabas é executada obedecendo a um determinado padrão 

métrico, que em seguida é repetido através do movimento. Grande importância é 

dada ao intricado padrão rítmico, marcado pela acelerada batida dos pés do 

dançarino e da percussão. Percussionista e dançarino criam verdadeiros diálogos 

rítmicos entre as batidas dos pés e o instrumento de percussão, em uma repetitiva 

linha melódica.    

A música utilizada pelo estilo Kathak é a hindustani, originária do norte da 

Índia. Os instrumentos de acompanhamento são tabla e/ou pakhawaj (percussão), 

harmônio (teclado com foles), Sarangi (instrumento de corda) e flauta. 

 

III.6 Conclusão ao Capítulo 

 

A dança clássica hindu possui suas raízes no ambiente religioso e tem sua 

preservação e transmissão, por meio do sistema devadasi, intimamente ligada à 

instituição do templo. Dentro do Hinduísmo a dança tem um papel muito 

importante e desempenha diversas funções. Inicialmente, era parte essencial nos 

rituais dos templos; mais tarde, recebeu influências de inúmeras expressões 

culturais e sociais que resultaram no aparecimento de uma grande variedade de 

estilos. Posteriormente, houve um esforço para dissociá-la das expressões 

artísticas seculares, o que pavimentou o caminho para o estabelecimento de sete 

estilos considerados legítimos portadores e transmissores da tradição. Como 

forma de expressão dinâmica, e devido a fatores históricos e religiosos, a dança 

hindu efetuou uma migração de dentro dos templos para o ambiente secular. 



 119 

Capítulo IV - Shabdam: Do templo ao teatro - Dança hindu na Índia no 

Hinduísmo contemporâneo 

 

IV.1 Introdução 

 

Neste capítulo buscaremos descrever a passagem e a transformação da 

dança hindu da condição de ritual característico do ambiente dos templos para a 

de performance artística realizada no ambiente secular, o teatro. Em termos 

gerais, podemos resumir essa passagem/transformação da seguinte forma: a) -

inicialmente, a dança esteve intimamente associada à estrutura dos templos 

hindus como manifestação cultural, social e religiosa; b) - principalmente no início 

do século XX, essa arte migrou para os teatros e centros culturais. O segundo 

movimento reflete uma transformação na vida social, cultural e espiritual indiana, 

na qual o templo deixa de ocupar o lugar central, de referência para toda a 

comunidade. Apesar da transição do ambiente religioso para o secular, o 

repertório da dança desde então manifesta diversos elementos da tradição 

religiosa. 

Para que tenhamos uma compreensão adequada da passagem templo-

teatro, apresentaremos a seguir dois períodos distintos da secularização da dança 

hindu, que implicam em duas transformações: do tradicional ao moderno (1920-

1980) e do moderno ao contemporâneo (1980-2005). Na primeira parte, 

contemplaremos inicialmente o processo de secularização da dança hindu no 

início do período moderno, indicando três fatores determinantes. Em seguida, 

observaremos as mudanças ocorridas no modo de divulgação da dança indiana a 

partir das contribuições de quatro dançarinos desse período que são considerados 

“modelo” pelas gerações posteriores. Na segunda parte, apresentaremos os 

fatores da secularização do período contemporâneo (1980-2005) através da 

trajetória profissional de 12 dançarinos entrevistados no trabalho de campo e 

tomados, aqui, como representantes do estado atual da dança.   

 

 



 120 

IV.2 Contexto da secularização da dança hindu 

 

A secularização da dança hindu – em uma definição genérica, seu 

espraiamento pela sociedade indiana livre de amarras de viés religioso - teve 

início com a ocupação do subcontinente indiano por povos muçulmanos e seguiu 

ao longo da dominação britânica. 90  Apesar dos indícios de secularização, 

podemos perceber que até 1920 a dança clássica hindu estava restrita 

exclusivamente às devadasis (dançarinas devotadas ao templo). Nesse período 

houve uma forte campanha para abolir o sistema devadasi, pois, devido à 

influência do sistema educacional britânico, a alta sociedade puritana da Índia 

começou considerar as dançarinas do templo como meras dasis91 (prostitutas).  

Esse debate terminou em 1947 com a promulgação do Devadasi Bill, que proibiu 

oficialmente as devadasis de dançarem nos rituais dos templos (GASTON, 2005).   

No período entre 1900-1920, como decorrência da campanha de abolição do 

sistema devadasi, surgiram duas vertentes em defesa da dança hindu. A primeira, 

conservadora, era apoiada pelas famílias tradicionalmente associadas à dança, e 

tinha como objetivo mantê-la como expressão ritualística do templo; a segunda, 

progressista, era apoiada pelas famílias que se encontravam no ambiente da 

secularização e desejavam levar a dança hindu aos ambientes seculares, aos 

teatros. Ambas coexistiram por algum tempo, mantendo-se a progressista na 

clandestinidade até que a nova elite intelectual indiana começou a se apropriar de 

seus elementos originais e deu início ao ressurgimento da dança em bases 

modernas. 

De certo modo, a secularização da dança hindu no início do século XX 

poderia ser atribuída a três fatores históricos: 1. Islamização da Índia; 2. 

Colonização britânica; e 3. Degradação do sistema devadasi. 

 

                                                 
90

 O conceito por nós adotado para secularização será apresentado em detalhes no item VII.3.4. 
91

 A palavra “dasi” carrega múltiplos significados. Na Índia, de modo geral, é utilizada para os escravos, pois 

eles não têm identidade – o patrão/proprietário pensa por elas. Ao mesmo tempo, a palavra se refere também 

às pessoas que se abandonaram para realizar a vontade de Deus - no contexto da dança, são chamadas 

“devadasi” ou “servas do Senhor”. O termo se refere, ainda, às prostitutas - que realizam a vontade de seus 

clientes.  



 121 

IV.2.1 Islamização da Índia 

 

Um fato histórico que contribuiu substancialmente para a secularização da 

dança hindu foi a invasão muçulmana do subcontinente indiano. Com o propósito 

de introduzir o Islamismo, Mir Kasim entrou na Índia em 712 d.C. Depois de um 

período de conversões forçadas ao Islã, nos séculos XI e XII os novos convertidos 

assumiram o poder nos estados do Norte. Um deles, Allauddin Khilji, invadiu o Sul 

da Índia e destruiu os templos onde era praticado o sistema devadasi.  

Posteriormente, em 1526, os conquistadores Mogul, vindos da Pérsia, 

assumiram o poder em Nova Délhi, estabelecendo a supremacia muçulmana na 

Índia.92  Assim, do século XI ao século XIX o sistema devadasi sofreu muitas 

restrições sob o domínio islâmico. Alguns reis muçulmanos, interessados nas 

mulheres do templo, levaram-nas para a corte. Enquanto alguns chegavam a se 

casar com elas, outros as mantinham como concubinas.  

Na passagem do templo à corte a dança perdeu seu elemento ritualístico. 

Dá-se uma transformação importante: a dança clássica hindu já não se presta a 

homenagear, celebrar ou aplacar a divindade, mas exclusivamente a deleitar o 

soberano. Esse período, que durou cerca de 600 anos, é considerado pelos 

tradicionalistas como uma “fase negra” da dança hindu. Quando os imperadores 

muçulmanos foram derrotados por novos conquistadores, os britânicos, a arte 

seguiu outros rumos. 

 

IV.2.2 Colonização britânica 

 

A colonização britânica é outro elemento que contribuiu para divulgação e 

modernização da dança clássica hindu. Os ingleses introduziram na Índia a 

educação ao estilo ocidental, estabelecendo universidades nas principais cidades 

indianas (Mumbai, Kolkata e Chennai). Nessas universidades, alguns indianos, 

principalmente de castas elevadas, tiveram uma formação “moderna” e adquiriram 

um olhar crítico sobre suas próprias tradições. 

                                                 
92

 História do Império Mogul (ou Mughal) em <http://en.wikipedia.org/wiki/Mughal_Empire> (c. 12.01.07) 



 122 

Além disso, na segunda metade do século XIX e início do XX muitos 

indianos, especialmente das castas elevadas – como Gandhi e Aurobindo93  – 

foram à Inglaterra para estudar. Lá, fizeram contato com o Cristianismo vivido 

pelos ingleses, o que os levou a tomar a consciência da riqueza da própria cultura 

indiana e do Hinduísmo. Retornando à Índia, puseram-se a traduzir os textos 

sagrados do sânscrito para as línguas regionais. Graças a essas traduções, o 

Hinduísmo passou a ser mais difundido não apenas nas castas elevadas, mas 

também nas castas inferiores e entre os praticantes das religiões minoritárias 

indianas.    

A colonização britânica também fortaleceu as atividades missionárias dos 

ocidentais na Índia. O Cristianismo registrou um reavivamento com a vinda dos 

missionários ocidentais, o que, por sua vez, levou a uma tomada de consciência 

da elite intelectual hindu para a questão da renovação de seu próprio credo 

religioso. Tal elemento afetou diretamente as práticas de dança hindu, como 

percebemos nas palavras de Gaston: “Some of the attitudes were derived from 

Christian missionaries and liberal Indian thinkers who viewed the practice of 

dedicating young girls with horror” (GASTON, 2005, p. 30). O sistema devadasi, 

particularmente no que diz respeito aos ritos de iniciação das meninas, era visto 

como manifestação de crueldade, como diz Carmichael: “…they chained her fair 

young body to the cold and cruel stone … married her to the god” (APUD 

GASTON, 2005: p. 30). Essa atitude crítica contribuiu para a abolição do sistema 

devadasi em 1922, após uma longa discussão na Assembléia Legislativa de 

Madras.  

As universidades em estilo ocidental exerceram uma dupla influência no 

processo de ressurgimento da dança hindu e de estabelecimento de um olhar 

crítico sobre o sistema devadasi. 

Por um lado, é nelas que os intelectuais leram as escrituras sagradas, 

traduziram-nas para o inglês e, com isso, as facultaram a um público leitor mais 

amplo, divulgando antigas tradições hindus. Por outro, nelas estudaram alguns 

                                                 
93

 Biografia de Sri Aurobindo em <http://www.sriaurobindosociety.org.in/> (c. 11.01.07). 



 123 

profissionais de dança, pessoas que, munidas de consciência crítica e olhar 

progressista, adequaram sua arte aos tempos modernos.  

 

IV.2.3 Degradação do sistema devadasi 

 

Existem diversas razões para a decadência do sistema devadasi. A partir da 

segunda metade do século XIX, os templos começaram a receber cada vez 

menos contribuições, o que tornou muito difícil a manutenção das dançarinas, a 

ponto de algumas começarem a exercer a prostituição como meio de subsistência. 

Nesse período, o Estado começou a subvencionar essas dançarinas. Mas esse 

apoio financeiro se mostrou de difícil manutenção devido ao grande número de 

devadasis e foi extinto no final do século XIX.   

Nessa época a tradição devadasi só não desapareceu graças ao mecenato 

de alguns soberanos de pequenos reinos e pessoas de posses que tinham muito 

interesse pelas mulheres dos templos. As devadasis, sobretudo as mais jovens, 

eram convidadas para realizar números de danças eróticas nas cortes. No 

entendimento dos reis, da mesma forma que essas bailarinas podiam dançar no 

templo para a deidade, também poderiam dançar para eles, uma vez que eram 

tidos como representantes de Deus na Terra. Desse modo, as devadasis, antes 

consideradas dançarinas de Deus, tornaram-se rajadasis, dançarinas dos reis. Um 

dos exemplos dessa prática é observado quando o rei de Ramnad convidou a 

devadasi Pandanallur Jayalakshmi “to dance in his palace during the Dussehra 

festival held every year. Later the two married; she was his fifth wife.” (GASTON, 

2005, p. 36) 

 

IV.3 Do tradicional ao moderno (1920 – 1980) 

 

Quando observamos a passagem da dança hindu de um modelo “tradicional” 

para um “moderno”, percebemos mudanças significativas em três de seus 

elementos constituintes: 1) - o modo de preservação e ensino; 2) - o lugar da 

apresentação; 3) - o monopólio da casta devadasi. As transformações ocorridas 



 124 

na vida social e familiar dos bailarinos e mestres de dança, assim como o 

desaparecimento das restrições hereditárias, afetaram o estudo, a interpretação e 

o modo de apresentação da dança hindu. Não houve, porém - esse é um dado 

importante -, um abandono total da tradição, mas uma cuidadosa transição que 

levou em conta as contingências políticas e sociais da Índia de então.  

Os critérios utilizados para enquadrar o período entre 1920-1980 como 

“moderno” estão dentro do contexto histórico. Durante esse período, vários 

intelectuais indianos, depois de formados nos países estrangeiros, principalmente 

na Inglaterra, retornaram ao país e, munidos de um novo modo de olhar a própria 

realidade, começaram a escrever sobre a riqueza e valor da cultura indiana. 

Tiveram um olhar crítico sobre as tradições e práticas libertadoras e opressoras de 

sua religião. A maior conseqüência dessa nova consciência crítica foi a 

independência indiana, ocorrida em 1947.  

No que diz respeito à dança hindu, o surgimento de uma nova mentalidade 

determinou o aparecimento de críticas ao sistema devadasi. O contato com o 

Exterior e o novo olhar sobre a Índia levou muitos indianos, principalmente os de 

castas elevadas, à apropriação de um bem cultural até então restrito à casta 

devadasi. No primeiro momento observa-se que essa apropriação acontece no 

interior da casta brâmane pelos brâmanes não-legitimados, e depois se difunde 

entre as demais castas do Hinduísmo. Assim, o sistema devadasi foi desafiado e 

sua legitimidade – até então estabelecida por uma rígida tradição - questionada. 

Nesse período a dança passou a ser nacionalizada, o que abriu as portas para a 

modernidade.  

 

IV.3.1 Divulgação a partir da década de 1920  

 

Nas primeiras décadas do séc. XX, os esforços de intelectuais indianos 

deram grande impulso à popularização da dança hindu dentro do subcontinente 

indiano. A literatura sobre a cultura indiana em diversas línguas locais e 

principalmente em inglês foi traduzida e estava ao alcance de maior parte da 

população alfabetizada. Entre os autores que participaram desse movimento 



 125 

encontrava-se Rabindranath Tagore, laureado com o prêmio Nobel em 1913 pelo 

livro “Gitanjali”, uma pequena coleção de poemas.94 Em 1917, Tagore introduziu a 

dança Manipuri na sua academia (Shantiniketan), que mais tarde transformou-se 

em universidade. 

No caso da dança Bharata Natyam, a retomada da tradição se deve a E. 

Krishna Iyer, nascido na casta brâmane, que, além de músico e dançarino, 

também era advogado. Em 1928, Iyer fundou uma academia de música em 

Chennai que também promovia as apresentações públicas de danças (depois, na 

década de 1930, outro centro Kalakshetra foi fundado pela dançarina Rukmini 

Devi em Chennai).95 

Vallathol,96 outro poeta indiano, ajudou a resgatar a dança-teatro Kathakali e, 

em 1930, fundou uma academia em Kalamandalam.97  

 

IV.3.2 Os dançarinos do período moderno (1920-1980) 

 

Damos destaque, neste período, a quatro bailarinos que desempenharam um 

papel fundamental no processo de divulgação da dança Bharata Natyam: 

Meenakshisundaram Pillai, Rukmini Devi, Balasaraswati e Ram Gopal. Vale 

observar, inicialmente, alguns elementos fundamentais a respeito desses 

personagens: a) - Todos os quatro pertenciam à casta brâmane; b) – Todos, 

apesar de possuir uma tendência muito forte de fidelidade à tradição ritualística do 

templo, adaptaram o repertório aos tempos modernos, o que propiciou uma maior 

abertura ao ensino e divulgação da dança hindu em suas academias (que 

inicialmente acolhiam alunos de outras castas do Hinduísmo e, mais tarde, 

também de outras religiões); c) - Todos tiveram seu auge profissional e artístico 

entre 1920 e 1980 e tornaram-se modelo para os bailarinos das gerações 

posteriores.  

                                                 
94

 Biografia de Tagore em <http://nobelprize.org/nobel_prizes/literature/laureates/1913/tagore-bio.html> (c. 

11.01.07). 
95

 Site oficial: <http://www.kalakshetra.net/> (c. 11.01.07). 
96

 Biografia em <http://en.wikipedia.org/wiki/Vallathol_Narayana_Menon> (c. 11.01.07). 
97

 Trata-se da “Keralakalamandalam”. Site oficial: <http://www.kalamandalam.com/> (c. 11.01.07). 



 126 

Dois desses artistas, Meenakshisundaram Pillai e Balasaraswati, são filhos 

de famílias devadasi e portanto, segundo a tradição hindu, transmissores legítimos 

da dança. Em nosso trabalho, eles serão denominados “modelo pioneiro”. Rukmini 

Devi e Ram Gopal, apesar de também serem brâmanes, não possuíam 

descendência devadasi – não eram, portanto, legitimados segundo a tradição. Em 

nosso trabalho, eles serão denominados “modelo intruso”. 

Vale observar que o primeiro momento de transformação da dança na 

modernidade – de que os dançarinos supracitados são personagens exponenciais 

- acontece ao mesmo tempo dentro e fora do sistema devadasi, mas sempre na 

mesma casta. 98  Para ter uma compreensão adequada dessa transformação 

apresentaremos, a seguir, a biografia sucinta de cada um desses quatro 

bailarinos. 

 

IV.3.2.1 Meenakshisundaram Pillai (1869 – 1954)  

 

Nascido em 1869 numa aldeia chamada Pandanallur, perto de Chennai, no 

Sul da Índia, de uma família tradicional hindu, Pillai era conhecido como 

Nattuvanar, que significa “aquele que lida com a música e a dança”. A 

aprendizagem de qualquer profissão era limitada à família, remetendo a uma idéia 

de que cada família era possuidora de certa profissão. O mesmo ocorre no caso 

de Pillai, que na infância aprendeu violino com um tio.  

Para dar melhor ritmo à dança e acompanhar melhor os dançarinos, ele 

sentiu a necessidade de aprender dança. Isso o levou a Tanjore, uma cidade do 

mesmo Estado. Não se sabe por quantos anos permaneceu nessa cidade, mas lá 

ele se tornou professor de dança. Foi “descoberto”, como afirmam os livros, por 

Krishna Iyer, e ficou muito famoso como mestre, coreógrafo e músico 

acompanhante. Ele casou-se com uma prima e teve uma filha. Mais tarde casou-

                                                 
98

 Alguns esclarecimentos sobre as castas são necessários para se compreender a dinâmica da transformação 

da dança hindu. Ao longo dos séculos as devadasis formaram uma casta especifica que foi subdividida em 

outras castas. Inicialmente, o sistema estava restrito à casta brâmane e as danças faziam parte dos rituais 

religiosos. No interior dessa casta também existiam subdivisões relativas à região do país em que viviam seus 

integrantes e à sua função no estamento. Não havia, na tradição, possibilidade de “troca de papéis”. Os 

dançarinos a quem chamamos “intrusos” são aqueles que abandonaram essa função e assumiram outra dentro 

da mesma casta.  



 127 

se com esta filha, e deste casamento incestuoso nasceram mais cinco filhas e um 

filho, o único dos seus descendentes que deu continuidade à tradição familiar. 

Meenakshisundaram aperfeiçoou um dos elementos do estilo Bharata Natyam, a 

Nritta (dança pura), e transmitiu essa técnica de dança aos alunos.   

Em 1934, Meenakshisundaram foi a Madras (Chennai) a convite de Rukmini 

Devi, passando a trabalhar no centro cultural Kalakshetra, que ela havia fundado 

há pouco tempo. Permaneceu em Chennai até sua morte, em 1954. A respeito de 

Pillai, duas coisas devem ser lembradas: 1. Um dos aspectos importantes da sua 

biografia é a passagem de músico a mestre da dança. Até Pillai, seus ancestrais 

se concentraram apenas na música de acompanhamento; com Pillai, além da 

música, inicia-se a prática do ensino da dança por meio das coreografias; 2. 

Nessa passagem de músico a mestre de dança surge uma escola específica do 

estilo Bharata Natyam, conhecida como Pandanallur 99 , inventada por Pillai e 

posteriormente desenvolvida por seu filho e netos. 

 

IV.3.2.2 Balasaraswati (1918 – 1984) 

 

Balasaraswati pertencia a uma família tradicional de dançarinos e músicos. 

Ela é a dançarina que descende diretamente do sistema devadasi, pois era filha 

de devadasi. Ela aprendeu dança durante a infância com a mãe e com a avó 

materna. Sua primeira apresentação pública foi realizada em 1925 no templo de 

Kancheepuram, perto de Chennai, quando ela tinha apenas sete anos. Fez 

carreira como bailarina, realizou diversas turnês pelo Exterior e ganhou muitos 

prêmios. Posteriormente ensinou dança na Índia e nos Estados Unidos. Faleceu 

em Chennai no ano de 1984.  

Balasaraswati é uma figura importante para a dança estilo Bharata Natyam 

por dois motivos. Primeiramente pelo caráter Abhinaya, isto é, o uso de 

                                                 
99

 Nascida no Estado de Tamil Nadu, a dança Bharata Natyam assumiu características diferentes ao longo dos 

séculos devido à região de origem dos mestres e às suas inovações criativas. Assim, Bharata Natyam levou o 

nome dessas regiões ou o nome dos mestres. Existem hoje quatro escolas mais conhecidas: Pandanallur, que 

carrega o nome da aldeia de Pillai; A escola de Mysore, desenvolvida por Jetti Tayamma; Kalakshetra, a 

escola fundada por Rukmini Devi e, por fim, a escola de Baroda. A última se encontra no norte da Índia, no 

Estado de Gujarat, e foi fundada por alunos de Rukmini Devi.   



 128 

sentimentos numa forma variada, que dá mais importância à expressão facial 

(nava rasas) do que propriamente para o trabalho dos pés (Nritta). Por isso é 

considerada a rainha da expressão facial do estilo Bharata Natyam. Outra 

inovação de Balasaraswati foi a introdução de cantos em louvor aos deuses em 

suas apresentações. 

Como podemos perceber nas biografias acima, os dois primeiros (Pillai e 

Balasaraswati) eram autênticos transmissores da tradição da dança, que 

possuíam legitimidade baseada na genealogia. Balasaraswati permaneceu dentro 

da tradição, mantendo a pureza da “tradição familiar” pelo aprendizado de música 

e dança com sua mãe e avó. Pillai, que já possuía a legitimidade como músico, 

nascido em uma família de músicos (nattuvanar), estudou dança junto a mestres 

legitimados pela genealogia. Na árvore genealógica de ambos percebemos que 

suas famílias possuíam raízes no sistema devadasi. A transmissão da tradição 

desses artistas é perpetuada pela família, no caso de Pillai pelos filhos e netos 

(forma patrilinear); no caso de Balasaraswati, pelas filhas e netas (forma 

matrilinear). Nas duas próximas páginas forneceremos as árvores genealógicas 

dos dois dançarinos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 129 

IV.3.2.3 Árvores genealógicas de M. Pillai e de Balasaraswati 

 

a) - MEENAKSHISUNDARAM PILLAI 

 
Gangamuttu (1760) 

 

 

Subbarayan Nattuvanar (1758 – 1814) 

 

 

 

Chinnayya (1802-56)     Ponnayya (1804-64)      Shivanandam (1808-68)                Vadivelu 

(1810-47) 

 

       

          Filha casada com                   Filha      Mahadevan Nattuvanar  Sabhapathy 

       Suryamurthy (1843-97)          (filha,  casou com 

                          Nellaiappa     Meenakshisundaram Pillai) 

                                                                                                                Kannuswamy Vadivelu                                                                                         

Kuppammal                            Pandanallur                                                                                                           

esposa de Kannuswamy         Meenakshisundaram 

Nattuvanar               Pillai (1869-1954)  

         Kandappa (1899-42)      Ponnaiah Pillai 

        

   

              Ganesan (1923-87)           Kittappa 

                 (n. 1913) 

 

  

 

Kamakshi,  Ramu   Lakshmu                       Chellama            Kunjammal  Muthaiah Pillai 

(1900 –78) 

casada com             casada com    casada com                         

Tanjavur  casadas com          Somu Pillai    Gopala Pillai 

Pichayya            com T. Nattuvanar e K. Ponnaiah Pillai                         GopalKrishnan 

 



 130 

b) - BALASARASWATI 

 

Papammal (Músico na corte de Tanjore) 

 

Rukmini (Musicista  na corte de Tanjore) 

 

Kamakshi ( 1810-90) (dançarina e  musicista) 

 

 

                Ponnuswamy (violino)    Sundarammal (músico:  1810-88) 

 

 

 Narayanaswami                 Kutty  Appakkannu             Vina Dhanam                    Rupawati 

      (violino)               (ghatam)                    (violino)                           (1868-1938)                                  (vocalista) 

 

 

       Rajalakshmi                  Lakshmiratnam                   Jayammal         Kamakshi 

(vocalista: 1885?-1957)          (vocalista: 1888-1940)   (vocalista: 1890-1967)                (vocalista: 1892-1953) 

 

 

       Sundararajan   

(compositor/violinista  Srinivasan      Balasarasawati      Varadan               Ranganathan           Viswanathan 

         1902-44)        (1916-73)    (dançarina: 1918-84)  (1921-76)   (percussão: b.1925)                 (flauta: b. 1927) 

 

       5 filhos 

              Sankaran       Lakshmi          Uma           Gita      

                          (musico)              (dançarina: n. 1943)                             Sudhama                Arun  

                          (n. 1905)              (n. 1972)         (n. 1974) 

     

                                Yadav  Aniruddha         Jayasri              Kumar            Kerey Govind 

        (dançarina: n. 1980)        (n. 1967)            (n. 1969)  (n. 1986) 

 

 

 Vijayakrishnan                    Brinda              Mukta        Kodandaraman     Abhiramasundari   Govardhan        

(vocalista: 1910-75) (vocalista: 1912-96)   (vocalista, n.1914)         (1916-73)                 (violinista: 1919-74)      (1921-77) 

                    5 filhos                                                                       

2 filhos                               Vegavahini            Lakshmiratnam 

                               (Vocalista: n. 1944)                (n. 1942) 

 

                                          Rasika (n. 1973)           2 filhas  

 



 131 

IV.3.2.4 Características específicas das genealogias do “modelo 

pioneiro” 

 

É possível estabelecer pontos de comparação e convergência entre as 

famílias dos bailarinos pertencentes ao “modelo pioneiro” (Pillai e Balasaraswati). 

São eles: 

a) – Seus representantes nasceram no Estado de Tamil Nadu, sudeste da 

Índia. 

b) - A família de Pillai era de Pandanallur, a de Balasaraswati, de Tanjore.  

c) - Os antecessores de ambos eram da mesma geração. O tataravô de Pillai 

era músico, viveu entre 1758 e 1814; Rukmini, a mãe de tataravô de 

Balasaraswati, viveu na mesma época como musicista e dançarina.  

d) - Os antecessores de Pillai eram músicos e atuaram na corte de Sarfoji II, 

ao norte do Estado; as antecessoras de Balasaraswati eram dançarinas e atuaram 

na corte de Tanjore, região central do Estado.  

e) - Na linhagem de Pillai aparecem somente homens, o que evidencia uma 

linha patrilinear de transmissão de arte musical; na linhagem de Balasaraswati, a 

dança é transmitida pela linha matrilinear. Nesse caso, tanto a linha ascendente 

quanto a linha descendente obedecem à transmissão por meio de linhagem 

feminina. Nas cinco gerações encontramos mulheres dançarinas e uma vocalista 

(que foi também dançarina). Sua filha e neta também assumiram a tradição. Os 

casamentos eram realizados dentro da mesma casta (portanto, existiam os 

casamentos entre as famílias de dançarinos e músicos). As duas filhas de Pillai, 

Ramu e Lakshmi, por exemplo, se casaram com músicos de corte de Tanjore. Na 

genealogia de Pillai percebemos que tanto em termos de ascendência quanto de 

descendência a tradição se transmite de modo patrilinear, com o predomínio da 

música. 

 

 

 

 



 132 

IV.3.2.5 Rukmini Devi (1904 – 1986) 

 

Sua entrada na dança Bharata Natyam abriu um novo capítulo na história 

deste estilo. Nascida em uma família de brâmanes, seu pai era professor de 

sânscrito e a mãe descendia de uma família culta. Durante a adolescência, 

Rukmini começou a participar da Sociedade Teosófica, onde entrou em contato 

com estrangeiros como Annie Besant e o Dr. Arundale, com quem se casou em 

1920, quebrando as regras tradicionais de casamento da Índia.100 

Posteriormente, viajou com o marido pela Europa e Austrália. Na Europa, 

conheceu a bailarina russa Anna Pavlova, com quem começou a aprender balé. 

Pavlova aconselhou-a a aprender dança clássica hindu. Em 1932 retornou à Índia, 

assistiu a uma apresentação de Bharata Natyam e iniciou a aprendizagem desse 

estilo com Meenakshisundaram Pillai e outros. Sua primeira apresentação pública 

aconteceu em 1936. Em seguida, Devi fez uma turnê pelo sul da Índia. Mais tarde 

fundou sua própria academia, chamada Kalakshetra (hoje o mais famoso centro 

de difusão do Bharata Natyam), onde desenvolveu o estilo Kalakshetra de Bharata 

Natyam. Em suas apresentações ela introduziu uma dança dedicatória diante da 

imagem de Shiva Nataraja que deve ser realizada antes da performance, seja no 

palco ou no camarim. 

Considera-se que a entrada da Rukmini Devi no mundo da dança clássica 

hindu resultou na reelaboração de elementos “perdidos” ao longo da história, que 

foram adaptados para a época contemporânea. Com Devi, a dança assumiu um 

caráter mais ritualístico. A partir de seus estudos sobre as devadasis, reintroduziu 

alguns elementos característicos da dança anteriormente praticados nos templos. 

Ao mesmo tempo em que promoveu um resgate de elementos tradicionais 

anteriormente perdidos, também introduziu modificações: incluiu peças de dança-

teatro no estilo Bharata Natyam - que era estritamente solo - e criou mais de 20 

coreografias de dança-teatro. Na sua academia, Rukmini Devi abriu as portas da 

                                                 
100

 Dados sobre a Sociedade Teosófica podem ser encontrados no site de sua sede em Adyar, Índia: 

<http://www.ts-adyar.org/> (c. 11.01.07) 



 133 

tradição da dança clássica hindu para membros de outras castas e religiões e 

também para estrangeiros, rompendo, desse modo com a tradição. 

 

IV.3.2.6 Ram Gopal (1912-2003) 

 

Ram Gopal também chegou ao universo da dança por meio de indicação de 

uma dançarina estrangeira, a americana La Meri. Fez seus estudos com o mestre 

M. Pillai, da escola Pandanallur. Concentrou-se em um aspecto específico da 

dança, nritta, o trabalho dos pés. Foi um dos principais divulgadores e 

popularizadores da dança indiana no Exterior, principalmente na Inglaterra, país 

onde viveu até sua morte, em 2003. Em 1939 visitou pela primeira vez a 

Inglaterra, fazendo uma apresentação do estilo Bharata Natyam que obteve 

grande repercussão. Durante a Segunda Guerra Mundial fundou sua própria 

academia de dança em Bangalore, que também funcionava como centro cultural, 

e treinou dançarinos como Mrinalini Sarabai e Leela Ramanathan, com quem 

excursionou por toda a Índia por diversas vezes. Em 1945 apresentou-se nos 

festivais de dança de Mumbai e Délhi. 

O crítico de dança Arnold Haskel, ao assistir a uma performance de Gopal, 

afirmou: “Vê-lo dançar é ver um museu completo de escultura indiana reviver” 

(HASKEL apud GOPAL; DADACHANJI, 1951, p. 1) Em 1956, Gopal representou a 

Índia no Edinburgh Festival e em 1965, no Commonwealth Art Festival. Ao longo 

de sua carreira foi premiado diversas vezes.  

 

IV.3.2.7 Observações sobre os modelos “pioneiro” e “intruso” 

 

Na biografia de M. Pillai e Balasaraswati percebemos que a preservação da 

tradição foi levada a termo pelos filhos. As biografias de Rukmini Devi e Ram 

Gopal, por outro lado, apontam para a transmissão por meio dos alunos, hoje 

espalhados por toda a Índia. Mesmo não legitimados por uma tradição hereditária, 

os dois dançarinos conseguiram se afirmar nesse meio graças às indicações de 



 134 

bailarinos ocidentais e também por sua própria iniciativa.101 São exemplos de uma 

nova forma de inserção e difusão no contexto de dança clássica hindu. 

Percebemos no percurso profissional dos quatro bailarinos examinados que 

não houve uma ruptura brusca entre um sistema tradicional de transmissão e 

preservação da dança – baseado no privilégio exclusivo de uma casta. Há uma 

mudança gradual, que espelha uma transformação também gradual, de uma 

forma tradicional, que à época já se apresentava como decadente, e o novo 

sistema. Seu grande mérito é conseguir articular em seu trabalho a “Tradição” e a 

“Modernidade” de modo harmônico, promovendo a fusão desses dois modos de 

conceber a dança. Esse é o motivo pelo qual são tomados como modelo pela 

geração posterior. 

 

IV.4 Do moderno ao contemporâneo (1980–2005) 

 

Para ilustrarmos a transição para a contemporaneidade, escolhemos o 

período 1980-2005, que, dadas diferentes contingências, implica critérios muito 

diferentes para uma adequada descrição e análise.  

Duas coisas merecem destaque na avaliação deste período. Primeiramente, 

são notórias as conseqüências da globalização sobre a dança hindu. Há um 

grande número de centros de ensino (academias, centros culturais, faculdades e 

universidades de dança). Também são numerosos os locais de apresentação da 

dança clássica – as performances permanecem nos teatros, mas há cada vez 

mais espaços do gênero nas periferias das grandes cidades. 

Outro fator a ser considerado é a multiplicação do número de profissionais. 

Muitos provêm das castas inferiores do Hinduísmo e buscam na dança (embora 

nem sempre encontrem) um modo de sobrevivência ou ascensão social, o que 

desencadeia uma grande competitividade profissional. A bailarina Chandralekha 

sintetiza muito bem essa nova situação: “We need art only to the extent that life 

                                                 
101

 Por exemplo, a academia Kalakshetra, de Rukmini Devi, com o apoio do Governo do Estado, foi 

transformada em faculdade de Belas Artes. A academia de Ram Gopal, em Bangalore, transformou-se em um 

centro cultural dirigido pelos seus alunos.  

 



 135 

dehumanizes us. We need art to survive” (CHANDRALEKHA apud BHARUCHA, 

1995, p. 31) 

 

IV.4.1 Divulgação da dança hindu na Índia contemporânea 

 

Hoje em dia, a divulgação da dança hindu na Índia está fortemente marcada 

por dois fatores que são frutos da globalização: o rápido desenvolvimento 

econômico e, nos últimos vinte anos, uma crescente ocidentalização. Nos dias de 

hoje, a secularização da dança pode ser observada na grande mudança dos seus 

significados: ela deixa de associar-se a uma única religião para tornar-se um 

símbolo da nação indiana. Não podemos determinar com precisão o número exato 

de bailarinos na Índia, mas sabemos que eles pertencem a todas as castas do 

Hinduísmo e também a outras religiões. Como aponta Mulkraj Anand: “The 

tragedy, however, lies in the fact that we have, at the moment, not more than two 

hundred highly accomplished dancers of Bharata Natyam among our eight-nine 

hundred million people.” (apud, KOTHARI, 1997, p. 16). 

No que diz respeito aos elementos estruturais, percebe-se que a tendência 

dominante é de forte assimilação das sensibilidades contemporâneas, e que há 

pouca preocupação com a preservação da tradição.  

A difusão da dança está intimamente vinculada a seu modo de transmissão. 

Hoje, a dança hindu é divulgada tanto por famílias tradicionais quanto por escolas 

de dança, centros culturais e teatros. Nos locais onde foi realizada a pesquisa de 

campo, especialmente em Mumbai, Bangalore, Varanasi, Patna, Kolkata, Chennai, 

Mysore e Mangalore,102 há vários centros culturais - uma média de vinte em cada 

cidade. Nesses espaços são realizadas aulas de dança, não apenas do estilo 

Bharata Natyam, além do ensino de música. Eles funcionam como “ashrams 

modernos” 103 , em geral construídos pelo governo (estadual ou federal), por 

famílias tradicionais hindus ou mesmo por adeptos de outras religiões.   

                                                 
102

 Em nosso trabalho adotamos as transcrições recentes do hindi para o inglês, em detrimento das 

transliterações tradicionais para o português. A título de esclarecimento e de facilitação de leitura, fornecemos 

as correspondências: Mumbai = Bombaim; Kolkata = Calcutá; Varanasi = Benares. 
103

 Ashram é a palavra hindu utilizada para designar um espaço semelhante ao mosteiro cristão. É um local de 

meditação, descanso e aprendizagem de diversas disciplinas, inclusive da dança.   



 136 

É difícil determinar o número exato de centros de divulgação desse tipo 

existentes na Índia. Através da Internet pesquisamos as principais cidades do país 

(Délhi, Mumbai, Kolkata e Bangalore). Existe uma distinção entre as escolas de 

dança destinadas exclusivamente ao ensino de dança e centros culturais onde 

também são realizadas apresentações públicas. Para a pesquisa de campo 

escolhemos as academias e os centros culturais mais conhecidos de cada cidade. 

Por exemplo, em Délhi foram encontradas 22 escolas de dança; em Kolkata, 16; 

em Bangalore, 23; em Mumbai, 20.  Os centros culturais são 43 em Délhi, 82 em 

Mumbai, 53 em Kolkata e 35 em Bangalore.  

Os centros culturais organizam apresentações públicas anuais de seus 

alunos, convidando parentes e apreciadores da dança para esses eventos. 

Também existem festivais competitivos em nível nacional e estadual.  

A televisão também é um veículo importante para a divulgação da dança 

clássica. Durante o período da pesquisa de campo, quase todos os dias na parte 

da manhã, entre 7:00 e 8:00 horas, e na parte da tarde entre 17:30 e 18:30 horas, 

havia a transmissão de programas culturais que exibiam números de dança e 

música.  

 

IV.4.2 Dançarinos contemporâneos 

 

Durante a pesquisa de campo percebemos que o universo da dança 

contemporânea é bastante confuso. Nas apresentações percebem-se diversas 

inovações, muitas vezes articuladas de maneira pouco coerente. Chamou-nos a 

atenção o fato de não possuírem muita ligação com a religiosidade ou a tradição.  

O propósito de estudar a dança e o modo de apresentá-la tem a ver com 

motivações principalmente financeiras. Na Índia de hoje, como em diversos países 

do mundo, há um grande número de profissionais altamente qualificados que 

estão desempregados. Encontramos com alguns ex-colegas de dança e 

percebemos que a grande maioria já abandonou a atividade e está exercendo 

outra profissão. Os principais motivos do abandono da dança são o fator financeiro 



 137 

e a acirrada competição. Alguns abriram suas próprias academias, mas estão sem 

perspectivas para o futuro. 

A indústria cinematográfica tem demonstrado certo interesse pelas danças 

hindus de diversos estilos, a ponto de introduzir diversos números nos filmes, mas 

com um enfoque direcionado para a música ocidental, sem nenhuma ligação com 

a religiosidade indiana.  

Em nossa pesquisa de campo na Índia conversamos com muitos 

dançarinos. 104  Ao longo de duas etapas (a primeira entre 2002 e 2003 e a 

segunda em 2005) selecionamos 12 entrevistados provenientes de diversas 

regiões daquele país. São eles: Veena Nair, Dhanya Nair, Sandha Kiran, Kalyani 

Khatu e Mrs. Leela Nair, Sudeepa Bose, Gopan, Raman Kutty, Shudipta Saha, 

Shankar Bose, N.N. Shivaram Bhatt e Ullal Mohan Kumar. A seguir 

apresentaremos sucintamente um quadro com características de cada 

entrevistado e, a seguir, sua biografia:105 

 

Nome Idade Casta  Local 

Veena Nair 23 anos Brâmane Bangalore 

Dhanya Nair 20 anos Brâmane  Bangalore 

Sandhya Kiran 30 anos  Kshatriya Bangalore 

Kalyani Khatu 23 anos Vaishya Mumbai 

Leela Nair 26 anos Brâmane Mumbai 

Sudeepa Bose 28 anos Kshatriya Patna 

Gopan Krishnan 43 anos Brâmane  Patna 

Raman Kutty 70 anos Vaishya Patna 

Shudipta Saha 30 anos Brâmane  Kolkota 

Shankar Bose 50 anos Kshatriya Kolkota 

Shivaram Bhatt 60 anos Brâmane  Mangalore 

U. Mohan Kumar 75 anos Brâmane  Mangalore 
 
Tabela 2 – Relação de dançarinos entrevistados 
 

                                                 
104

 Alguns não quiseram dar entrevista, outros não reuniam as condições por nós pré-exigidas para o registro 

(formação insuficiente ou inadequada, pouca experiência). 
105

 As imagens dos entrevistados estão no Anexo 2 deste trabalho. 



 138 

Veena Nair106 – Esta bailarina de 22 anos formou-se em dança clássica no 

estilo Bharata Natyam com o apoio familiar. Além de dança, ela também estuda 

informática em Christ College, que considerada a faculdade mais importante da 

Universidade de Bangalore107, o que indica que o padrão financeiro de sua família 

é relativamente elevado. Veena começou a estudar Bharata Natyam aos 12 anos 

de idade. Segundo ela, o interesse pela dança clássica indiana foi estimulado pela 

mãe e pelo avô materno, que a levavam para assistir apresentações públicas. 

Pelo lado paterno havia alguns dançarinos profissionais de estilo Mohini Attam e 

Kathakali, sendo que sua família pertence à casta tradicional dos brâmanes.108 A 

existência desses bailarinos, porém, não pôde ser comprovada por meio de uma 

genealogia. 109  Veena estudou por sete anos numa das escolas de Bharata 

Natyam em Bangalore. Após esse período teve vontade de desistir,110 mas seus 

pais a encorajaram a seguir na prática. “Eu não podia ir contra a vontade dos 

meus pais” disse-me ela, lembrando que ainda depende deles financeiramente. 

Dhanya Nair111 - A irmã mais nova da Veena, Dhanya de 20 anos tem uma 

história muito semelhante à de Veena. As duas estudaram na mesma academia e 

se formaram, mas possuem atitudes diferentes. Dhanya não tem interesse de 

continuar na profissão, que ela considera cheia de exigências. Sendo jovem, não 

                                                 
106

 Entrevista: 14.05.02. 
107

 Vale a pena observar que o modo ensino superior indiano é diferente do modo brasileiro. Todas as 

faculdades – privadas, estaduais e federais - fazem parte do conjunto da universidade, que é sempre federal. 

De modo geral, nas grandes cidades o governo instala universidades e todas as faculdades devem cumprir o 

currículo por ela estabelecido.  
108

 Na Índia contemporânea, por uma questão de respeito e etiqueta social, não se pergunta a casta a uma 

pessoa. A casta é percebida, normalmente, a partir do sobrenome. Thrity Umrigar, em seu recém-publicado 

romance, “A Distância entre nós”, observa: “Afinal, é o sobrenome que diz tudo o que precisamos saber – a 

que casta a pessoa pertence, de onde vem, quem eram seus antepassados, qual era a profissão deles e a 

historia da família, seu Khandaan (posse de bens)” (pp. 38-39). Observemos o caso de Veena e Dhanya: no 

Estado de Kerala, onde essas duas irmãs têm suas raízes, o sobrenome Nair é um indicativo da casta brâmane; 

lá apenas um outro sobrenome de mesma casta, Nambudari, que é considerado mais nobre do que Nair por 

lidar diretamente com os rituais religiosos. 
109

 Podemos atribuir essa não-confirmação ao fato de que a família migrou de Kerala para Bangalore e perdeu, 

ao longo dos anos, o contato com seus familiares e com sua história pregressa.  
110

 Esse depoimento reforça nossa experiência pessoal de aprendizagem da dança Bharata Natyam, entre os 

anos de 1986
 
a 1991. Ao longo de cinco anos de aprendizagem tive 43 colegas de diversas idades, cuja idade 

variava entre 6 e 24 anos. A grande maioria dos alunos desistiu nos primeiros dois anos. O principal motivo 

alegado para o abandono do estudo é o fato de o ensino ser considerado “lento e pesado”. Algumas colegas 

comentavam: “cansei de bater os pés no chão”.  
111

 Entrevista: 14.05.02. 



 139 

demonstrou um conhecimento profundo sobre essa arte, mas considera a 

existência de elementos sagrados neste estilo de dança clássica.  

Sandhya Kiran112  - Uma das dançarinas mais conhecidas da cidade de 

Bangalore, possui sua própria academia. No momento de entrevista, feita em 

Bangalore, estava preparando uma apresentação juntamente com o esposo. Seu 

interesse pela dança surgiu já durante a adolescência. A opção foi reforçada 

quando, ainda jovem, assistiu a uma apresentação de uma bailarina profissional 

cujo nome ela não recorda. Sem demonstrar muito interesse pela entrevista e um 

tanto apressada, ela falou por apenas 20 minutos. Dessa conversa ficou evidente 

uma preocupação muito maior com a elevação do status social do que com a 

tradição da dança. 

Kalyani Khatu113 - O encontro com Kalyani foi no Gyan Ashram Institute of 

Performing Arts, onde ministrava uma aula. Proveniente do subúrbio de Mumbai, 

Kalyani pertence a uma família humilde e começou a praticar a dança para seu 

sustento. O interesse surgiu na adolescência, quando viu a apresentação de uma 

de suas colegas na escola. Essa experiência a marcou muito. Como a família não 

possuía recursos para subvencionar seus estudos, estudou em uma escola 

pública de dança, onde se formou. Segundo ela, sem o apoio de outras pessoas a 

profissão não oferece muitas perspectivas para o futuro. No período em que a 

entrevista foi feita, sua família estava preparando seu casamento. 

Leela Nair114 - Quando Leela Nair foi entrevistada, ela se encontrava no 

sexto mês da sua primeira gravidez e estava realizando a aula de dança no Gyam 

Ashram. Em função da gravidez, apresentava algumas dificuldades durante as 

aulas. Pertence a uma casta elevada e o interesse pela dança indiana é 

incentivado pela família. Além professora de dança, ela também é professora de 

História em uma escola pública da cidade de Mumbai.   

Sudeepa Bose115 - Sudeepa tem 28 anos, é casada e tem um filho de 8 

meses. A família parece estar em uma fase de estabilidade financeira. Ela tem 

                                                 
112

 Entrevista: 15.05.02, na academia da entrevistada. 
113

 Entrevista: 26.04.02, no Gyan Ashram. 
114

 Idem. 
115

 Entrevista: 19.09.05, no Patna Women´s College, faculdade onde estão matriculados aproximadamente 

cinco mil estudantes. 



 140 

pós-graduação em Sociologia pela Universidade de Allahabad. É formada em 

Bharata Natyam pela Prayag Sangeeth Samithi de Varanasi. Também possui 

diploma em Bharata Natyam pela Kalakshetra Foundation, de Chennai. 

Atualmente é professora de dança no Bharatiya Kala Mandir, um centro cultural da 

cidade de Patna que promove aulas de diversos estilos de dança indiana. É a 

primeira pessoa na família a assumir essa profissão. Durante a entrevista 

percebemos que ela tem um apoio muito grande do seu esposo, que também é 

professor em uma das faculdades da região.  

Gopan Krishnan116 - A princípio, estava programada uma entrevista com um 

dos professores do Bharatiya Kala Mandir por volta das 16 horas. Enquanto 

aguardávamos encontramos Gopan, que ficou muito feliz nos acolher na sua 

residência. Sua esposa, que é cantora da música clássica indiana, preparou-nos 

um chá. Gopan vem de uma família de músicos (pai, mãe e irmãos) e iniciou sua 

formação ainda na infância. Ele é especialista em percussão e toca 18 

instrumentos. Atualmente, é professor de dança Bharata Natyam na Bharatiya 

Kala Mandir. Possui pós-graduação em Tabla e Mridangam e recebeu o National 

Award de 1992 na categoria de percussão. Bailarinas famosas, como Padma 

Subramanyam, Mrinalini Sarabai e Kalyani Puttiamma, foram acompanhadas por 

Gopan em diversas turnês.  

Raman Kutty117 - Entre os professores da academia Bharatiya Kala Mandir, 

Raman Kutty é o mais conceituado. Iniciou seus estudos há mais de 50 anos, 

como aluno de Rukmini Devi em Kalakshetra, Chennai, onde permaneceu de 1962 

a 1986. Fez diversas turnês internacionais pela Europa e Ásia acompanhando o 

grupo de Rukmini. Atualmente é o coordenador do departamento de ensino das 

danças clássicas indianas na Bharatiya Kala Mandir. Durante a entrevista sua 

filha, Sangetha Raman Kutty, fez uma breve demonstração de uma peça de 

dança. Percebemos que Raman não dedicou muita atenção ao próprio corpo e à 

prática física ao longo dos anos – aparentemente, ambos foram “deixados de lado” 

diante do ensino da parte de teórica do ensino de dança. Observamos, porém, que 

                                                 
116

 Entrevista: 19.09.05, na casa do entrevistado. 
117

 Entrevista: 19.09.05, na academia Bharatiya Kalamandir, em Patna. 



 141 

a profunda convivência com Rukmini Devi tornou o entrevistado um importante 

repositório de conhecimentos sobre a tradição da dança clássica indiana.  

Shudipta Saha 118  – Entrevistamos Saha no momento em que ela vinha 

realizar suas aulas de dança para as aspirantes desta congregação.  Dentre os 

bailarinos entrevistados ela pareceu ser a mais convicta e também a mais 

preparada intelectualmente. Shudipta teve sua formação em dança no Sur 

Sangeeth Research Academy, em Kolkata. Seus familiares não são dançarinos, 

mas não tiveram objeções para que ela se tornasse professora de dança. 

Atualmente, ministra aulas em diversas escolas. Durante a entrevista percebemos 

um grau mais elevado de tensão em relação ao elemento não-tradicional, pois 

Shudipta mostrou-se um tanto fanática em relação à própria religião (o Hinduísmo) 

e fez críticas muito severas ao fato de estrangeiros estarem aprendendo dança 

indiana com finalidades comerciais, o que, segundo ela, prejudica a “dimensão 

espiritual” da arte. Ela não se diz é contrária às inovações e improvisações, mas, 

ressaltou que as mesmas devem ser realizadas no âmbito da busca espiritual.  

Shankar Bose119 – Bose iniciou seus estudos no campo da dança aos nove 

anos, tendo estudado até os 18 anos, quando se iniciou no teatro. Como não 

encontrou nessa atividade uma motivação espiritual, abandonou os palcos e 

começou estudar a dança clássica indiana Bharata Natyam, a que se dedica até 

hoje. Formou-se em dança Bharata Natyam pela Raj Lakshmi Venkateshwar Kala 

Mandir em 1977. Atualmente, é professor da dança e teatro na St. Agnes School. 

Parece ser muito positivo para com as inovações e a difusão da dança clássica 

indiana. Shankar demonstrou um vasto conhecimento sobre a tradição da dança 

no templo e ensina tanto a parte teórica quanto a prática da dança indiana na 

escola.   

N. N. Shivaram Bhatt 120  - O encontro com Shivaram Bhatt no templo 

Dakshineshwari, em Mangalore, onde acontecia apresentação de Bharata Natyam 

como celebração do festival Diwali. O grupo era composto apenas por meninas 

entre 10 e 18 anos. A coreografia do repertório da dança foi criada pelo próprio 

                                                 
118

 Entrevista: 23.09.05, no Convento das Irmãs Carmelitas Apostólicas (Apostolic Carmel) em Kolkata. 
119

 Entrevista: 25.09.05, em escola particular onde o entrevistado dá aulas. 
120

 Entrevista: 19.10.05, no templo Dakshineshwari, em Mangalore. 



 142 

entrevistado, que tinha em torno de 60 anos de idade e pertencia à casta 

brâmane.  Ele concedeu a entrevista no camarim do templo, quando as jovens 

bailarinas se preparavam para a apresentação. Percebemos que, apesar de ser 

formado em Bharata Natyam, ele possui muitos conhecimentos sobre todos os 

estilos de dança hindu. Para ele, a dança significa não somente uma profissão e 

um meio de sobrevivência. A entrevista, em si, não acrescentou muitos dados à 

nossa pesquisa. Após a entrevista, tivemos a oportunidade de assistir à 

apresentação e notamos os objetos sagrados no palco e os temas mitológicos da 

apresentação.  

Ullal Mohan Kumar121 - O mestre Ullal Mohan Kumar é formado em Bharata 

Natyam e pratica o estilo Pandanallur.  Ele conta que foi levado ainda criança para 

o centro de dança Kalamandalam, no Estado de Kerala, onde estudou com 

Rajaratnam Pillai, descendente direto de Meenakshisundaram Pillai. Nossa 

impressão foi favorável: o entrevistado se mostrou simpático e disposto a 

conversar e seus conhecimentos sobre a tradição da dança se mostraram 

significativos, assim como sua profundidade espiritual. Para ele, a dança é como 

margam - o caminho para a realização. Observamos um altar em sua residência 

com as imagens das divindades e uma lâmpada acesa. Ele convidou uma de suas 

alunas para uma pequena demonstração. 

De modo geral, todos demonstram uma grande abertura e são muito mais 

liberais do que a geração mencionada anteriormente (IV.3.2). Enquanto alguns, 

porém, são mais tradicionais e não abrem mão dos elementos ritualísticos da 

tradição hindu, outros são muito liberais por não sentirem nenhum tipo de vínculo 

com a tradição. Muitos dos dançarinos entrevistados trabalham como professores 

de dança em academias e continuam na profissão por causa da sobrevivência. 

Sua motivação principal (em muitos casos, a única) é ganhar dinheiro. Uma 

minoria dos entrevistados encontra-se numa situação financeira relativamente 

estável; entre eles, é a preocupação com a tradição e com o elemento ritualístico 

da dança é mais intensa. 

                                                 
121

 Entrevista: 25.10.05, na residência do entrevistado. 



 143 

A seguir, apresentaremos os dançarinos entrevistados dividindo-os em duas 

categorias: dançarinos mais tradicionais e dançarinos mais liberais, embora a 

utilização destas categorias dificulte o enquadramento dos que se encontram em 

uma posição intermediária. Os principais critérios utilizados para enquadrá-los 

nessas categorias são duas atitudes: 1) - em relação à destradicionalização da 

dança hindu; e 2) - em relação ao repertório na apresentação.  

 

IV.4.2.1 Dançarinos mais tradicionais 

 

Nesta categoria encontram-se cinco dos 12 dançarinos entrevistados: um 

homem, Ullal Mohan Kumar, e quatro mulheres, Veena Nair, Dhanya Nair, 

Shudipta Saha e Leela Nair. Com exceção de Shudipta Saha, todos provêm de 

famílias tradicionais brâmanes que tiveram em sua história algum tipo de ligação 

com a música ou a dança.  

Apesar de se encontrarem em um momento histórico muito diferente, esses 

dançarinos não abrem mão da continuidade da tradição. Todos concordam com o 

fato de que a dança foi preservada pelas devadasis nos templos e fazia parte dos 

rituais, e que portanto era necessário que elas estivessem sempre em estado de 

pureza. Eles abrem mão do privilégio de ensinar a dança apenas a brâmanes. 

Segundo eles, a dança pode ser apropriada por qualquer pessoa, seja ela devota 

do Hinduísmo ou de outra religião; a obrigação do aprendiz, afirmam, é conhecer a 

tradição, preservá-la e zelar pela pureza do ambiente da apresentação.122  

Pode-se afirmar que esses bailarinos são liberais até certo ponto, uma vez 

que se mostram rígidos no respeita à preservação do sentido religioso da dança. 

Entre os tradicionalistas, Shudipta Saha pareceu a mais fervorosa defensora do 

Hinduísmo, manifestando uma atitude bastante crítica, principalmente em relação 

aos estrangeiros que aprendem a dança indiana apenas para ganhar dinheiro e 

perdem a noção da espiritualidade. 

                                                 
122

 Pureza no sentido da conduta moral do dançarino.  Os dançarinos devem que ter uma vida moral elevada e 

se manter preferencialmente celibatários. O lugar da apresentação deve ser um templo ou um lugar 

apropriadamente arrumado para a oração.  



 144 

O segundo elemento que caracteriza esses dançarinos como mais 

tradicionais é sua atitude em relação ao lugar da apresentação e aos elementos 

que devem estar presentes no palco. Devido à socialização da cultura indiana, 

hoje em dia os dançarinos são convidados a se apresentar em diversos locais - 

hotéis, restaurantes e mesmo em shopping centers. De acordo com a tradição 

hindu, esses lugares são considerados impuros e inadequados para esse tipo de 

apresentação sagrada. Por outro lado, os bailarinos não manifestaram qualquer 

objeção a apresentações em escolas ou durante cerimônias sociais (como 

casamentos), desde que se tenha uma plataforma arrumada com flores, incenso e 

com as imagens das divindades hindus. Questionados sobre a presença de 

imagens de divindades de outras religiões, todos eles, com exceção de Ullal 

Mohan Kumar, demonstraram grande resistência.  

 

IV.4.2.2 Dançarinos mais liberais 

 

Os dançarinos mais liberais são sete: Sudeepa Bose, Gopan, Raman Kutty, 

Shankar Bose, N. Shivaram Bhatt, Sandhya Kiran e Kalyani Khatu. Três deles 

tiveram contato direto ou indireto com a academia Kalakshetra, fundada por 

Rukmini Devi. Raman Kutty, por exemplo, dançou com Rukmini Devi e participou 

de uma turnê ao Exterior com ela e seu grupo. Gopan tocou percussão em 

diversos grupos de Kalakshetra, e Sudeepa formou-se há poucos anos nesse 

instituto. Percebemos que a maior liberalidade desse grupo é motivada por três 

fatores: financeiro, de competitividade e de conhecimento da tradição. A seguir, 

analisaremos cada um desses fatores. 

1. Financeiro: Observamos que dois dos bailarinos do grupo em análise 

passaram por sérias dificuldades financeiras e que a dança se apresentou como o 

único meio para a manutenção da família. Um deles ficou muito contente quando 

tomou conhecimento dessa pesquisa e perguntou-me se poderia trazê-lo ao 

Brasil, pois estava enfrentando problemas financeiros, e uma viagem ao Exterior 

resolveria seus problemas. Devido a essas dificuldades, esse dançarino não tem 



 145 

parâmetros nem limites, nunca recusa um convite para se apresentar e não 

demonstra nenhuma preocupação com o aspecto sagrado e ritualístico da dança. 

2. Competitividade: Pelo menos dois dançarinos demonstraram preocupação 

de elevar o status social. Percebi que estavam preocupados com a própria carreira 

ou o prestígio da academia. Para milhares de bailarinos, portanto, ter uma carreira 

de fama implica em sobreviver a uma competição feroz. Alguns entrevistados 

manifestaram o desejo de ser famosos, mas afirmaram não ter oportunidades ou 

apoio.  

Em uma academia bastante conhecida, por exemplo, havia vários 

professores da dança; o diretor, também dançarino, viajava constantemente para 

apresentações no Exterior, levando consigo apenas seus colegas “mais chegados” 

- ele já estava em sua 600ª apresentação. Naquela semana entrevistei uma das 

professoras, Sunitha (nome fictício), que me disse: “Gostaria de que ele me desse 

uma oportunidade de me apresentar no Exterior. Alguém que faz 600 

apresentações... por que não pode arranjar uma para mim?”. Mais tarde perguntei 

a uma colega dela, que trabalha na mesma academia, quem era melhor 

dançarino, se Sunitha ou o diretor. “Claro que a tia Sunitha é muito melhor do que 

o diretor”, respondeu. “Mas existe muita política dentro da academia”.  

Essa competitividade leva os dançarinos a se apresentarem em diversos 

lugares, inclusive no Exterior, o que colabora para a divulgação da dança. Talvez 

o preço dessa maior difusão seja a perda de alguns elementos próprios da 

tradição, como perda do lugar e o sentido ritualístico da dança.  

3. Conhecimento profundo da tradição: O terceiro elemento para serem mais 

liberais é o conhecimento profundo e seguro da tradição. Alguns são de idade 

bastante avançada e estiveram em contato direto com os quatro reformadores da 

dança indiana anteriormente mencionados. Estes bailarinos, que possuem o 

conhecimento da tradição, perceberam que a dança é uma atividade inovadora e 

que não pode permanecer vinculada a apenas uma cultura ou religião. Eles 

notaram que os tempos mudaram e que a forma de apresentação da dança 

também deve passar por modificações. Podemos afirmar que eles assumem uma 



 146 

posição bastante equilibrada: ao mesmo tempo em que permanecem fieis à 

tradição, também defendem uma abertura para a divulgação da arte.   

 

IV.4.3 Precursores modernos e contemporâneos 

 

Comparando as biografias dos quatro precursores modernos com as dos 

dançarinos contemporâneos, percebemos algumas diferenças. Os primeiros 

estavam no auge de sua careira no período 1930 –1980, quando a dança clássica 

era mais uma atividade privilegiada de uma casta específica. Dado que essa 

profissão fazia parte de uma tradição familiar ligada ao sistema de castas, havia 

pouca competitividade e eles tinham muito tempo para dedicar-se ao estudo 

aprofundado e a propor inovações. Havia entre eles uma grande preocupação em 

retomar as fontes da tradição e, ao mesmo tempo, resgatar seus elementos mais 

importantes. Além da dança, esses profissionais não exerciam nenhuma outra 

atividade. 

Os dançarinos contemporâneos, por outro lado, encontram-se numa situação 

muito diferente, vivem em um ambiente extremamente competitivo, onde há 

milhares de dançarinos buscando seu lugar como profissionais. Muitos exercem 

outra profissão além da dança. Os dançarinos “modelo” eram oriundos de famílias 

pertencentes às castas altas e alguns deles provenientes de famílias tradicionais, 

enquanto que os contemporâneos são oriundos de diferentes castas. Todos os 

dançarinos contemporâneos têm um respeito profundo pelos dançarinos “modelo”, 

principalmente por Rukmini Devi, devido a sua abertura para outras religiões e 

para o Ocidente.  

 

IV. 5 Conclusão ao Capítulo 

 

A bailarina Chandralekha resume a história da difusão da dança clássica 

hindu por meio de uma comparação com as maneiras como o corpo é visto em 

diferentes momentos da História: 

 



 147 

Across the time, the essence and content of the body got diverted, fragmented 
and negated. First, body became a vehicle to serve gods, priests, religion, (...) 
Then body became a vehicle to serve kings, courtiers, men. Devadasi became 
Rajadasi… And then the body became a victim of moralistic society, and the 
dancer an object of social contempt. (apud BHARUCHA, 1995, p. 157).   

 

Nos tempos antigos, a dança era restrita a uma classe específica, a casta 

devadasi. Na década 1920, foi apropriada primeiramente por profissionais da 

dança provenientes da casta brâmane, mas não legitimados pela tradição 

devadasi (Rukmini Devi e Ram Gopal), o que desencadeou a divulgação da arte 

da dança entre as castas inferiores do Hinduísmo. Nos próximos capítulos 

observaremos a passagem da dança para as outras religiões dentro da Índia e 

sua posterior difusão no Ocidente, dando ênfase à sua inserção na cultura 

brasileira. 



 148 

Capítulo V - Varnam: Difusão da dança hindu na Índia - do Hinduísmo às 

outras religiões 

 

V.1 Introdução  

 

Como observamos no capítulo anterior, a modernização da Índia e a tomada 

de posições críticas por intelectuais hinduístas que fizeram contato com o 

Ocidente acerca de seus próprios valores religiosos e culturais implicaram em uma 

destradicionalização da dança hindu no séc. XX. Ela deixou o templo e passou ao 

teatro. Mais do que isso, passou a “outros corpos”, isto é, foi ensinada para 

pessoas de outras castas e de outras religiões.  

Atualmente é possível observar um grande número de não-hinduístas entre 

os praticantes de dança hindu na Índia. Eles estão nas inúmeras escolas, centros 

culturais e academias de dança encontradas no país. As mesmas danças, outrora 

prerrogativa das devadasis, também aparecem nos festivais religiosos de outras 

religiões, assim como em celebrações cívicas. É muito comum os templos hindus 

celebrarem suas festas com números de dança apresentados por membros da 

comunidade local. No ambiente cristão, as festas religiosas também são 

comemoradas com dança. Entre os muçulmanos idem, nos festejos que marcam o 

término do Ramadã.  

Apresentaremos neste capítulo a universalização da dança hindu a partir da 

sua passagem às outras religiões na Índia. Em um primeiro momento, 

analisaremos o contexto multi-religioso da Índia e as razões da abertura mútua, 

tanto do Hinduísmo como das outras religiões minoritárias, umas para com as 

outras. A seguir, apresentaremos um mapeamento da dança hindu entre os não-

hindus, tendo como fio condutor a biografia de dois bailarinos: Navtej Singh Johar, 

sikh, e Francis Barboza, católico, analisando algumas de suas produções. A 

escolha desses dois profissionais se deve ao fato de os mesmos serem artistas 

que contribuíram extraordinariamente para inovações na dança e, ao mesmo 

tempo, se mantiveram atentos à necessidade de manutenção de vínculos com a 

tradição de origem. 



 149 

 

V.2 Contexto multi-religioso indiano 

 

A Índia é lar e berço de religiões. Nela é possível encontrar, entre seus um 

bilhão e 200 milhões de habitantes, seguidores de todas as grandes religiões 

mundiais. Dentre as mesmas destaca-se, evidentemente, o Hinduísmo, religião 

mais antiga do país (continuação direta do Vedismo e do Bramanismo, ele conta 

mais de três mil anos) e que possui o maior número de adeptos.123 A religião 

védica dos arianos recebeu fortes influências da religião nativa da civilização do 

vale do rio Indo. Jainismo e Budismo nasceram no século VI a.C., no norte da 

Índia, como heresias hindus caracterizadas por uma forte crítica aos complexos 

rituais do Bramanismo.124 Além dessas religiões originárias da Índia encontramos 

importações como Cristianismo, Judaísmo, Islamismo e Zoroastrismo. Também 

encontramos o Sikhismo, movimento religioso decorrente da fusão de princípios 

éticos e teológicos do Islã e do Hinduísmo.   

Atualmente, a Índia é um país profundamente pluri-religioso, onde diferentes 

religiões dividem o mesmo espaço. Conforme os dados do Relatório do 

Desenvolvimento Humano do Banco Mundial (2006), o Hinduísmo possui o maior 

número de adeptos (aproximadamente 80,3% da população, distribuídos em todo 

o país). A segunda religião em número de adeptos é o Islamismo, com 11% da 

população; seus fiéis estão presentes em toda a Índia, concentrando-se 

fortemente em algumas cidades e regiões (como Kashmir, no extremo norte). O 

Cristianismo é a terceira maior religião em número de adeptos (cerca de 3,8% da 

população), concentrados principalmente na região sul e na costa ocidental do 

país. O Sikhismo, que representa 2,0% da população, encontra-se fortemente 

concentrado no norte do país, principalmente no Estado de Punjab. Duas antigas 

religiões “autóctones” - o Budismo e o Jainismo125 – possuem um número bastante 

                                                 
123

 Encontramos indícios de existência de algumas religiões tribais muito mais antigas do que as religiões 

védicas, mas elas pertenciam a culturas pré-históricas. 
124

 Para maiores informações sobre as religiões existentes na Índia conferir MADAN, T., “Religion in India”, 

Délhi: Oxford India Press. 1992. 
125

 O Jainismo é uma das religiões menos conhecida no Ocidente. Foi fundada por Mahaveer (Mahavira), 

contemporâneo de Buda. Tendo poucos adeptos, o Jainismo enfatiza a não-violência de forma bastante 



 150 

reduzido de adeptos, sendo a crença de, respectivamente, 0,7% e 0,5% da 

população indiana. Importa salientar, ainda, a presença de uma pequena 

representação das religiões tribais antigas, principalmente no extremo nordeste da 

Índia.126  

A Índia também pode ser vista segundo sua organização em limites 

geográficos, lingüísticos e étnicos. A razão desse caldeirão das culturas deve-se a 

fatores históricos dados ao longo do tempo. O subcontinente indiano sofreu 

diversas invasões estrangeiras, a começar pela dos arianos, em torno de 2.500 

a.C., seguido pelos gregos (de Alexandre), persas, mongóis, árabes e, em tempos 

bem mais recentes, dos colonizadores britânicos. Essa seqüência de invasões 

estrangeiras não somente influenciou politicamente, mas também cultural, 

religiosa e etnicamente, dando nascimento a uma grande diversidade, fruto da 

fusão de diferentes elementos dos povos envolvidos. A construção da chamada 

“Tríade Hindu” (Brahma, Vishnu e Shiva), por exemplo, reflete o diálogo entre as 

cosmogonias dos povos arianos e dravidianos. O famoso monumento funerário 

Taj Mahal, em Agra, é um símbolo da fusão entre a arquitetura persa e indiana. 

Outro exemplo é a música clássica hindustani, que reflete uma mistura entre as 

músicas árabe e indiana; também a dança clássica hindu do estilo Kathak é o 

resultado dessa fusão. No nível religioso, o Sikhismo pode ser visto como uma 

religião resultante da fusão entre elementos do Islamismo e do Hinduísmo. 

 

V.2.1 Contexto da abertura mútua das religiões  

 

O contexto da abertura mútua entre as religiões se encontra vinculada aos 

fatores históricos e experiências sociais e religiosas vividas pelos indianos ao 

longo do tempo. Os indícios de abertura mostram-se já no século VI a.C., quando 

Sidhartha e Mahavira criticaram práticas opressoras do Hinduísmo, como o 

sistema das castas e os complexos ritos templários. Dessas críticas nasceram o 

Budismo e Jainismo. Tais revoluções – cremos que o surgimento de religiões 

                                                                                                                                                     
radical. Informações gerais sobre o Jainismo em <http://www.bbc.co.uk/religion/religions/jainism/> (c. 

11.01.07) 
126

 Fonte: Ministério de Exteriores da Índia em 2000.  



 151 

como o Budismo tem, de fato, um impacto revolucionário - levaram o Hinduísmo a 

tomar consciência e a renovar alguns de seus aspectos. Foram estabelecidos, 

então, os Upanishads e os seis sistemas filosóficos conhecidos como Darsanas. 

Mais tarde, as conversões forçadas de hindus ao Islamismo e a convivência 

entre praticantes dessas duas religiões provocaram outro contexto da abertura 

mútua. Enquanto no sul da Índia uma pequena porcentagem dos cristãos, com 

suas trocas e empréstimos, se encontrava com uma vivência harmônica com 

Hinduísmo e outras religiões da região, no norte o contato entre Islã e Hinduísmo 

determinou a fundação do Sikhismo.  

O diálogo entre as religiões chegou a uma situação-limite por ocasião da 

independência indiana, que viria a ocorrer à meia-noite do dia 14 de agosto de 

1947. Naquele momento, o “movimento paquistanês”, que reivindicava a formação 

de um Estado muçulmano independente, composto pelas regiões da Índia de 

maioria muçulmana, tinha atingido seu auge (YUNNUS, 2006). Foi sugerida por 

Gandhi, então, a partição do subcontinente entre Índia e Paquistão, que acabou 

efetivada sob bases não-amistosas.  

Tal partição foi provocada por Mohammad Ali Jinah, o mais influente líder 

político islâmico da Índia, que teria demonstrado desejo de ser o primeiro-ministro 

indiano. Decepcionado pela atitude de Sardar Patel e Jawaharlal Nehru, líderes 

políticos hindus que defendiam a primazia de hindus no poder da república 

nascente, determinou a divisão do subcontinente indiano e popularizou o slogan 

“Paquistão para muçulmanos, Índia para os hindus”. 127  A movimentação de 

pessoas das duas religiões entre as duas áreas implicou em cerca de um milhão 

de mortes. As dificuldades de diálogo e a desconfiança mútua provocaram duas 

guerras e a criação de um terceiro país, Bangladesh, pelo desmembramento da 

porção oriental do Paquistão.  

Para intensificar a abertura mútua entre as religiões após a independência, a 

Índia estabeleceu uma Constituição secular em 1949. Atendendo aos apelos de 

Gandhi, o preâmbulo da carta magna indiana possui o seguinte texto: 

                                                 
127

 Jinah é conhecido no Paquistão como Qaid-E-Azam (Grande Líder) e Baba-E-Qaum (Pai da Nação). 

Biografia disp. em <http://en.wikipedia.org/wiki/Muhammad_Ali_Jinnah#Founding_Pakistan> (c. 12.07.07) 



 152 

 

We the people of India, having solemnly resolved to constitute India into a 
Sovereign Socialist Secular Democratic Republic and secure to all its 
citizens: Justice: social, economic and political; Liberty of thought, 
expression, belief, faith and worship; Equality of status and of opportunity 
and to promote among them all Fraternity assuring the dignity of the 
individual and the unity and integrity of the Nation; in our Constituent 
Assembly this twenty-sixth day of November 1949, do hereby adopt, enact 
and give to ourselves this Constitution” (Preâmbulo da Constituição 
Indiana).128 
 

Apesar de possuir uma Constituição secular a Índia travou, nas duas 

décadas seguintes à sua independência, duas guerras com o Paquistão 

fortemente enraizadas em diferenças religiosas e em questões territoriais. 

A abertura mútua das religiões se torna mais visível na Índia no final da 

década de 1960 e no inicio da década de 1970, apesar de haver, por parte dos 

governantes hindus, forte desconfiança com relação à questão.129 A Índia já havia 

passado por experiências dolorosas de guerras provocadas por motivos religiosos. 

Havia a necessidade de estabelecerem-se meios adequados, nos ambientes 

sociais e culturais, para todas as comunidades multi-religiosas do país. A 

introdução de um conteúdo mais abrangente no ensino religioso e as celebrações 

inter-religiosas eram encorajadas nos ambientes políticos. Ao mesmo tempo, em 

suas produções a indústria cinematográfica promoveu os temas de convivência 

harmônica entre diversas comunidades.130 Hoje, essa abertura pode ser notada 

tanto por parte da religião majoritária quanto das de menor participação 

populacional. 

 

 

 

                                                 
128

 Constituição indiana em <http://en.wikipedia.org/wiki/Constitution_of_India> (c. 12.02.07) 
129

 O esclarecimento desse fato é muito importante, pois na década de 1960 a Índia impôs severas restrições à 

permanência, por longos períodos, de missionários estrangeiros (tanto cristãos quanto muçulmanos) em seu 

território. As atividades missionárias das minorias religiosas dentro da Índia passam a ser vigiadas pelo 

governo.  
130

 Um exemplo é o filme “Amar Akbar Anthony” (1977), do diretor Manmohan Desai: três irmãos separados 

na infância devido a um acidente são acolhidos por três famílias diferentes (hindu, muçulmana e católica) e 

cada um recebeu um nome relacionado à religião. No final do filme, esses irmãos se reencontram, 

reconhecem sua origem e criam um ambiente harmônico entre suas famílias. 



 153 

 

V.2.1.1 Abertura do Hinduísmo 

 

O fator mais importante na abertura do Hinduísmo nos tempos modernos 

deve ser atribuído à colonização britânica, que promoveu os investimentos em 

educação e estabeleceu universidades nas principais cidades indianas. Indianos 

formados nessas universidades, como Raja Ram Mohan Ray e Dayanand 

Saraswathi, entre outros, analisaram certos elementos opressivos da religião 

hindu e iniciaram o processo de purificação e da abertura. A intensificação da 

abertura do Hinduísmo nota-se através de inúmeras publicações em inglês e em 

outras línguas regionais indianas de trabalhos de autores indianos como Gandhi, 

Radhakrishnan, Tagore e outros, que promoveram a leitura sobre a filosofia e 

conteúdo das sagradas escrituras hinduístas até então desconhecidas para 

grande parte dos adeptos de outras religiões.  

Depois da independência da Índia, as universidades radicalmente hinduístas, 

como Varanasi e Pune, abriram suas portas para adeptos de outras religiões. 

Inúmeros centros foram abertos para o ensino de música, pintura, dança e outras 

manifestações culturais em diversas cidades. Os jornais diários iniciaram a 

publicação de ensinamentos religiosos da sagrada escritura hindu numa coluna 

especifica.  Além disso, os governantes começaram a participar da construção de 

igrejas, mesquitas, hospitais e escolas administradas pelas minorias religiosas. 

Essa abertura reflete-se na inclusão de adeptos de religiões minoritárias em 

diversas áreas do governo. A indústria cinematográfica também ilustrava a 

convivência harmônica entre atores e atrizes de diversas religiões.    

 

V.2.1.2 Abertura das religiões minoritárias  

 

As minorias religiosas, por sua vez, acompanharam a abertura do Hinduísmo 

e se mostraram favoráveis à convivência, diálogo e integração. Atualmente, 

enquanto a indústria do cinema é dominada pelos hindus, as áreas da música e 

das artes são dominadas por muçulmanos como Bismilla Khan e Zakir Hussein. A 



 154 

educação tem forte presença cristã, e muitos cristãos – principalmente católicos - 

investiram em estudos superiores graduados e pós-graduados na área da filosofia 

hindu (atualmente, os melhores indologistas indianos são católicos - entre eles 

estão três padres: Francis D’ Sa, Noel Sheth e Subhash Anand). Os investimentos 

nos campo militar e agroindustrial são realizados pelos sikhs.  

 

V.2.2 Abertura do Sikhismo  

 

A comunidade sikh se concentra no norte da Índia, especificamente no 

Estado do Punjab. A abertura do Sikhismo é percebida na forma como seus 

adeptos ocupam postos-chave na sociedade indiana. São seguidores do Sikhismo 

o presidente da República Zail Singh (1982-1987) e o atual primeiro-ministro 

Manmohan Singh, bem como vários ministros e diplomatas. Para que possamos 

elaborar a abertura dessa comunidade religiosa para a dança hindu julgamos 

interessante apresentar sucintamente o universo religioso sikh e, assim, observar 

suas diferenças em relação ao Hinduísmo.  

 

V.2.2.1 Universo religioso do Sikhismo 

 

O Sikhismo é uma religião resultante da fusão dos universos religiosos hindu 

e islâmico. Foi fundado por Guru Nanak (1469-1539), que viveu no Estado de 

Punjab. Na língua punjabi, o termo “sikh” significa “aprendiz”. No sentido religioso, 

sikh é alguém que acredita em um Deus, “Sat Guru” (“Verdadeiro Mestre”), e que 

segue os gurus que revelam seus ensinamentos. No Hinduísmo, um guru pode ser 

qualquer pessoa que adquiriu domínio sobre os ensinamentos religiosos e se 

torna um guia. Para os sikhs, os gurus, além de guias religiosos, são também 

líderes políticos e guerreiros - a tradição elenca dez, desde o fundador, Guru 

Nanak (1469–1539), até Guru Gobind Singh (1666–1708).131  

O livro sagrado dessa religião é o Adi Granth, ou o “Livro Original”, 

reverenciado como o “Guru Granth Sahib” (BOWKER, 1997). O lugar da oração ou 

                                                 
131

 Lista completa dos gurus sikhs em <http://en.wikipedia.org/wiki/The_Sikh_Gurus> (c. 12.01.07) 



 155 

templo dos sikhs é conhecido na língua punjabi como Harimandir Sahib (Casa de 

Deus) ou Darbar Sahib (Corte Real) ou, popularmente, como Gurudwara.132 Sahib 

é um tratamento de respeito utilizado pelos sikhs tanto para lugares como para 

pessoas.  

O universo religioso sikh, fortemente influenciado pelo pensamento islâmico, 

é orientado pela absoluta unidade e soberania de Deus. Deus criou todas as 

coisas e tudo depende da Sua vontade. Deus não se manifesta no mundo como 

os avatares dos hindus, mas sua vontade se torna conhecida através dos Gurus, o 

que quer dizer que Deus pode ser conhecido somente pela graça do Guru. 

Percebe-se aí a forte influência do Hinduísmo na construção da doutrina sikh e 

também a forte articulação, com modificações, de outros elementos hindus como a 

meditação, a lei do karma e a reencarnação.  

Para os hindus, a manifestação de Deus pode ser vista em muitas formas, 

mas especialmente nos templos e lugares de peregrinação. O Sikhismo enfatiza 

que Ele pode se encontrar dentro de cada ser humano. Nas palavras de Guru 

Nanak: “o Nam ou Nome reside em todos, assim como a inaudível Palavra da 

Verdade, (Anahad Shabad). Por que buscar fora o que pode ser encontrado 

dentro de si?” (BOWKER, 1997, p. 84). Esse ensinamento é visto como 

fundamental, o que não impede os sikhs de construírem os santuários para marcar 

lugares e eventos importantes de sua história.  

 

V.2.3 Abertura do Cristianismo  

 

A evidência da abertura do Cristianismo para as demais religiões na Índia 

surge no início de década de 1970, incentivada pelo Concílio Vaticano II (1962-

65). Atualmente, o número dos cristãos na Índia chega a 35 milhões, dos quais 30 

milhões são católicos. A grande maioria está concentrada principalmente na costa 

ocidental sul da Índia, numa área que se estende desde Mumbai (Maharastra) até 

                                                 
132

 Gurudwara é o templo sagrado do Sikhismo. Entre eles o mais importante é o Templo Dourado de 

Amritsar onde se abriga o Guru Granth Sahib. A construção desse templo começou durante o reinado do 

quarto guru, Ram Das, e foi concluído em 1601 pelo guru seguinte, Arjan. Informações gerais sobre a religião 

em <http://www.bbc.co.uk/religion/religions/sikhism/index.shtml> (c. 12.01.07). 



 156 

Trivandrum (Kerala). É curioso notar que a grande maioria dos ocidentais não tem 

uma noção de existência do Cristianismo na Índia – portanto, elaboraremos 

brevemente a história dessa religião no subcontinente indiano.   

 

V.2.3.1 Relações comerciais ente Índia e Israel antes do Cristianismo 

 

As relações comerciais entre Índia e Israel remontam ao tempo da monarquia 

em Israel. A história registra que a costa ocidental sul da Índia era conhecida por 

suas especiarias já na época do rei Salomão, que reinou em Israel por volta de 

970-930 a.C. Um pequeno grupo de judeus em diáspora refugiou-se na região de 

Kerala, onde manteve suas práticas religiosas – inclusive com a construção de 

uma sinagoga - em Cochin (sul da Índia). Mais tarde os romanos estabeleceram 

atividades comercias com a Índia; essas relações promoveram a vinda de 

missionários nos primeiros tempos do Cristianismo, principalmente a do apóstolo 

São Tomé.  

 

V.2.3.2 Evangelização de São Tomé 

 

A tradição informa que o apóstolo São Tomé teria chegado à região de 

Kerala por volta do ano 50 d.C. Ao contrário dos outros apóstolos, Tomé não era 

pescador, mas escultor, e teria sido contratado pelo rei de Taxila (o atual 

Afeganistão) junto com outros artesãos da Judéia para participar da ornamentação 

de um palácio.  

Durante as obras, o rei teria tido um sonho que o levou a suspender os 

trabalhos e a mandar todos os artesãos de volta para Israel. Em vez de retornar 

para a Palestina, Tomé dirigiu-se à Índia, fazendo a evangelização. Segundo a 

tradição católica indiana, ele converteu sete famílias brâmanes ao Cristianismo - 

os descendentes dessas famílias eram considerados “cristãos de São Tomé”. 

Muitos historiadores colocam em dúvida essa visita de Tomé à Índia, embora 

todos confirmem a existência de uma comunidade cristã nessa região desde o 

século III.  



 157 

Moffet atribui a presença dos cristãos nessa região à atividade catequética de 

cristãos de Síria. O autor aponta os seguintes indícios:  

 

One of the oldest and strongest traditions in church history is that Thomas 
the apostle carried the gospel to India not long after the resurrection and 
ascension of Jesus Christ. It traces as far back as about the year 200 when 
a Christian in Edessa, on the great bend of the Euphrates River between 
Roman Asia and Persia wrote a lively account of how the apostle had been 
sent out from Jerusalem to India protesting bitterly, a reluctant missionary, 
but one who preached fearlessly before kings and founded the Indian 
Church. (MOFFETT, 1998, p. 25). 

 

 

V.2.3.3 Colonização Portuguesa 

 

O segundo momento de difusão do Cristianismo foi marcado pela chegada e 

instalação dos portugueses na região ocidental da Índia. A tomada de 

Constantinopla pelos turcos em 1453 e seu impacto sobre o mercado de 

especiarias determinaram a procura de um caminho para as Índias. Ele foi trilhado 

por Vasco da Gama, que em 1498 chegou em Calicute, no sul do país. Mais tarde 

Goa, na costa ocidental, tornou-se capital dos colonizadores, sendo elevada em 

1610 à condição de Diocese de todo o Oriente, desde a Índia até o Japão. 

Diversos missionários foram à Índia, entre eles São Francisco Xavier, missionário 

jesuíta que evangelizou toda a região sul da costa ocidental. Esses são os cristãos 

latinos, adeptos e seguidores da Igreja Romana.   

É curioso notar que a colonização portuguesa gerou um conflito entre os 

cristãos nativos, que se consideravam “de São Tomé”, e os latinos, que foram 

convertidos durante a colonização portuguesa. A guerra entre os dois grupos, que 

aconteceu no século XVII, é conhecida como “Coonan Cross”. Desde então, a 

Igreja Católica Indiana foi dividida em três ritos distintos: siro-malabárico, siro–

malankara e latino. Devido a sua forte estrutura internacional, a Igreja latina possui 

maior número de adeptos. 

 

 

 



 158 

V.2.3.4 Missionários europeus 

 

Do final do século XVII até o início do século XX houve uma terceira investida 

do Cristianismo, principalmente do de corte católico, com a instalação de 

missionários europeus nas regiões norte e nordeste. Nesses séculos surgiu o 

espírito missionário nas Igrejas de Europa, quando foram fundadas muitas 

congregações religiosas missionárias a fim de realizar o trabalho missionário no 

Oriente. Nesse período, o trabalho de catequização concentrou-se nas regiões 

mais pobres e entre os grupos tribais, no norte e nordeste do subcontinente.   

 

V.2.3.5 Universo religioso atual do Cristianismo na Índia 

 

O atual Cristianismo indiano é fortemente influenciado pelo Concilio Vaticano 

II, especificamente em relação às reformas que autorizaram a utilização e 

incorporação dos elementos da cultura local nas celebrações litúrgicas (são 

exemplos a introdução da lâmpada indiana nos ritos133, a colocação de guirlandas 

ao redor da Bíblia, a presença dos animais – principalmente elefantes e bois - nas 

procissões durante as festividades e a deposição de pétalas de flores nas estátuas 

dos santos pedindo as bênçãos necessárias aos indivíduos ou famílias). Uma 

conseqüência dessa abertura foi o fortalecimento do diálogo entre o Cristianismo e 

outras religiões.  

Em algumas festas, como por exemplo, a celebração da Natividade de Maria 

(8 de setembro) os cristãos praticam o vegetarianismo e, ao mesmo tempo, 

utilizam o elefante na procissão carregando a imagem de Maria. A utilização do 

animal nas procissões é uma prática dos hindus.134 No campo social e cultural 

encontramos outras adaptações, como o pagamento de dote pelo pai da noiva ao 

noivo e a inclusão de danças originalmente hindus durante a celebração do 

casamento.    

                                                 
133

 A lâmpada indiana é uma peça de bronze que possui uma base circular sólida e um tronco perpendicular 

que sustenta uma espécie de prato, do mesmo metal, no qual se encontra um espaço para colocar azeite e 

mechas de algodão. A azeite alimenta as mechas por volta de uma hora, durante a celebração do ritual. 
134

 Nas festividades hindus é comum utilizar o elefante, que simbolicamente representa a mente humana e, ao 

mesmo tempo, aquele que tira todos os obstáculos da vida.  



 159 

V.2.4 Impacto da abertura do Sikhismo e Cristianismo sobre a dança 

hindu  

 

Os efeitos da abertura mútua do Sikhismo e Cristianismo são muito mais 

visíveis no âmbito da arte, principalmente na dança hindu. Podemos afirmar que a 

evolução da dança acompanha e reproduz o processo de abertura e secularização 

do Hinduísmo. A dança hindu, que até então estava limitada somente aos hindus, 

saiu do seu ambiente tradicional da preservação e se abriu a alunos de outras 

religiões. 

A abertura da dança hindu na Índia para as outras religiões iniciou-se na 

década de 1960, quando os alunos de outras religiões começaram a aprendê-la 

no ambiente escolar. Mais tarde, esses alunos começaram a freqüentar as 

academias em busca de aperfeiçoamento. A partir da década de 1970, aparecem 

os frutos dessa geração: inúmeras turnês são realizadas por esses profissionais. 

Inicialmente eles limitavam seus repertórios aos temas da mitologia hindu, e os 

temas sempre eram retirados das sagradas escrituras hindus. 

Reconhecidos pela crítica, ganharam espaço na mídia. Com o tempo 

começam a modificar seus repertórios e a introduzir temas de suas próprias 

religiões. Essas mudanças no repertório performático dos bailarinos não-hindus 

indicam a abertura da dança de uma cosmovisão hindu para a cosmovisões de 

outras religiões. Vale observar as mudanças ocorridas nessa transição. Na 

atualidade existem profissionais reconhecidos de dança hindu entre os adeptos do 

Islamismo, Sikhismo e Cristianismo, bem como entre os parsis (zoroastristas).  

 

V.3 Apresentando os dançarinos não-hindus 

 

Dançarinos não-hindus estão em toda a Índia: encontramos um número 

relativamente elevado de dançarinos não-hindus formados na universidade de 

Varanasi (norte da Índia), que oferece o curso de graduação em diversos estilos. 

Também observamos sua presença nas academias de Patna e Kolkata. Na região 

sul e oeste da Índia é principalmente em cidades como Bangalore, Mysore, 

Mumbai, Pune, Mangalore e Chennai onde se concentra o maior número de 



 160 

alunos não-hindus nas academias. 135  Percebemos também que em algumas 

cidades as academias de dança hindu mais freqüentadas são administradas por 

dançarinos não-hindus - a Sandhesha Academy, de Mangalore, e a Gyan Ashram, 

de Mumbai, por exemplo, são administradas por católicos.  

É difícil precisar o número exato de dançarinos não-hindus na Índia, uma vez 

que não existem estatísticas sobre o assunto. No âmbito específico de nossa 

pesquisa, durante as visitas às academias e nos encontros com os alunos em 

várias cidades do país, detectamos um número de aproximadamente cem 

indivíduos. Podemos dividir esses profissionais em três categorias: 1. Os que 

abandonaram a carreira depois de formados; 2. Profissionais que continuam 

exercendo a profissão, porém com muitas dificuldades; e 3. Aqueles que 

obtiveram sucesso profissional.  

 

V.3.1 Dançarinos que abandonaram a profissão 

 

Falta de apoio financeiro e competição excessiva com outros dançarinos 

foram as principais razões apontadas pelos bailarinos não-hindus entrevistados 

para o abandono da profissão. Entre os que abandonaram a carreira profissional 

de dança hindu gostaríamos de destacar um católico Anthony Raj, residente na 

cidade de Bangalore. Ele provém da cidade de Madurai, no Estado de Tamil Nadu. 

Aos 15 anos, Raj manifestou o desejo de aprender dança e assistiu a várias 

apresentações em sua cidade natal. Quando foi a uma academia de dança para 

se inscrever, o mestre lhe disse: “Essa dança é somente para os que pertencem 

às castas altas e para os hindus, e não para os dravidianos [referindo-se às castas 

inferiores] e cristãos”.136. Raj deixou aquela academia e ingressou em outra, uma 

das filiais de Kalakshetra. Ao longo dos sete anos de aprendizado, sentiu-se 

discriminado por parte dos mestres. Mesmo assim persistiu e se formou nessa 

mesma academia.  

                                                 
135

 Vale observar que, durante a pesquisa de campo realizada em setembro/outubro de 2005, foram visitados 

diversos centros culturais e academias cuja grande maioria dos alunos pertencia ao Hinduísmo, um bom 

número ao Cristianismo, alguns ao Islã e poucos ao Sikhismo. 
136

 Entrevista: 15.05.03. 



 161 

Ele recebeu vários convites de centros culturais para dançar em diversas 

ocasiões. Mas sentiu, nesses locais, uma forte discriminação em relação à 

preferência dada aos bailarinos hindus, o que se evidenciava no fato de que ele 

sempre recebia remuneração inferior à dos outros artistas. Esta foi a razão 

principal de Anthony Raj ter abandonado a prática da dança (ANDRADE, 2003). 

 

V.3.2 Dançarinos que seguem na profissão com dificuldades 

 

Há os que continuam a desempenhar a profissão, porém com muita 

dificuldade, muitas vezes até mantendo um emprego paralelo. Um exemplo é Jane 

Rodricks, residente em Poona. Filha dos pais de católicos originários de Goa 

(importante centro católico indiano), com eles migrou para Poona em busca de 

melhores condições de vida.  Jane parece ter ascendência dos portugueses.  Ela 

começou a estudar Bharata Natyam incentivada pela mãe. Como sua família mora 

em Poona, ela viajava todo final de semana para Mumbai (cerca de 180 

quilômetros) para aprender a dança. Depois de se formar, começou a ensinar em 

numa instituição religiosa católica perto de sua casa. 

Na fase inicial como profissional, Jane ministrava as aulas de dança em sua 

casa.  Assim que se formou, buscou o apoio da Igreja e das escolas católicas, 

mas não o recebeu. Decepcionada com a Igreja, procurou outros centros culturais 

hindus e não-governamentais. De vez em quando ela recebia convites para se 

apresentar. Como não tinha um emprego paralelo para seu sustento, encontrou 

sérias dificuldades para sobreviver somente com as aulas e as apresentações. Ela 

mesma afirma: “é fácil se formar em dança, porém, sobreviver somente através 

dela é muito difícil” (ANDRADE, 2003, p. 127). Na época de entrevista também 

Jane não tinha um emprego paralelo, mas tinha modificado e aumentado seu 

espaço de ensino e havia muitos alunos.    

 

 

 

 



 162 

V.3.3 Dançarinos bem-sucedidos 

 

Entre os não-hindus reconhecidos nacionalmente e internacionalmente por 

seu trabalho com a dança estão os bailarinos Leela Samson, Saju George (ambos 

na Fig. 18) e Francis Barboza (católicos), Astad Deboo (parsi) e Navtez Singh 

Johar (sikh). 

Leela Samson é uma das dançarinas mais dinâmicas e brilhantes da 

atualidade, uma excelente representante do estilo Kalakshetra. Recebeu diversos 

prêmios, dentre eles o mais importante concedido pelo Estado indiano a artistas, o 

Sangeet Natak Academi Award. Leela começou a aprender dança ainda na 

infância, e seus anos de formação foram dedicados ao estudo do estilo Bharata 

Natyam e artes correlatas junto a famosos gurus. As apresentações de Leela são 

muito populares na Índia e em diversos países da Europa, África e América. Ela 

coreografou muitos espetáculos solo e também para grupo de dança no estilo 

Bharata Natyam. Uma de suas maiores produções, “Spanda”, é reconhecida pelo 

público como um trabalho seminal.137 

Saju George, padre jesuíta radicado 

em Kolkota, é um artista recentemente 

formado em dança hindu e está se 

tornando conhecido na Índia e no 

Ocidente. Defendeu sua tese de 

doutorado em Filosofia na 

Universidade de Chennai,  em janeiro 

de 2006, e realiza freqüentes turnês 

pela Índia e também pelo Exterior. 

Astad Deboo, conhecido por popularizar a dança hindu e adaptá-la à cultura 

contemporânea, realiza em suas apresentações uma fusão entre a dança clássica 

hindu e a dança contemporânea. Ele esteve no Brasil em 2003 a convite da 

Embaixada Indiana, com o grupo de artistas do estilo Manipuri, e realizou 

                                                 
137

 Informações sobre Leela Samson podem ser obtidas no site: <http://www.artindia.net> (c. 12.01.07). 



 163 

apresentações em cidades do Paraná como Toledo, Londrina, Ponta Grossa e 

Curitiba. 

Tomamos a liberdade de escolher dois dentre os profissionais de dança bem-

sucedidos não-hindus para nossa pesquisa: Navtej Singh Johar, sikh, e Francis 

Barboza, católico. Ambos foram escolhidos por sua popularidade e pelas 

contribuições que deram no campo da dança indiana.  

 

V.4 Navtej Singh Johar: Do Hinduísmo ao Sikhismo  

 

Navtej Singh Johar, proveniente de Chandigarh, Estado de Punjab, está 

atualmente radicado em Nova Délhi e é um fiel adepto da religião Sikh.138 Na 

adolescência foi iniciado na dança folclórica de sua região, chamada Bangra, 

apresentada como expressão de alegria pelas boas colheitas. Mais tarde, surgiu 

nele um profundo interesse pela dança clássica hindu, passando então a dedicar-

se a ela. Na atualidade, Johar (Fig. 19) é reconhecido mundialmente como 

expoente e coreógrafo do estilo Bharata Natyam. Seu trabalho estabelece um 

diálogo entre o tradicional e o contemporâneo. Navtej Johar atua na Índia e nos 

Estados Unidos realizando apresentações, palestras, oficinas e também como 

coreógrafo. Apresentaremos a inserção do Navtej Singh Johar no universo do 

estilo de dança Bharata Natyam em quatro diferentes fases: estudante, performer, 

coreógrafo e expoente de Yoga.  

 

 

 

                                                 
138

 Website oficial de Johar: <http://www.navtejjohar.com/about.htm> (c. 11.01.07). 



 164 

V.4.1 Estudante de Bharata Natyam 

 

A iniciação de Navtej Singh Johar na dança hindu, especificamente no estilo 

Bharata Natyam, aconteceu quando ele ingressou na academia de Kalakshetra 

em 1980 e teve suas primeiras aulas com a professora Sarado Hoffmann. Mais 

tarde, mudou-se para Nova Délhi e começou estudar com Leela Samson na 

Shriram Bharatiya Kala Kendra. Teve uma passagem pelos Estados Unidos, onde 

também estudou no Department of Performance Studies (New York University), 

dedicando-se ao estudo de aspectos antropológicos, políticos e estéticos 

contemporâneos pertinentes ao estilo Bharata Natyam.  

 

V.4.2 Performer 

 

Johar tem se apresentado em grandes teatros no mundo todo, com trabalhos 

extensivos junto a importantes companhias internacionais como as de Bill T. Jones 

- Annie Zane & Co., o New York City Opera, o grupo Chandralekha de dança 

Bharata Natyam, e também os grupos dos dançarinos Leela Samson, Peter 

Sparling, Yoshiko Chuma, Alan Lommasson, John Shack, Justin McCarthy, Janet 

Lilly, Keith Khan, Muzaffar Ali e Anna Birch. Navtej Johar também trabalha com 

compositores como Stephen Rush e Shubha Mudgal. Atuou como ator em dois 

filmes indianos produzidos por Deepa Mehta e Sabiha Sumar. Johar esteve no 

Brasil em 1998 para se apresentar no International Arts and Dance Festival, 

realizado em São Paulo.  

 

V.4.3 Coreógrafo 

 

Johar é reconhecido como um coreógrafo muito perspicaz, cujo trabalho é 

sensível, cheio de humor e envolvimento. Suas coreografias são criadas tanto 

para espetáculos solo como para grupos de dança. Além do estilo Bharata 

Natyam, seu repertório também inclui dança contemporânea, street-theatre, 

performance-installations, musicais, peças de teatro e desfiles de moda. Foi 

ganhador da Times of India Fellowship em 1995, e da Charles Wallace Fellowship, 



 165 

em 1999.139 Johar foi o diretor da Commonwealth Parade, evento realizado para 

comemorar o jubileu da rainha Elizabeth II, em junho de 2002. 

 

V.4.4 Expoente do Yoga 

 

Praticante de Yoga por muitos anos, Navtej Johar é formado em Patanjali 

Yoga na Krishnamacharya Yoga Mandiram, Chennai, sob a orientação de Sri 

T.K.V. Desikachar. Desde 1985 Navtej ensina Yoga e para isso em 2001 

inaugurou seu próprio espaço, o Studio Abhyas, em Nova Délhi. Também ensina 

mantras védicos e terapia de Yoga. Navtej concebe o Yoga como uma disciplina 

contemplativa que combina força física, flexibilidade, foco e emoção. Nas suas 

palavras:  

 

When the body is approached with sensitivity and is intelligently realigned, the 
breath most finely regulated and the mind made to focus, a luxuriating 
experience of strength, flexibility and contentment is generated within the body-
mind: This experience of unaffected quietude is a fertile ground for meditation 
and prayer. (JOHAR, doc. elet.)140 

 

Em seu ensino de Yoga, Navtej utiliza diversas imagens para compreender o 

corpo. Ele foi influenciado por uma técnica de trabalho corporal ocidental 

conhecida como Pilates, que é muito popular entre os dançarinos que focalizam o 

fortalecimento do corpo.141 Percebe-se que Navtej alcançou uma fusão entre duas 

diferentes tradições religiosas. Reconhecido e aceito por ambas as tradições, 

continua dançando por toda a Índia e fora dela. A grande maioria de suas 

produções nos últimos anos pertence à tradição hindu, pois na Índia, atualmente, 

há uma forte demanda por parte do público por temas do Hinduísmo.   

 

 

                                                 
139

 O prêmio Times of India Fellowship é concedido principalmente aos artistas de dança e música todos os 

anos pelo famoso jornal diário indiano “The Times of Índia”. Enquanto Charles Wallace Fellowship é um 

programa Britânico que concede além de prêmios, também bolsas de pesquisa para os indianos que se 

interessam aos estudos nas artes ou áreas humanitárias na Inglaterra.  
140

 Fonte: <http://www. navtejjohar.com>, op. cit. 
141

 Informações sobre Pilates em: <http://www.pilatesfoundation.com/> (c. 17.01.07). 



 166 

V.4.5 Do Templo a Gurudwara: inovações de Johar 

 

Navtej Johar se apresenta como o único sikh que constrói seu repertório de 

dança com os temas tanto do Hinduísmo quanto do Sikhismo. Suas inúmeras 

apresentações em espetáculos mostram seu conhecimento sobre a história e 

espiritualidade hindu e sikh. Um dos seus projetos mais importantes na atualidade 

é “Bharata Natyam from Temple to Theatre and the Compromises In Between”, 

que recebeu o patrocínio do mais importante jornal indiano, o “Times of India” 

(KOTHARI, 2000, p. 206). Apresentaremos a seguir as três principais produções 

de Johar: "Sheer Fall", "Meenakshi" e "Fana’a Ranjha Revisited".  

 

V.4.5.1 “Sheer fall” 

 

O primeiro espetáculo produzido por Johar é “Sheer Fall”, que abrange a 

linguagem dos movimentos. Nele, segundo o próprio bailarino 

 

notions of pure movement, stylised movement and even style-specific 
movement lose their moorings in a stream of consciousness that both pays 
homage to the spiritual origins of modern art, as well as encompasses within its 
fold, myriad movements from different traditions. (JOHAR, doc. elet.)142  

 

Através de movimentos sofisticados e diversificados, corpo, mente e espírito 

assumem o centro. Nesse espetáculo não encontramos elaboração de um tema 

mitológico hindu, mas somente movimentos complexos do corpo, através dos 

quais Navtej mostra sua fidelidade à tradição do estilo Bharata Natyam.  

 

V.4.5.2 “Meenakshi”  

 

A segunda produção mais importante é dedicada à deusa da mitologia hindu 

Meenakshi, que possui olhos de peixe e é a divindade da vegetação da região de 

Madurai, Sul da Índia. Este espetáculo solo utiliza tão somente a técnica do 

Bharata Natyam. O dançarino interpreta um poema que celebra o princípio 
                                                 
142

 Fonte: <http://www.navtejjohar.com>, op. cit. 



 167 

feminino, ilustrando de forma teatral alguns atributos mágicos da deusa 

Meenakshi. Através de seus movimentos ritualísticos e meditativos são evocados 

os aspectos místico e erótico de Meenakshi. Essa produção foi apreciada por um 

público muito diversificado. Um importante jornal hindu da Índia comenta assim o 

sucesso do espetáculo:  

 

His dance takes the audience into the mediative sphere. This is where the artist 
makes the cohesion between Sufi thought and Hindu philosophy [. . .] At a 
leisurely pace, the dancer developed the number truly as a work of art. (SAGAR, 
2000). 

 

Percebemos nessa produção uma passagem do estilo Bharata Natyam do 

tempo tradicional ao moderno.  

 

V.4.5.3 “Fana’a: Ranjha Revisited” 

 

Esse espetáculo de dança-teatro é o resultado da colaboração entre Navtej 

Singh Johar e o músico sufi143 Madan Gopal Singh.144 Durante toda a performance 

são fundidas duas narrativas arquetípicas do Norte e do Sul da Índia: uma famosa 

narrativa de amor do Punjab, Heer Ranjha, entrelaçada com Kutrala Kuravanji, um 

gênero de dança-teatro do Estado de Tamil Nadu, no qual um cigano revela à 

heroína, Vasantvalli, o seu suposto destino, que é a união com Shiva. Fazendo 

uso de um vocabulário vasto – que inclui Bharata Natyam, Yoga, Chhau,145 dança 

                                                 
143

 Sufi é uma tradição muçulmana com forte influência da tradição hindu. Normalmente, os adeptos do 

Sufismo se consideram mais como muçulmanos do que hindus. Mas os muçulmanos das correntes 

tradicionais, como xiitas e sunitas, não consideram o Sufismo como a tradição islâmica. Alguns estudiosos 

consideram o Sufismo como “Islamismo hinduizado” devido à forte influência do movimento devocional  

chamado “Bhakti cult Movement” do século XII. Para uma história do Sufismo na Índia, ver UPADHYAY, 

R., “Sufism in India: Its origin, history and politics.”, in South Asia Analysis Group, paper n. 294, de 

16.02.04, disp. em <http://www.saag.org/papers10/paper924.html> (c. 17.01.07). 
144

 Madan Gopal Singh é o principal compositor, cantor e scholar sufi da Índia. Considerado um “tesouro 

vivo” do Sufismo, é mais conhecido por suas performances sobre textos sufis do Punjab e lendas de amor e 

por ser tradutor de um número expressivo de canções sufi para o punjabi, hindustani e inglês. Ele excursionou 

intensamente e recebeu a distinção de cantar com o conhecido cantor curdo Shahram Nazeri. Ele ensina 

literatura inglesa, escreve sobre cinema e produz estudos sobre temas relacionados à teoria da cultura. Inf. 

disp. em: <http://www.navtejjohar.com/Musicians.htm> (c. 17.01.07). 
145

 Chhau é uma das danças folclóricas do nordeste da Índia. Semelhante a uma arte marcial, exige o uso de 

varas de bambu durante sua execução.  



 168 

moderna e teatro físico –, Johar impôs ao trabalho um tratamento coreográfico 

absolutamente contemporâneo.  

O elemento físico-sensual-espiritual está centralizado em Ranjha: um 

precursor da continuidade, que constantemente modifica sua interação com o 

ambiente, o som e o núcleo sensitivo da vida. Fascinado pela sua própria 

impermanência, Ranjha torna-se o portador de milhões de máscaras, transitando 

com facilidade entre diferentes espaços culturais e espirituais, adquirindo assim 

impermanência e onipresença. 

 

V.5 Francis Barboza: do Hinduísmo ao Cristianismo 

 

Francis Peter Barboza (Fig. 20) nasceu em 1949 na cidade de Mangalore. 

Adolescente, teve formação católica e manifestou o desejo de ser religioso. Entrou 

no seminário da congregação dos Missionários do Verbo Divino,146 na qual, mais 

tarde (1977), tornar-se-ia sacerdote. Sempre procurou adquirir o conhecimento de 

diversas formas artísticas, visitando os lugares e, ao mesmo tempo buscando as 

bibliotecas. Dotado de grande interesse artístico – por ele visto como criativo, 

espontâneo e inovador -, buscou compartilhar seu trabalho.  

Uma de suas metas, como religioso, foi estabelecer diálogo com as formas 

visuais para expressar sua experiência religiosa do Cristo. Em suas próprias 

palavras, “é uma tentativa para compreender Cristo e a sua expressão corporal e 

partilhá-la com os outros”. (NRITYANJALI II, S.D.). Dentro desse contexto 

elaboraremos sua trajetória na dança hindu, que dividiremos em diferentes etapas.    

 

 

 

 

 

                                                 
146

 A Congregação dos Missionários do Verbo Divino foi fundada na Alemanha em 1875 e hoje possui em 

torno de sete mil membros. Seu foco principal é a missão ad gentes, ou seja, a atuação missionária do 

sacerdote fora de sua cultura de origem. Dentro desse perfil estabeleceu-se na Índia em 1932, na cidade de 

Indore (centro do país). No ano 1962 a congregação abriu o seminário na região de Mangalore, no qual 

Francis Barboza iniciou sua formação religiosa. 



 169 

V.5.1 Estudante da Bharata Natyam 

 

O interesse pela dança surgiu em Francis quando ele assistia apresentações 

periódicas teatrais de sua região (litoral do Estado de Karnataka) conhecidas 

como Yakshagana. No início da apresentação de Yakshagana elabora-se uma 

coreografia de dança normalmente realizada por três homens vestidos como 

mulheres. Essa elaboração coreográfica de Yakshagana impressionou Francis 

profundamente e iniciou a dar passos na dança, primeiramente com as folclóricas 

e, mais tarde, com as clássicas hindu. O primeiro contato com a dança Bharata 

Natyam aconteceu na cidade de Mangalore, quando Francis entrou em uma 

academia para aprender. Como se encontrava no seminário, teve a oportunidade 

de viajar e conhecer vários lugares e mestres que o possibilitaram ir ao berço da 

tradição de Bharata Natyam, o Estado de Tamil Nadu.  

 

 

 

 

 

 

 

 

Ordenado sacerdote, matriculou-se na Universidade de Baroda, Gujarat, 

norte da Índia, na qual obteve seu mestrado na dança hindu. Uma das principais 

dificuldades que ele enfrentou para ingresso na universidade foi a questão relativa 

ao fato de praticar a arte não sendo hindu. Quando perguntado por um professor 

na seleção: “sendo católico, porque você deseja aprender esta dança que tem 

origem hindu?” Barboza respondeu: “Bharata, em seu tratado Natya Shastra, 

nunca menciona que a Bharata Natyam ou dança indiana deve ser restrita 

somente à sua religião ou uma experiência particular da mesma.” (NRTYANJALI 

II, S.D.)  



 170 

Mais tarde, na mesma universidade sob a orientação dos professores e 

dançarinos profissionais mais conhecidos na Índia, como C.V. Chandrasekhar e 

Anjali Merh, iniciou seu doutorado, que defendeu sob o tema: “Christianity and 

Indian Dance-Forms: with special reference to the southern styles”.  

 

V.5.2 Performer 

 

Francis Barboza é reconhecido mundialmente como primeiro bailarino de 

dança hindu a apresentar repertórios com temas tanto do Hinduísmo quanto do 

Cristianismo. Ele tem recebido convites de diversas organizações para se 

apresentar na Índia e no Exterior, e já dançou em mais de 25 países.  

 

An ambassador of culture, religion and goodwill, his more than a thousand dance 
recitals to date have been warmly welcomed and applauded. He is acclaimed by 
critics and writers as an artiste of the highest caliber, truly dedicated to his call. 
(DAWER; RAMPHAL, 2000, p. 1) 

 

Depois de formar-se na dança hindu, deu início a uma primeira etapa de 

apresentações nas cidades indianas. Limitou-se, então, aos temas tradicionais da 

mitologia hindu. Na segunda etapa, que o levou ao Ocidente (principalmente aos 

países da Europa), voltou-se à temática cristã. Sendo sacerdote de uma 

congregação de origem alemã, suas apresentações foram organizadas por seus 

pares europeus em diversos teatros daquele continente.  

 

V.5.3 Diretor do Instituto Gyan Ashram  

 

Depois de suas turnês pela Índia e pela Europa, Barboza foi nomeado diretor 

do  Gyan Ashram ou Institute of Performing Art, Mumbai, Índia. O Gyan Ashram 

está situado no bairro de Andheri e é onde se realizam as aulas de dança hindu e 

as apresentações públicas dos alunos. Esse centro foi construído pelo falecido 

George Proksch, missionário alemão que se interessou pela cultura indiana, em 

especial pela música. Administrado pela Igreja católica, divulga a cultura indiana 

através do ensino de dança, Yoga e música tradicional. Em sua fase inicial, o 



 171 

Gyan Ashram concentrou-se na propagação de danças folclóricas, trazendo as 

dançarinas das tribos do interior da Índia. Como diretor, Barboza organizou as 

aulas de dança clássica hindu e, devido à sua popularidade, em pouco tempo o 

número de alunos saltou de 100 para 400.147 

 

V.5.4 Coreógrafo  

 

Como observamos anteriormente, em uma segunda etapa de trabalho 

Barboza devotou-se à temática católica. O que importava, naquele momento, era 

a fidelidade às duas tradições. Para alcançar esse intento, formou-se em História 

e música clássica indiana, o que ampliou seu domínio sobre a tradição hindu. Em 

relação ao Catolicismo, fez sua formação em filosofia e teologia cristã, que 

somaram imensamente aspectos teológicos à criação de coreografias sob temas 

bíblicos. Somente depois de ter passado por essa fase de preparação é que 

Barboza arriscou-se a criar novos mudrás e codificar gestos corporais 

(especialmente das mãos) para representar as divindades cristãs.148 

Desde 2002 Francis Barboza reside nos Estados Unidos, onde ensina a arte 

em sua própria academia em New Jersey. É um dos dançarinos clássicos hindus 

mais bem remunerados da atualidade. 149  Como profissional, Barboza busca 

estabelecer uma ponte entre as pessoas:  

 

A minha prece é o desejo de que a nossa cultura, a religião e as formas de 
arte possam aproximar as pessoas umas das outras e de Deus; e construir 
pontes em vez de muros de separação, com vistas à comunicação entre os 
homens e a coexistência pacífica. (NRTYANJALI - II, S.D).  

 

                                                 
147

 Entrevista realizada em novembro de 2002. 
148

 Abordaremos a invenção de mudrás por Barboza no capítulo VII. 
149

 Encontramos um trecho escrito em seu currículo sobre a remuneração paga por suas coreografias e 

apresentações: “being one of the senior and top artiste in the field of classical dance I have been paid high 

remuneration for my performances and Choreography. For example for the Choreography and performance of 

a new Ballet for the Congregation of the Sisters of the Holy Spirit in India I was given 25.000,000 rupees. 

[US$ 12 mil]. Normal remuneration in India for such a production will be around 75,000 rupees [US$ 1.500]. 

For my solo dances I have been paid round about 25.000 rupees [US$ 500]. However, an ordinary artiste gets 

around 8-10 thousand rupees [cerca de US$ 200]”. 



 172 

Em reconhecimento ao seu trabalho ele tem recebido várias premiações, 

entre as quais estão o Singaramani Award (Mumbai, 1980), The Indian World and 

Arts and Crafts Award (Nova Délhi, 1985), Kalai Maghal Sabha Gold Medal 

(Chennai, 1995) e o Nrityasudarshan (Loyola Art Academy, 1999). O mais 

importante prêmio por ele recebido foi o Sangeeta Natak Academy Award, 

concedido pelo governo indiano pelo reconhecimento da contribuição dos artistas 

à cultura indiana. 

 

V.5.5 Do templo ao altar: inovações e produção de espetáculos 

 

Francis Barboza tem produzido vários espetáculos durante sua longa carreira 

artística e profissional:  

 

Dr. Francis Barboza, a talented exponent of the classical dance form of 
Bharata Natyam, has carved a special niche for himself with his innovative 
efforts to expand the scope of this art form beyond the boundaries of religions. 
(DAWER; RAMPHAL, 2000, p. 1)  

 

Podemos classificar suas produções em três fases. Na fase inicial, seus 

espetáculos foram direcionados estritamente para performances solo. Os 

espetáculos produzidos na fase posterior foram dirigidos a grupos. Encontramos 

também algumas produções de Slides, com os temas como “Prem Avatar; The 

Story of Man”; “Our Father”; “The Annunciation” e “Woman at the Well”; outras em 

forma de vídeo, como “Nrityanjali” e “Preethinrityeshwara”.  

É interessante observar, nessas produções, a presença de gestos e mudrás 

criados por Barboza especialmente para representar elementos cristãos. Tendo 

sido o primeiro sacerdote católico a aprender a dança hindu, precisou fazer essa 

codificação dos gestos para expressar a realidade de sua fé. Numa entrevista, ele 

afirma:  

 

Não tive dificuldade de apresentar os temas católicos no elemento do Nritta ou 
dança pura, ou a questão da Bhava, expressão facial; porém, para representar 
as deidades passei por dificuldades, pois cada deidade hindu tem seu mudrá 
especifico. (NRTYANJALI - II, S.D) 



 173 

 
Barboza produziu mais de vinte espetáculos. Escolhemos três para ilustrar a 

passagem da dança hindu do Hinduísmo ao Cristianismo: “Kristu Bhagavatam”; 

“Ayodhya to Golgotha” e “Chidambaram to Calvary”. Essas produções se 

embasam em ambas as tradições religiosas, demarcando sutilmente a passagem 

de uma a outra.   

 

V.5.5.1 “Kristu Bhagavatam” 

 

“Kristu Bhagavatam” é a história de Jesus. Esse espetáculo pretende ser uma 

síntese da história do Cristianismo baseada na vida de Jesus e apresentada 

através da dança indiana. O messias cristão é visto como Senhor da Dança e do 

Amor. O nascimento, vida, missão, paixão, morte e ressurreição de Jesus 

encontram uma linguagem gestual na dança. Por ser exclusivamente cristão, o 

repertório é construído de tal forma que poderia ser apresentado tanto dentro das 

igrejas quanto nos teatros das cidades. Um dos folders de propaganda informa: “... 

onde o altar se torna o lugar em que a cultura, a religião, o homem, a natureza e 

Deus se encontram no amor divino”.150  

 

V.5.5.2 “Ayodhya to Golgotha” 

 

Esse espetáculo abre um diálogo entre Hinduísmo e Cristianismo. Ayodhya é 

uma cidade no norte da Índia considerada como sagrada. Nela, segundo a 

tradição hindu, o deus preservador Vishnu assumiu uma das encarnações na 

pessoa do rei Rama. 151  Conhecido por viver e pregar a verdade, Rama 

administrou seu reinado tal forma que ainda hoje visto como ponto de referência 

pelos governantes indianos. Por outro lado, Gólgota é o lugar onde, conforme a 

tradição cristã, Jesus morreu na cruz. A vida de testemunho de Jesus se torna 

uma referência aos seus seguidores. 

                                                 
150

 Essa informação foi extraída do folder “Bharata Natyam: beyond the borders of Religion, elaborado por 

Barboza. 
151

 Rama é o protagonista do Ramayana, um dos clássicos sagrados da Índia. Informações gerais em 

<http://en.wikipedia.org/wiki/Rama> (c. 12.01.07) 



 174 

V.5.5.3 “Chidambaram to Calvary” 

 

O espetáculo “Chidambaram to Calvary” mais uma vez estabelece um 

diálogo entre as duas tradições. Mas desta vez a escolha é a cidade de 

Chidambaram, no sul da Índia. Segundo a tradição, Chidambaram é o lugar onde, 

por meio da dança, o deus Shiva criou o mundo. É, também, o principal centro de 

dança do estilo Bharata Natyam. Já o Calvário (“Calvary”) é o monte onde Jesus 

trilha o caminho da paixão e sofrimento para redimir o mundo. Barboza através da 

dança faz essa experiência no palco. Percebe-se a sutil passagem entre esses 

dois universos religiosos. 

 

V.6 Conclusão ao Capítulo 

 

Percebemos que a apropriação da dança hindu pelos não-hindus na Índia 

indica o movimento da dança em direção da secularização. Enquanto o Hinduísmo 

se abre para novas perspectivas, a dança hindu acompanha esse processo. Como 

observamos anteriormente, a abertura do Hinduísmo se mostra no acesso de 

alunos não-hindus à dança. Em alguns casos, esses alunos se formaram e 

ganharam notoriedade por sua contribuição à arte. Como vimos, a Índia, berço da 

dança hindu, ao invés de ser o pólo de conservação dessa manifestação artística 

em seu estado mais puro, tornou-se foco irradiador do processo de secularização. 

Essa “pequena secularização” da dança reflete a secularização pela qual o país 

passa atualmente. 



 175 

Capítulo VI - Padam: Da Índia ao Ocidente - Difusão da dança hindu no 

Ocidente 

 

VI. 1 Introdução 

 

Nos últimos 40 anos a dança hindu ganhou popularidade tanto na Índia como 

no Exterior. A imigração e estabelecimento de dançarinos indianos em outros 

países resultaram nesse processo de disseminação. Os aspectos místicos e 

espirituais da dança hindu, com seus belos movimentos, há tempos atraem a 

atenção e o amor de muitos profissionais da arte no mundo para a cultura indiana. 

Foram os aspectos místicos que chamaram a atenção de bailarinos ocidentais 

como Ruth St. Denis, Ted Shawn, Anna Pavlova, Isadora Duncan e Maurice 

Bejart, influenciando suas coreografias. Já em 1924 a bailarina russa Anna 

Pavlova, interpretando o papel de Radha, descobriu e incentivou o talento de Uday 

Shankar, bailarino indiano com quem dividiu o palco interpretando “Krishna”. As 

turnês dos americanos Ruth St. Dennis e Ted Shawn, nas décadas de 1920 e 

1930, incentivaram os indianos a apreciar e respeitar as formas de dança de sua 

própria cultura.  

Mas foram dois indianos, Uday Shankar e Ram Gopal, os expoentes que, 

com perspicácia e talento artístico, impulsionaram e deram à dança hindu um 

lugar permanente no hemisfério ocidental (KUMAR, 2001). 

Cidades européias, principalmente na Inglaterra, Alemanha, França e 

Holanda, abriram espaço para a instalação de academias de dança hindu. É 

auspicioso saber que a dança hindu tornou-se parte integral do currículo escolar 

na Inglaterra (KUMAR, 2001). Mas os Estados Unidos e Canadá têm-se tornado 

recentemente o destino preferido dos artistas indianos, que lá estabelecem 

inúmeras instituições e academias para sua divulgação e preservação. Muitos 

desses artistas recebem apoio financeiro de empresas e agências de artes locais, 

em apreciação e incentivo ao trabalho por eles desenvolvido. Esse 

reconhecimento colocou os dançarinos emigrados em pé de igualdade com os 

artistas das danças ocidentais. Na atualidade, a dança hindu tem alimentado as 



 176 

necessidades artísticas da crescente comunidade indiana nesses países; ela não 

permaneceu, porém, como um evento da e para a comunidade étnica - foi, de fato, 

incorporada à programação cultural e de entretenimento de toda a sociedade 

americana.  

O objetivo deste capítulo é apresentar a difusão da dança hindu no Ocidente 

e sua preservação até a atualidade no universo ocidental. Para fazer tal 

abordagem dividiremos toda a análise em três momentos distintos. No primeiro 

analisaremos as diversas etapas da diáspora indiana no Ocidente e faremos uma 

abordagem sobre a presença dos hindus e as formas de preservação do 

Hinduísmo nestes países.  

O segundo momento é dedicado a ilustrar a diáspora dos bailarinos indianos 

de dança hindu e o estabelecimento de academias em três países. Finalmente, 

em um terceiro momento será feito um mapeamento dos principais dançarinos 

ocidentais da dança hindu; dentre eles selecionaremos uma representante, a 

canadense Anne Marie Gaston, notória por sua vasta contribuição para a 

divulgação da arte no Ocidente. Ela terá sua biografia apresentada em detalhes. 

 

VI.2 História da diáspora indiana 

 

A dança hindu encontra seu terreno não somente no Ocidente, mas também 

no próprio Oriente, sendo que ela foi levada simultaneamente aos países do 

Sudeste Asiático e à Austrália. Malásia, Indonésia, Singapura e Austrália são 

centros da difusão que sediam academias e centros de dança abertos por 

dançarinos indianos.  

A difusão da dança hindu no Ocidente se encontra dentro de dois contextos 

distintos, mas intimamente vinculados e influenciáveis entre si. O primeiro é o 

contexto que podemos chamar o contexto da diáspora indiana; o segundo, o das 

formas de preservação do Hinduísmo no Ocidente pelas comunidades diaspóricas 

indianas. Em nossa abordagem daremos mais atenção ao Ocidente, 

especificamente aos Estado Unidos, Canadá e Inglaterra, devido ao elevado 

número de academias de dança hindu e à presença dos praticantes dessa arte.    



 177 

Preliminarmente, podemos definir diáspora como a dispersão de um povo de 

sua região de origem por motivos de opressão política, étnica, religiosa, social ou 

econômica.152 Tecnicamente, é possível definir uma comunidade diaspórica como 

“a group of people which perpetuates a recollecting identification with a fictitious or 

far away existent geographic territory and its cultural-religious traditions” 

(BAUMANN, 2000, p 2). Existe uma relação entre o grupo em diáspora e a pátria 

por eles deixada, bem como a possibilidade ou esperança de a ela retornar. No 

caso dos judeus, a esperança do retorno residia na crença de que a terra 

forçosamente abandonada (a Palestina) havia sido prometida pelo próprio Deus 

ao patriarca Abraão, figura central em sua identidade grupal/social. 

A diáspora indiana envolve indivíduos de diversas religiões, mas afeta de 

forma especial a comunidade hindu, levada por diversas razões a deixar em 

grande número sua região de origem. Nosso foco de atenção dirá respeito 

principalmente a esse grupo, visto que nosso objeto de pesquisa a ele está 

diretamente conectado: a diáspora indiana promoveu a internacionalização do 

Hinduísmo, que por sua vez internacionalizou a dança hindu.    

A utilização da palavra “diáspora” no lugar do termo “imigração” justifica-se 

pelo fato de que a comunidade indiana, ao se deslocar geograficamente, mantém 

fortes vínculos com sua terra de origem. Além de preservar as práticas hinduístas 

nos países que os receberam, os egressos mantêm fortes laços com familiares 

que permaneceram na pátria. 153  Atualmente existem 20 milhões de indianos 

espalhados em muitos países. Eles são encontrados em número significativo em 

Fiji, Ilhas Maurício, Trinidad & Tobago, Guiana, Malásia, Quênia, Tanzânia, 

Oriente Médio, Inglaterra e Estados Unidos (SHETH, 2001). Historicamente, a 

diáspora indiana está relacionada à dominação britânica da Índia e de outras 

porções do globo – isso é verificável pelo fato de que a migração se deu 

                                                 
152

 Apresentaremos uma definição mais aprofundada de diáspora no item VII.3.6.1 deste trabalho. 
153

 Em uma conversa com o professor indiano Satya Narayana, docente convidado pela Universidade Federal 

do Paraná (UFPR), recebemos a informação de que os indianos trabalham em países estrangeiros mas nunca 

pensam em investir nesses países. Investimentos, sejam eles em terrenos, casas ou negócios, são sempre 

pensados em termos de “terra natal”. É evidente, portanto, que o país hospedeiro se presta apenas a fornecer 

as condições de estabilidade financeira não encontradas em solo pátrio. O comentário, vindo de um emigrado, 

é relevante. 



 178 

praticamente apenas para colônias britânicas (uma exceção é o Suriname, 

originalmente uma colônia holandesa).  

Evidências históricas e arqueológicas mostram, porém, que a diáspora 

indiana é bastante anterior à colonização britânica, principalmente no que respeita 

ao Sudeste Asiático. Historicamente, podemos identificar sete tipos de diáspora 

indiana estabelecidos em períodos distintos e dirigidos a duas direções: Sudeste 

Asiático e Ocidente. São eles:154  

1. Diáspora durante a difusão do Budismo 

2. Diáspora durante a expansão do Império Chola 

3. Kangani - diáspora tamil 

4. Diáspora indiana do trabalho forçado 

5. Diáspora voluntária e espontânea  

6. Diáspora dos “cérebros” indianos  

7. Emigração de operários ao Oriente Médio 

Os primeiros três momentos se configuram antes da independência da Índia 

e se referem exclusivamente ao Oriente. Os quatro momentos seguintes 

abrangem os períodos anterior e posterior à independência e dizem respeito à 

movimentação rumo aos países do Ocidente. 

 

VI.2.1 Diáspora indiana rumo ao Sudeste Asiático  

 

Em nosso contexto, quando nos referimos a Sudeste Asiático, estamos 

indicando principalmente a Indonésia, Malásia, Sri Lanka, Mianmar e Singapura. 

Uma “agregação excepcional” é a das Ilhas Fiji, localizadas na Oceania. Apesar 

de serem considerados um povo de pouca mobilidade, os indianos mantém uma 

presença ultramarina evidente desde a antiguidade. Encontramos dois momentos 

históricos remotos e um momento mais recente que os levaram ao Sudeste 

Asiático.  

 

                                                 
154

 Os livros de história da Índia e também o Ministério de Assuntos Exteriores da Índia se referem a apenas 

cinco tipos de diáspora, deixando de fora os movimentos mais remotos.  



 179 

VI.2.1.1 Diáspora durante a difusão do Budismo 

 

Mesmo com certas restrições à dispersão encontradas nos Shastras 

(Sagradas Escrituras), a primeira diáspora indiana aconteceu rumo ao Sri Lanka e 

ao Sudeste Asiático. Suas evidências remetem aos tempos da expansão do 

Budismo, no séc. III a.C., quando o imperador Ashoka (273 - 232 a.C.), enviou 

missionários budistas a essas regiões. Os países-alvo eram Bornéu, Indonésia 

(Ilhas de Java, Sumatra e Kalimantan) e também Sri Lanka, para onde Ashoka 

mandou seus próprios filhos, Mahindra e Sanghamitra.   

 

VI.2.1.2 Diáspora durante a expansão do Império Chola  

 

O segundo momento da diáspora indiana foi motivado pela necessidade de 

mão-de-obra especializada – principalmente escultores, pintores e artesãos – para 

a Indonésia, Bornéu e Malásia. Segundo textos clássicos de Brahmi,155 a primeira 

difusão do Hinduísmo fora da Índia deu-se no século I a.C., quando essa religião 

se estabeleceu na ilha de Bali. Posteriormente, nos séculos X e XI, a dinastia 

Chola estabeleceu sua supremacia na região de Tamil Nadu e o rei Rajendra 

Chola I (1014-42) anexou ao território indiano as ilhas de Sumatra e Java, nelas 

difundindo a religião hindu.  

Nessa época, uma espécie de amálgama ocorreu entre Budismo e 

Hinduísmo no Sudeste Asiático. Enquanto um número expressivo de nativos do 

subcontinente indiano imigrava a essas ilhas, os nativos assimilavam a nova 

religião, convertendo-se. Gradualmente o poder foi assumido pelos nativos 

convertidos, a ponto de o Hinduísmo e o Budismo terem sido levados para o Sri 

Lanka pelo rei budista Chandra Banu. Essa viagem ao Sudeste Asiático e Sri 

Lanka fez com que a religião ali chegasse com diferente roupagem.156 O último rei 

                                                 
155

 Esses textos pertencem aos Puranas, que discorrem sobre a história da difusão do Hinduísmo em diversas 

regiões da Índia e fora dela. 
156

 SAMAT, S.. “It is known only to a few Sri Lankan historians that in the latter part of the 13th century a 

Javanese kingdom prevailed in Jaffna. The Javanese kingdom was ruled by a Malay-Buddhist king named 

Chandra Banu.” Disp. em <http://www.dailynews.lk/2003/06/19/letters.html#5> (c. 11.01.07). 



 180 

hindu da região, Majapahit, foi derrotado por conquistadores muçulmanos (1527) 

que acabaram por dominar o arquipélago indonésio.157 

 

VI.2.1.3 Kangani, diáspora Tamil 

 

A diáspora Kangani, ou do trabalhador “pré-pago”, foi aplicada inicialmente a 

indivíduos de língua tamil158 e, mais tarde, a outros grupos humanos da Índia e a 

comunidades do Sudeste Asiático (Malásia, Birmânia, Sri Lanka etc.). Teve início 

por volta de 1850, prosseguindo até 1938, quando foi abolido (JAIN, 1989).  

Devemos compreender essa diáspora Kangani no contexto do sistema 

contemporâneo de financiamento do trabalho, fundamentalmente no Terceiro 

Mundo. O economista Muhammad Yunnus (prêmio Nobel da Paz de 2006)159 se 

refere à existência desse sistema em Bangladesh:  

 

Dado que a terra vale como garantia, ela é colocada à disposição do credor, 
que detém seu título de propriedade até a quitação do total da dívida. Em 
muitos casos, documentos formais estabelecem os direitos do credor. Para 
dificultar o pagamento do empréstimo, o credor recusa qualquer prestação 
parcial. Expirado determinado prazo, ele tem o direito de ‘comprar’ a terra a 
um ‘preço’ fixado anteriormente. (YUNNUS, 2006, p. 19) 
 

Nos países acima referidos havia fazendeiros tamis emigrados que se 

fixaram na terra e plantaram seringais e palmeiras de noz de betel. Esses 

fazendeiros iam à Índia em busca de trabalhadores empobrecidos que lá 

possuíam suas casas e fazendas. Como já observado, no sistema kangani o 

pagamento era realizado com antecedência e os trabalhadores eram levados para 

pagar a dívida. 160  Com os aumentos nos juros, acabavam ficando 

permanentemente nos países para onde haviam seguido. Na maior parte das 

                                                 
157

 Informações gerais sobre o império Majapahit em <http://en.wikipedia.org/wiki/Majapahit> (c. 11.01.07). 
158

 O tamil é a mais antigo dentre os idiomas da família lingüística dravídica. Considerada língua clássica, é 

falada no sul da Índia (Tamil Nadu) e Sri Lanka, e também por comunidades na Malásia e Singapura. Inf. 

disp. em <http://en.wikipedia.org/wiki/Tamil_language> (c. 19.01.07). 
159

 Inf. em <http://nobelprize.org/nobel_prizes/peace/laureates/2006/yunus-lecture-en.html> (c. 19.01.07). 
160

 Muitas vezes o empréstimo se destinava a um investimento, ao pagamento de tratamento médico, propina a 

autoridades ou ao dote de uma filha. Via de regra, era um valor destinado à sobrevivência.  



 181 

vezes, eles se viam obrigados a contrair novo empréstimo para pagar um crédito 

antigo. Na prática, muitos só conseguiam “se libertar” da dívida quando morriam. 

 

VI.2.2 Diáspora indiana rumo ao Ocidente 

 

Enquanto a diáspora indiana ao Oriente ocorreu antes da independência da 

Índia, o mesmo movimento rumo ao Ocidente é cronologicamente mais amplo, 

sendo verificado tanto antes quanto depois de 1947.   

 

VI.2.2.1 Antes da Independência da Índia  

 

A diáspora indiana ao Ocidente antes da independência da Índia pode ser 

observada em dois momentos específicos. Ela está afeta, também, a regiões 

especificas do globo. O primeiro momento pode ser chamado de diáspora indiana 

de trabalho forçado. Ela tem como local de chegada de trabalhadores o Caribe e 

se estende de 1845 a 1920. Os sujeitos dessa diáspora, vindos de diversas 

regiões e seguidores de diferentes religiões, pertenciam às classes mais pobres 

da população indiana.  

O segundo momento pode ser chamado diáspora voluntária e espontânea e 

tem como locais de chegada os paises da África e da Europa. Esse período se 

estende de 1850 a 1940. Pertenciam a esse movimento indivíduos da elite que 

deixavam a Índia para estudar nas universidades européias ou, então, para 

estabelecer casas comerciais. 

 

VI.2.2.1.1 Diáspora indiana de trabalho forçado 

 

A diáspora do trabalho forçado se estabeleceu na Índia quase que no início 

da colonização britânica da Índia, em 1834 (JAIN, 1989). Em 1830 a escravatura 

foi abolida no Caribe, o que ocasionou falta de mão-de-obra nas plantações de 

banana e cana-de-açúcar destas regiões. A importação dos trabalhadores de 

outras colônias britânicas foi inevitável. Muitos indianos de áreas banhadas pelo 



 182 

rio Ganges (Chota Nagpur, Bihar, Uttar Pradesh e West Bengal) e mais tarde da 

região de Tamil Nadu, na maioria pobre e sem terra, optaram por “tentar a sorte” e 

sair da pátria. Eram predominantemente hindus, mas também havia muçulmanos, 

cristãos e sikhs. 

 

The ratio of Hindus and Muslims appeared to represent the then all India ratio 
of the two communities, i.e., 86:14. Among Hindus 16 per cent belonged to the 
higher caste, 32 per cent belonged to agricultural intermediate castes and the 
rest to lower castes and “untouchables”. (JAIN, 1989, p.7).  

 

O primeiro navio, com 217 indianos, chegou a Trinidad em 1845. Outros 

foram para Guiana e Suriname161 (LAL, 2003). Em 1917, quando os movimentos 

nacionalistas indianos e simpatizantes britânicos como C. F. Andrews 162 

conseguiram colocar um ponto final no transporte de trabalhadores, já havia em 

torno de 1,5 milhão de indianos fora da Índia, alguns nas mesmas condições 

subumanas anteriormente vividas pelos escravos. Por volta dos 1929, o número 

de indianos na Guiana chegava a 240 mil; em Trinidad, a 144 mil; no Suriname, a 

34 mil; nas Ilhas Maurício, a 451 mil; em Fiji, a 68 mil; e na África do Sul, a 142 

mil. (JAIN,1989). Estes imigrantes conseguiram, através do seu trabalho, manter-

se economicamente e ao mesmo tempo vivenciar as práticas do Hinduísmo.163  

Vale observar a existência, nesse mesmo período, de um segundo fluxo 

diaspórico, de viés político. Os expatriados foram os revoltosos indianos que 

participaram da primeira guerra da independência da Índia, em 1857. Para os 

indianos, essa guerra foi o primeiro episódio de luta pela independência do país; 

para os ingleses, um mero motim de sipaios (soldados indianos recrutados pela 

Coroa Britânica e adstritos a oficiais brancos).164  

 

                                                 
161

 Os indianos foram levados para Fiji, Malásia e Ilhas Maurício para cuidar das plantações (1834) e para o 

leste da África para trabalhar na construção de ferrovias.  
162

 O missionário católico inglês C. F. Andrews (1871-1940) trabalhou na Índia e, mais tarde, nas Ilhas Fiji. 

Apaixonado pela filosofia de Gandhi, promoveu protestos radicais contra os próprios ingleses na Índia.  
163

 O fluxo de trabalhadores indianos que se estabelecem fora da Índia, especialmente em Trinidad, é 

analisado por Martin Baumann (2000). 
164

 Os ingleses denominavam essa revolta de “Sepoy Mutiny” (literalmente, “Motim Sipaio”). 



 183 

Os prisioneiros revoltosos foram levados à África do Sul, Fiji e também ao 

Caribe sem nenhuma documentação. Foram obrigados a trabalhar na África do 

Sul com a mineração do ouro e diamantes, em Fiji e no Caribe com a cana-de-

açúcar e em outras atividades agrícolas. Essa diáspora foi chamada 

posteriormente “Kala Pani” (“Águas Escuras”), simbolizando a impossibilidade do 

retorno à pátria. Esses exilados levaram consigo suas práticas religiosas.165  

 

VI.2.2.1.2 Diáspora voluntária e espontânea  

 

Em meados do século XIX encontramos um movimento de diáspora 

voluntária dos indianos ao Ocidente, principalmente aos países europeus. Atraídos 

pelo sistema educacional dos ingleses, jovens indianos da elite ingressavam nas 

universidades da Inglaterra e se graduavam em diversas áreas. Mais tarde alguns 

deles ocupariam cargos importantes na Inglaterra; outros foram enviados para 

colônias britânicas como o Quênia e a África do Sul, em cargos administrativos - 

entre esses jovens estava Mohandas Gandhi, que foi enviado como advogado à 

África do Sul.  

Em seguida, nos primeiros anos do século XX, inicia-se a diáspora de 

comerciantes, principalmente rumo a países da África Oriental (Quênia, África do 

Sul, Tanzânia, Uganda, entre outros). A grande maioria era de gujaratis e 

punjabis. Ao longo dos anos eles estabeleceram lojas e entrepostos de 

mercadorias nestes países.  

 

VI.2.2.2 Após a Independência da Índia 

 

Após a independência (1947) se estabelece um outro capítulo da diáspora 

indiana, que pode ser subdividido em dois momentos e que está relacionado a 

duas camadas distintas da sociedade indiana. O primeiro momento é o da “fuga 

                                                 
165

 Vale a pena destacar dois filmes recentemente produzidos na Índia sobre o tema: “Kala Pani” e “Mangal 

Pandey”. Eles tratam do contexto da guerra de Independência da Índia. “Mangal Pandey” aborda a situação da 

guerra interna e “Kala Pani” apresenta a diáspora como resultado do conflito de 1857. 



 184 

de cérebros”, que é dividido em três períodos distintos. O segundo é o da 

emigração dos operários indianos rumo ao Oriente Médio.   

 

VI.2.2.2.1 “Fuga de cérebros” 

 

A fuga de cérebros indianos se estende por quase 50 anos. Para efeito de 

estudo, dividiremos esse período em três fases: a) - de 1947 a 1960; b) - de 1960 

a 1980; e c) – de 1980 a 2005.  

a) - De 1947 a 1960: o período da transição do poder colonial ao nacional 

criou inúmeros problemas ao recém-formado governo da Índia. As dificuldades 

econômicas, a crescente inflação e conflitos religiosos entre os muçulmanos e 

hindus produziram uma desconfiança da sociedade em relação a sua própria 

elite.166 Um bom número de indianos pertencentes às castas superiores, recém-

formados na Inglaterra, percebeu a falta de oportunidades de trabalho dentro de 

seu país; habituados ao ambiente europeu, optaram por se estabelecer 

definitivamente em seus países de residência, que estavam carentes de mão-de-

obra especializada (por conta da reconstrução do pós-guerra), e também para 

auxiliar no desenvolvimento de suas colônias. Essa elite profissional também 

seguiu para os Estados Unidos, Austrália e outras nações desenvolvidas do 

Ocidente.  

b) – De 1960 a 1980: neste período a partida de pessoas especializadas é 

intensa. A Índia encontrava-se madura para conduzir a si própria, tanto 

politicamente quanto economicamente. A Revolução Verde estava no auge: havia 

uma concentração muito maior no campo da agricultura, no cenário indiano, do 

que no da revolução industrial. Os formados em diversas áreas não se 

encontravam o espaço do trabalho. A ênfase dada à agricultura e a pouca 

concentração na industrialização tornou precária a condição econômica e obrigou 

muitos indianos a emigrarem para países no Ocidente em busca de condições 

melhores de vida. Um destino comum eram os países “Commonwealth”, que não 

                                                 
166

 Os conflitos religiosos estão vinculados à partição Índia-Paquistão. Aproximadamente um milhão de 

pessoas foram mortas durante a passagem de um país para o outro. A memória ainda viva dessa tragédia levou 

a elite indiana a buscar lugares mais seguros para viver. 



 185 

exigiam visto de entrada.167 A revisão das leis de imigração nos Estados Unidos, 

em 1965, permitiu um influxo relativamente grande de profissionais indianos a este 

país. A classe de profissionais formada dentro da Índia, especialmente médicos, 

cientistas e professores, estava ávida para pôr em prática seu conhecimento; a 

estrutura sócio-econômica indiana, porém, não conseguiu mantê-los. No inicio da 

década de 1970 houve a expulsão dos indianos que se encontravam em Uganda 

pelo ditador Idi Amin Dada, ocasionando uma “remigração” indiana rumo ao 

Ocidente. As abundantes ofertas de trabalho e melhor remuneração no Exterior 

atraíram estes profissionais, que se dirigiram à América do Norte, Sudeste 

Asiático, Austrália e América Latina.    

c) – De 1980 a 2005: No período entre 1980 e 2005 deu-se um novo 

movimento de saída, dessa vez de jovens recém-formados em áreas tecnológicas, 

especialmente de desenvolvimento de software. Muitas empresas ocidentais 

contrataram engenheiros de software indianos.168 Os bons salários nos países 

hospedeiros levaram-nos a permanecer e a construir, em alguns casos, suas 

próprias empresas. Esta imigração deu origem a muitos casamentos mistos; 

muitos continuaram a trazer suas esposas do país de origem (em alguns casos, 

bailarinas da dança hindu). Devido à viabilidade atual de transporte e 

comunicação, esses imigrantes continuam a manter laços com os familiares e 

amigos na Índia, acentuando o fluxo humano entre Índia e Ocidente.  

 

VI.2.2.2.2 Emigração dos operários ao Oriente Médio 

 

Cabe, na descrição desta categoria de pessoas da diáspora, a palavra 

emigração, pois todos os seus participantes eram trabalhadores sob contrato, a 

quem não era permitido permanecer em definitivo nos países hospedeiros. Essa 

                                                 
167

 Inf. disp. em <http://en.wikipedia.org/wiki/Hinduism_in_the_United_Kingdom> (c. 19.01.07). 
168

 Em um jantar organizado pelo embaixador indiano em Brasília, um dos secretários do embaixador 

casualmente falou sobre a contratação dos engenheiros indianos de software pelos países ocidentais. Na 

Alemanha, 18 mil indianos foram contratados entre 1995 e 2000; nos EUA foram 20 mil, entre 1998 e 2000. 

Bill Gates esteve na Índia nesse período, onde percorreu algumas cidades realizando entrevistas para o 

recrutamento de indianos. (conversa no dia 16.08.03).  



 186 

classe trabalhadora menos favorecida vem, há alguns anos, fornecendo seu 

trabalho braçal aos principados (sheikdoms) do Oriente Médio (LAL, 2003). 

O mercado de trabalho no Oriente Médio, altamente volátil, varia de tempos 

em tempos em relação à composição de habilidades e ao volume da força do 

trabalho dos emigrantes indianos. A alta crescente do petróleo e a escassez de 

operários nativos qualificados e de mão-de-obra não-qualificada trazem como 

conseqüência um aumento fenomenal no volume total de emigrantes indianos: 

eram cerca de 50 mil em 1970, passando a 913 mil em 1984 (JAIN, 1989). 

    

VI.3 Hindus no Ocidente 

 

Apesar de serem 20 milhões os indianos fora da Índia atualmente, é muito 

difícil saber qual o número exato de hindus dentre eles. É possível afirmar, com 

base na própria composição religiosa indiana, porém, que esse número é bastante 

significativo. A diáspora indiana ao Caribe (1845-1920), por exemplo, levou uma 

população hindu a toda a região. Tanto que atualmente, pouco mais de 150 anos 

depois do início dessa ocupação, há 400 mil hindus na América do Sul, 

principalmente descendentes dos trabalhadores contratados para as Guianas.  

Tabela 3 – Hindus na América Latina 
 

Há cerca de 270 mil hindus na Guiana (35% da população total do país), 120 

mil no Suriname e outros 10 mil na Guiana Francesa. No Caribe, os hindus estão 

representados em Trinidad e Tobago, chegando a 25% da sua população (os 

dados referentes à presença de hindus na América Latina, produzidos no ano 



 187 

2000 pelo ministério de Assuntos Exteriores da Índia, podem ser vistos na Tabela 

3).169 

No caso dos hindus da “diáspora voluntária” que seguiram para o Ocidente 

nos concentraremos: a) - na Inglaterra; b) – nos Estados Unidos; e c) – no 

Canadá. A escolha desses países se deve tanto à presença numérica significativa 

de indianos quanto pela presença de um maior número de praticantes de dança 

hindu. 

a) – Inglaterra: Os primeiros imigrantes hindus na Inglaterra eram estudantes 

indianos que encontraram um cenário relativamente favorável por conta do 

crescente interesse sobre temas da filosofia e das religiões da Índia (a Era 

Vitoriana foi marcada pelo surgimento da Sociedade Teosófica e também de um 

novo campo de estudos na Inglaterra, a Indologia). Até a independência da Índia, 

porém, a imigração dos hindus para a Inglaterra era muito pequena e possuía 

caráter temporário. A partir de 1947 a situação econômica indiana levou um 

número mais expressivo de hindus para a sede do Império Britânico. Mais tarde, a 

expulsão dos indianos de Uganda deslocou essa comunidade para a Inglaterra.  

Hoje, há comunidades hindus em grande número de cidades inglesas, que 

preservam sua identidade religiosa e costumes através dos templos. Vale a pena 

observar também que nas últimas duas décadas cerca de 200 mil hindus do Sri 

Lanka imigraram para a Europa (a maioria para a Inglaterra), refugiando-se de 

suas guerras internas (BAUMANN, 2003). Conforme o censo britânico de 2001, na 

Inglaterra existem 558.342 hindus.170 

b) - Estados Unidos: Apesar possuir um número insignificante de hindus do 

período que vai da visita do líder religioso Swami Vivekananda (1893)171 até 1947, 

os Estados Unidos se tornaram um destino especialmente interessante aos hindus 

a partir dos anos 60. Como afirma Pravin Sheth, “Indians came to America; it was 

a journey and migration consciously undertaken to discover a better tomorrow.” 

(2001, 13). De acordo com o Censo produzido pelo Population Reference Bureau 

                                                 
169

 Algumas observações sobre os dados da tabela: PIO (People of Indian Origin) significa os povos da 

origem indiana que já possuem cidadania do país de residência; NRI (Non Residential Indians), os indianos 

que são somente residentes nestes países; DI (Dados indisponíveis). 
170

 Censo de 2001 do Reino Unido disp. em <http://www.statistics.gov.uk/census/default.asp> (c. 13.02.07). 
171

 Informações sobre Swami Vivekananda em <http://www.vivekananda.org/biography.asp> (c. 19.01.07). 



 188 

acredita-se que o número de indianos nos Estados Unidos chegue a 

aproximadamente 1,5 milhão, entre os quais os hindus somariam um total de um 

milhão de pessoas. 

c) - Canadá - A imigração dos hindus da Índia para o Canadá foi motivada 

pela busca de melhores condições de vida. Hoje, o país abriga cerca de um 

milhão de hindus vindos principalmente da Índia e do Sri Lanka (estes, de origem 

tamil, vieram por ocasião da guerra civil). Desse total, 500 mil vivem em Toronto. 

Conforme Melwani,  

 

The Sri Lankan Hindus, aided by Canada´s liberal immigration policies, came 
largely as refugees from the devastating civil war in their home country,[…] 
locked in a blood battle for the last twenty years. It is perhaps for this reason, 
having been violently separated from their temples and their traditional way of 
life, that the Sri Lankan Hindus have gone all out to recreate their homeland in 
Canada, and have built many of the temples. (MELWANI, 2005, p. 1)  
 

No Canadá existem 90 templos hindus, 63 localizados somente em 

Toronto. 

 

VI.3.1 Preservação do Hinduísmo nas comunidades diaspóricas  

 

Os diferentes grupos religiosos indianos da diáspora para o Ocidente foram 

impactados de diferentes formas, no que respeita à religião, em seus países de 

chegada. Os cristãos conseguiram inserir-se dentro do sistema religioso ocidental 

sem maiores problemas, visto que o Cristianismo é a religião predominante. Os 

muçulmanos (principalmente os de movimentos diaspóricos mais antigos), sendo 

poucos, não tiveram possibilidade de manter suas práticas religiosas e perderam 

contato com o Islã, aderindo à religião nativa de seus novos países. Os hindus, 

sendo maioria, puderam se estabelecer sobre bases étnicas mais fortes e, assim, 

conseguiram manter viva sua fé a partir de mecanismos diversos.  

Esses mecanismos podem ser divididos em três categorias, relacionadas aos 

diferentes momentos de diáspora: a) - primeiramente, através da prática 

simplificada do Hinduísmo nas famílias indianas quando chegaram ao Ocidente; b) 

- num segundo momento, pelo convite de expoentes indianos do Hinduísmo para 



 189 

manifestações religiosas; c) - finalmente, vivência atual do Hinduísmo no 

Ocidente.   

 

VI.3.1.1 Práticas hinduístas no ambiente familiar 

 

Os hindus enviados como trabalhadores forçados ao Ocidente não contavam 

com a idéia de permanecer em definitivo nos países hospedeiros. Não se 

esforçavam, pois, em construir e afirmar sua identidade através de práticas 

culturais e religiosas externas ou configuradas em termos institucionais. Assim, 

cada família realizava suas praticas diárias de oração apenas no quarto reservado 

para tal função.172 A mulher da família faz os preparativos para a oração, trazendo 

flores, água e incenso. O homem da família, yajamana, deve dirigir-se ao altar 

todos os dias pela manhã para realizar o culto, pooja, após sua higiene pessoal 

(SHETH, 2001). Além disso, as famílias mantinham encontros ocasionais entre si, 

o hábito da alimentação vegetariana e as celebrações de algumas das 

festividades, permeados pelo sonho do retorno ao país de origem.   

 

VI.3.1.2 Práticas hinduístas no ambiente do templo 

 

Após o estabelecimento econômico nestes países, o sonho do retorno 

enfraqueceu. No Caribe, o contrato de trabalho no campo agrícola inicialmente 

elaborado aos indianos era de cinco anos. Uma vez terminado, o governo britânico 

ofereceu terras e casas para aqueles que desejassem ali permanecer. A grande 

maioria, que não possuía terras ou patrimônio em seu país natal, resolveu 

permanecer e, assim, teve início a segunda etapa de prática de sua religião. Os 

longos anos de afastamento do país de origem os fez esquecer algumas das 

práticas hinduístas; com a perda de tais referenciais, fez-se necessária à 

construção de templos e a atualização dos ensinamentos. Um dos exemplos 

aparece nos Estados Unidos, onde há muitos templos: por exemplo, o Ram 

                                                 
172

 É uma prática dos hindus manter um quarto reservado para suas orações, onde são instaladas as imagens 

das divindades de sua preferência. 



 190 

Mandir, em Chicago; o templo de Shiva e Vishnu em Los Angeles; o Templo Hindu 

e o Swaminarayan Temple, em Nova Iorque; os templos Meenakshi e Vaishnav, 

em Houston (SHETH, 2001). Construídos os templos, vieram mestres e gurus 

indianos para difundir as diferentes manifestações do movimento hinduísta no 

Ocidente. 

 

VI.3.2 Ingresso de manifestações hinduístas vindas da Índia 

 

O principal motivo de entrada dessas manifestações era reavivar a 

religiosidade dos imigrantes que se encontravam nestes países. Os hindus já 

haviam crescido numericamente no Caribe, Estados Unidos e Canadá. A 

comunidade hinduísta era economicamente estável e precisava de referências 

para o cultivo de práticas esquecidas ao longo dos anos. Na Índia, o auge desse 

movimento ocorreu na primeira parte do século XX.  

 

Usually, the religious teachings are disseminated through Indian religious 
leaders, saints and sadhus visiting America. They establish congregations of 
their disciples or followers to instruct them about the tenets and contents of 
their religion, ways to observe it, and spread their message (SHETH, 2001, p. 
179-180). 

 

O primeiro líder religioso a se destacar na propagação do Hinduísmo no 

Ocidente é Swami Vivekananda (1863-1902). Ele participou do Parlamento das 

Religiões realizado em Chicago no ano de 1893. Nesse congresso, conforme 

Sheth, 

 

Vivekananda captured the attention of an audience of 7,000 by his address to 
them as ‘brothers and sisters’. He enraptured the Americans by his transparent 
but deeply philosophical address. For the first time, an informed section of 
American people listened to India’s rich philosophies spoken in person, which 
so far, they had only read. (SHETH, 2001, p. 16) 

 

Ele ofereceu uma visão renovadora do Hinduísmo: contradizia as opiniões 

estereotípicas dos hindus, até então carregadas de superstição e intolerância. A 

ocasião revelou os primeiros indícios da introdução da religião como doutrina. Por 



 191 

muitos anos, sua visão da religião foi abraçada pela classe intelectual do Ocidente 

através de práticas idealísticas do Yoga, meditação e da filosofia transcendental.  

Discípulo de Sri Ramakrishna (1836-86), Vivekananda estabeleceu a 

Sociedade Vedanta nos Estados Unidos em 1894 e, em 1897, fundou a Missão de 

Ramakrishna na Índia, considerada por alguns como a mais importante 

organização moderna do Hinduísmo reformado. Há atualmente 13 centros 

Ramakrishna nos Estados Unidos, que funcionam na maior parte por orientação 

de monges americanos encarregados pela ordem de Ramakrishna da Índia.  

Assim, o Movimento Vedanta tornou-se uma espécie de ponto de partida para o 

revival do Hinduísmo entre os emigrados hindus e para a valoração (e até para 

conversões) por parte de ocidentais. 

A Sociedade Teosófica, outro movimento filosófico parcialmente enraizado na 

Índia, também foi ao Ocidente e auxiliou a comunidade indiana e ocidentais 

convertidos ao Hinduísmo a viver sua fé. Anne Besant, que teve uma experiência 

profunda do misticismo na Índia com a ajuda de Mestre Sri Aurobindo (e mais 

tarde com Jiddu Krishnamurthi), levou esse movimento ao Ocidente.   

A partir de 1920 muitos mestres indianos migraram ao Ocidente, aí se 

estabeleceram e divulgaram outros movimentos do Hinduísmo. Por sua riqueza e 

por contar com uma comunidade hindu significativa, os Estados Unidos foram 

escolhidos como “país-base” para a difusão dos conteúdos religiosos e filosóficos. 

De lá esses mestres disseminaram sua doutrina para os países da Europa e 

América Latina. Sua presença, de certa forma, colocou as crenças hindus na 

modernidade e as fortaleceu por um uso inteligente dos recentes meios de 

comunicação (SHETH, 2001, p. 184). 

Destacamos quatro mestres que julgamos importantes por sua contribuição 

ao florescimento e estabelecimento dos valores do Hinduísmo no Ocidente.  

a) - Paramahansa Yogananda (1893-1952) - Transferido aos Estados Unidos 

em 1922, tornou-se famoso como o autor de “Autobiografia de um Iogue” (1946). 

Fundou o Instituto do Yoga em Los Angeles em 1925 e Self-Realization Fellowship 

(1935). O foco desse movimento era ensinar as técnicas do Kriya Yoga.  



 192 

b) - Jiddu Krishnamurti (1895-1986) - Embora escolhido pelos líderes da 

Sociedade Teosófica como o avatar (manifestação corporal de uma divindade) do 

século XX, Krishnamurti escolheu seu próprio caminho espiritual, cultivando 

seguidores no mundo todo. Escreveu vários livros sobre a filosofia indiana e 

também sobre o Hinduísmo que se tornaram textos de ensino em universidades. 

Ele se estabeleceu tanto na Califórnia quanto em Viena.  

c) - Maharishi Mahesh Yogui (1911) - Fundador da técnica da Meditação 

Transcendental (Transcendental Meditation, ou TM), atualizou ensinamentos de 

antigas técnicas de meditação. Em princípio, essa técnica utiliza elementos do 

Yoga para libertar os indivíduos do estresse e da tensão dos tempos modernos. A 

Meditação Transcendental gerou ondas de interesse nos anos 70 e início dos 

anos 80 que levaram o místico a fundar a International University of 

Transcendental Meditation (SHETH, 2001, p. 185). Maharishi também impulsionou 

a divulgação do Ayurveda nos Estados Unidos.173 

d) - Deepak Chopra (1945) – Considerado um “fenômeno”, sua abordagem 

possui diferenças em relação às dos demais mestres indianos. Chopra utiliza as 

técnicas indianas de Ayurveda e Yoga ao mesmo tempo em que adota a 

psicologia e princípios de disciplina pessoal para libertar as pessoas do estresse e 

da depressão. Seu método indica caminhos para se manter relaxado, ter êxito no 

trabalho e viver uma vida plena. Seus workshops, baseados em antigos 

conhecimentos e práticas védicas para purificar o sistema nervoso, o tornaram 

bastante popular entre a elite indiana dos Estados Unidos e, também, na própria 

sociedade americana.  

Entre os anos de 1960 e 1970, a vinda de Bhakti Prabhupada aos Estados 

Unidos trouxe uma nova doutrina, conhecida popularmente como “Movimento 

Hare Krishna” e representada pela International Society for Krishna 

Consciousness (ISKCON). Ela exerceu uma influência importante na formação de 

um Hinduísmo mais ecumênico na década de 1970. O movimento cresceu muito 

entre os adeptos ocidentais, e esse florescimento está intimamente vinculado à 

Contracultura, sua crise de valores e resposta a ela.  

                                                 
173

 Site oficial de Maharishi nos Estados Unidos: <http://www.maharishi.org/> (c. 20.01.07). 



 193 

 

VI.3.3 Vivência atual do Hinduísmo no Ocidente 

 

A vivência atual do Hinduísmo no Ocidente pode ser vista em duas 

dimensões. A primeira envolve o fortalecimento das comunidades hindus da 

diáspora por meio da vinda de um número importante de gurus (mestres 

espirituais). Envolve, também, a popularização da filosofia e da religiosidade 

indianas no Ocidente e o estabelecimento de laços culturais e devocionais entre 

ocidentais e a própria Índia. Entre os produtos culturais indianos que fazem 

sucesso no Ocidente estão a meditação transcendental, Yoga, medicina 

ayurvédica e vegetarianismo.  

A segunda dimensão, mais importante, diz respeito à configuração de uma 

identidade nacional indiana, resolvida no Ocidente por meio de uma integração 

entre os hindus. Enquanto na Índia o Hinduísmo é disseminado em um sem 

número de devoções regionais, rituais e de casta (que muitas vezes estabelecem 

conflitos), no Ocidente ela deu lugar a um sentimento mais amplo, “meta-

religioso”, relacionado à idéia do “indiano” e não do “muçulmano”, “cristão”, 

“shivaista”, “vaishnava” ou “hare Krishna”. 

Uma das formas de unificação é o estabelecimento do lugar sagrado, isto é, 

a construção e manutenção de templos que reúnam os emigrados e os conversos 

em vários momentos do ano. Os templos na Europa estão localizados 

principalmente na Inglaterra. De acordo com Melwani, no Canadá existem pelo 

menos 90 templos, 63 deles em Toronto (MELWANI, 2005, p.1). No Caribe, em 

cada vila há um templo hindu, e todas as festividades são observadas ao longo do 

ano. Nos Estados Unidos eles também são numerosos. O templo de Chicago, um 

dos maiores do planeta, atrai anualmente milhares de devotos; a comunidade 

indiana local é inteiramente responsável por sua manutenção.   

 

 

 

 



 194 

VI.4 Dançarinos indianos no Ocidente 

 

O que existe em comum entre Menaka 

Thakkar em Toronto, Anandavalli 

Sivanathan em Sidney, Geetha 

Ravishankar em Ndola, Deepa Ganesh 

em Dubai, Chitralekha Bolar em 

Birmingham, Neilla Sathyalingam em 

Cingapura, Viji Praksh em Los Angeles e 

Savitry Nair em Paris? (KOTHARI, 2001).  

Essa pergunta serve de ponto de 

partida para este subtítulo. A resposta é: 

todos eles são dançarinos hindus, que 

mantêm um compromisso para com a arte 

que estudaram na Índia (Fig. 21). Estão 

praticando e divulgando a dança em 

países tanto do Ocidente quanto do 

Oriente, nos quais estabeleceram suas 

escolas e academias, e oferecem 

treinamento aos estudantes de origem indiana e aos nativos. Em nossa pesquisa, 

daremos atenção somente ao trabalho realizado no Ocidente. 

 

VI.4.1 Diáspora dos dançarinos indianos rumo ao Ocidente 

 

O primeiro bailarino indiano a apresentar a dança indiana no Ocidente foi 

Ram Gopal, imigrado à Inglaterra na década de 1930. Em função da Segunda 

Guerra Mundial, ele não pôde retornar a seu país de origem, permanecendo 

definitivamente na Inglaterra até sua morte, em 2003. Somente na década de 

1960, porém, é que se acentuou a imigração dos dançarinos ao Ocidente. Em um 

primeiro momento, eles confrontavam as dificuldades de adaptação ao novo 

ambiente. Depois, enfrentavam a falta de meios para sua sustentação econômica. 



 195 

Peter BEYER (1994) descreve a sensação desses imigrantes: de não estar “nem 

aqui nem lá”.  

 

VI.4.1.1 Dinâmica da diáspora dos dançarinos 

 

O processo que gerou o florescimento das escolas de dança hindu foi o 

mesmo nos Estados Unidos, Canadá, Inglaterra, Austrália, Singapura, Malásia e 

demais países. Uma vez que um jovem seguia ao Exterior para seus estudos 

universitários e planejava ali se estabelecer, escolhia para casar uma moça 

indiana – que fosse competente em uma das formas mais populares de dança 

clássica, disposta a se transferir e ajustar ao novo ambiente. Com tempo livre à 

disposição e seu amor à arte, essa jovem esposa passava a se apresentar e a 

oferecer aulas de dança para crianças da comunidade indiana ou de seu novo 

país. 

Nesse contexto, a dança vem então como uma bênção e, ao mesmo tempo, 

como uma espécie de “máscara de proteção”. Ela oferece uma identidade e um 

sentido existencial à jovem mulher. Pais entusiasmados dão suporte; não raro 

visitam o casal indiano e lhes prestam assistência nas dificuldades. Mesmo sob 

árduas circunstâncias, a jovem dançarina-empreendedora prova sua competência.  

Essa realidade desmente o senso-comum indiano, que acredita ser simples 

fazer sucesso (e ganhar dinheiro) por meio da dança em um país desenvolvido; ao 

contrário, o sucesso na construção de uma carreira na dança exige garra, trabalho 

duro e determinação, seja como um performer, professor ou administrador de uma 

academia.  

A primeira geração dos dançarinos indianos vivenciava duas experiências 

nessa passagem da Índia para Ocidente: o momento da deslocação e o momento 

da destradicionalização.  

 

 

 

 



 196 

VI.4.1.1.1 Momento da deslocação 

 

É uma fase de incubação, de reconhecimento da cultura hospedeira e da 

verificação das possibilidades de se estabelecer no novo país. Historicamente, 

nesse momento os dançarinos faziam apresentações da dança indiana em 

diversas cidades de país hospedeiro, como forma de analisar o interesse dos 

habitantes por sua forma de expressão artística.  

Esses praticantes, como todo imigrante em terra estrangeira, eram desejosos 

de manter sua própria identidade e seus laços com seu país de origem. Assim, as 

tradições milenares, rituais, costumes, festivais, expressões culturais e artísticas e 

folclore começaram a exercer fascínio sobre eles e despertar um reconhecimento 

de valor muito mais acentuado do que quando lá habitavam. Em uma sociedade 

com culturas tão diversas, a própria cultura lhes oferecia uma identidade a ser 

mantida e alimentada para que também as próximas gerações pudessem apreciar 

a riqueza de suas próprias raízes. 

 

VI.4.1.1.2 Momento da destradicionalização 

 

Uma vez verificado o interesse do povo nativo pela dança indiana, os 

imigrantes indianos estabeleceram inúmeros centros culturais e academias. Assim 

iniciou-se um processo de destradicionalização da dança. Sua estrutura foi 

alterada pela inserção de temas, linguagem musical e bailarinos nativos dos novos 

países nas coreografias, e essencialmente pela perda do sentido religioso, ao se 

sustentar como expressão artística. 

Sabe-se que alguns desses centros e academias são freqüentemente 

visitados por bailarinos da Índia. Dessa forma dá-se o contato com o país de 

origem e a harmoniosa reconciliação do antigo e do novo, ou, em outras palavras, 

a fidelidade à tradição e ao mesmo tempo a abertura para a destradicionalização. 

Existe um campo vasto para pesquisar porque esses indianos imigrantes querem 

aprender a dança num país de residência. Entre muitas outras razões, destacam-

se: para manter contato com a cultura indiana; com a religião; com a sociedade; 



 197 

com as próprias raízes; e também para conhecer os predecessores e sua herança 

cultural (SHETH, 2001). 

 

VI.4.2 Academias e centros de dança hindu no Ocidente  

 

Limitaremos o nosso levantamento a três países ocidentais: Estados Unidos, 

Inglaterra e Canadá. A escolha se deve ao elevado número de imigrantes indianos 

ali estabelecidos, à presença dos dançarinos ocidentais mais proeminentes e à 

existência, em cada um deles, de mais de 30 institutos de grande porte dedicados 

ao ensino e divulgação da dança hindu.  

 

VI.4.2.1 Estados Unidos 

 

Os dançarinos que foram aos Estados Unidos há trinta anos contribuíram 

imensamente para o reconhecimento das formas indianas de dança hindu. Nem 

todos são artistas performáticos; alguns ensinam, outros visitam escolas e 

desenvolvem programas de informação sobre a cultura indiana, outros, ainda, 

entendem e integram a disciplina com a fisioterapia e demais terapias corporais. 

De modo geral, todos trabalham no sentido de criar consciência sobre a Índia em 

seus mais variados aspectos. 

Nos Estados Unidos, muitos dançarinos indianos receberam incentivo 

financeiro contínuo da National Endowment for the Arts e de outras agências de 

artes locais, provando o reconhecimento e apreciação de seu trabalho. Tal 

reconhecimento igualou em excelência os dançarinos indianos nesse país aos 

americanos que difundiam formas ocidentais de dança. Hoje, a dança hindu é não 

apenas uma parte da programação de entretenimento em todo evento indiano nos 

Estados Unidos, mas aparece também em alguns dos principais eventos culturais 

de nível nacional do país, como o Houston International Festival e o Asian 

American Festival.  



 198 

O museu de Belas Artes e Ciências Naturais de Houston (Texas) e o 

Chatillon-DeMenil Museum (de Saint Louis, Missouri)174 freqüentemente realizam 

apresentações de artistas locais e visitantes de diversos estilos da dança hindu. 

Em maio, mês da Asian/Pacific American Heritage, 175  numerosas são as 

solicitações da parte de escolas nos mais diversos distritos para palestras, 

demonstrações e performances da dança com propósitos educacionais. 

O website Indian Dance Schools in the USA176 disponibiliza os endereços, 

em todos os Estados, dos centros de divulgação da dança indiana. 

Apresentaremos aqui três das mais conhecidas e prestigiadas instituições naquele 

país. 

 

VI.4.2.1.1 Anjali Center for Performing Arts 

 

O centro Anjali foi fundado por Rathna Kumar no ano de 1975 em Houston, 

Texas. Trinta anos depois se presta não somente ao ensino da dança hindu, mas 

a uma educação compreensiva da arte. Atualmente oferece aulas de música, 

Yoga, artes visuais e teatro. Possui um teatro para apresentações públicas e uma 

vasta biblioteca, com livros e material de vídeo e áudio sobre o universo da arte 

indiana.  

Além deste centro, a diretora e fundadora Rathna Kumar assumiu um 

programa chamado “Talking Hands” (“Mãos que Falam”) em escolas para crianças 

com necessidades especiais. Esse programa utiliza, entre outras técnicas, mudrás 

como ferramenta de comunicação para surdos-mudos (GIRI, 2001, p.1). Rathna 

Kumar recebeu no ano de 2000 o prêmio “Dancer of the Year” da Madras Music 

Academy (Índia). 

 

 

 

                                                 
174

 Site oficial do DeMenil Museum: <http://www.demenil.org/> (c. 21.01.07). 
175

 Esse mês comemorativo foi instituído nos Estados Unidos por uma lei federal de 28.10.1992 como forma 

de reconhecer a contribuição dos imigrantes orientais para o sucesso daquele país. Maiores informações em 

<http://www3.kumc.edu/diversity/ethnic_relig/apahm.html> (21.01.07). 
176

 <http://www.garamchai.com/danceschools.htm> (c. 21.01.07). 



 199 

VI.4.2.1.2 Angahara Academy 

 

Fundada no ano de 1987, a Angahara Academy está situada no sul da 

Califórnia, na pequena cidade de Yorba Linda. Seu treinamento é baseado em 

dois estilos de danças do sul da Índia: Bharata Natyam e Kuchipudi. Muitos de 

seus estudantes receberam prêmios de organizações como California Arts 

Council, Fund for Folk Culture e Alliance for California.   

As aulas são realizadas em grupos pequenos, de cinco a sete pessoas. 

Palestras e oficinas com artistas convidados são parte integrante do programa da 

academia.   

Sua fundadora e diretora, Ramaa Bharadvaj, é dançarina, professora e 

coreógrafa. 177  A artista coordena atualmente seis espetáculos, incluindo o 

apreciado “Panchatantra – História dos Animais da Índia”, megaprodução que tem 

a participação de 70 bailarinos. É a primeira e única dançarina indiana a receber 

múltiplos prêmios na Lester Horton Dance Awards, de Los Angeles, em 

performance e coreografia. Em junho de 2000, Ramaa Bharadvaj foi a primeira 

bailarina indiana a ser destaque na capa da Dance Magazine, publicação sobre 

dança mais prestigiada no mundo. No ano de 2003, foi selecionada como “Master 

Artist” da Califórnia pela Alliance for California Traditional Arts, e uma entre os 11 

selecionados pela California Arts Council para o Director's Award. 

 

VI.4.2.1.3 Natya Dance Theatre 

 

O Natya Dance Theatre (NDT)178  foi fundado por Hema Rajagopalan em 

1975, com o objetivo de propagar o estilo específico Bharata Natyam. O teatro 

serve como um agente de preservação cultural, apresentação e intercâmbio. A 

fundadora e diretora artística, Hema Rajagopalan, recebeu sete Dance 

Choreography Fellowships do National Endowment for the Arts. Hema produziu 

mais de cem espetáculos, apresentando-se em extensivas turnês pelos Estados 

                                                 
177

 Site oficial: <http://www.ramaadance.com/> (c. 21.01.07). 
178

 Site oficial: <http://www.natya.com/-pages/-frames/artisticdir.html> (c. 21.01.07). 



 200 

Unidos, Europa e Índia (entre outros, no Kennedy Center for the Performing Arts, 

Avignon Festival - Paris, no Madras Dance and Music Festival, e no Smithsonian 

Institute); realizou inúmeras palestras, demonstrações, workshops e programas de 

residência. Seus estudantes receberam Presidential Scholarships, Illinois Arts 

Council Apprenticeship Grants e diversos outros prêmios universitários nacionais e 

internacionais.  

O NDT está comprometido com o uso da arte como agente de entendimento 

e conciliação entre culturas diversas. Hema Rajagopalan iniciou seus estudos com 

os melhores mestres da dança indianos aos seis anos de idade, apresentando-se 

já aos sete anos para chefes de Estado. O reconhecimento por seu trabalho 

artístico e educacional inclui sete National Endowment for the Arts Choreography 

Fellowships, um Chicago Dance Awards Dance Achievement Award (2003), o 

Award of Excellence from the City of Chicago, Illinois Arts Council Fellowships e 

Master/Apprentice Grants e o Vishva Kala Bharati Award pelo Bharat Kalachar 

Music and Dance Festival, da Índia.  

 

VI.4.2.2 Inglaterra 

 

Na Inglaterra, organizações como a Bharatiya Vidya Bhavan, Academy of 

Indian Fine Arts e Sampad assumiram as atividades de lobby e promoção das 

Belas Artes indianas entre as audiências ocidentais, trabalhando também para o 

recolhimento de fundos para os dançarinos indianos.  

 

VI.4.2.2.1 Bharatitya Vidya Bhavan 

 

Foi o primeiro instituto de cultura e arte indiana fundado fora do território 

indiano. Seu propósito é preservar para a posteridade a tradição. A primeira 

unidade do Bhavan foi fundada na Índia em 1938; hoje, existem hoje mais de 100 

sucursais. A sucursal inglesa foi a primeira independente, sendo atualmente o 

maior e mais completo instituto de Arte Indiana no Exterior.  



 201 

Além da dança Bharatiya Bhavan, o treinamento em diversos outros estilos é 

oferecido, e os ensinamentos de Mahatma Gandhi são rigorosamente seguidos 

como parte integrante do processo educacional. À luz desta filosofia, Bhavan se 

tornou uma organização apolítica secular, aberta a toda a comunidade, 

independentemente de raça, credo e orientação sexual.  

 

VI.4.2.2.2 Akademi South Asia Dance UK 

 

A Akademi (antigamente conhecida como Academy of Indian Dance) é uma 

organização pioneira cujo foco é a excelência na prática das danças sul-asiáticas 

e sua inserção na arte, sociedade e educação inglesas. Fundada em 1979 em 

Londres,  produz eventos inovadores em grande escala e de grande alcance, que 

influenciam com sua criatividade as mais variadas correntes de dança no país. O 

instituto cria conexões e parcerias de suporte com organizações locais, nacionais 

e internacionais. Com seu trabalho de ponta, arrojado e holístico, formado pelo 

rico patrimônio das tradições de dança sul-asiáticas, é uma instituição de projeção 

internacional. 

 

VI.4.3.3 Canadá 

 

Foi um país escolhido pelos imigrantes indianos depois do ano 1970. Ao 

longo dos anos houve uma imigração dos hindus de Sri Lanka e, com eles, 

vieram os dançarinos, que se estabeleceram em diversas cidades desse país. A 

grande maioria dos profissionais de dança é nascida no sul da Índia, e 

principalmente de origem tamil.  

 

VI.4.3.3.1 The Menaka Thakkar Dance Company 

 

Por mais de 30 anos, a Menaka Thakkar Dance Company, de Toronto, tem 

sido um tesouro no ensino e exposição pública da dança hindu.179 Nela, tradição e 

                                                 
179

 Site oficial: <http://www.menakathakkardance.org/> (21.01.07). 



 202 

pesquisa caminham juntas na criação de novos trabalhos: a companhia utiliza 

linguagens de diversos estilos de dança para reinterpretar temas centenários e 

introduzir novos conceitos. O instituto e sua diretora, Menaka Thakkar, cultivaram 

uma reputação de verdadeira excelência artística, com trabalhos inovadores, 

infundidos de drama e visualmente espetaculares. 

Seu repertório ao longo de 25 anos de trabalho inclui a montagem de 

espetáculos tradicionais e contemporâneos em Bharata Natyam e Odissi, dois dos 

sete estilos da dança hindu. Entre os prêmios pelo reconhecimento de sua obra 

estão um honorário em Doctor of Letters (D. Lit) pela York University, o Indo-

Canada Chamber of Commerce President’s Award e o Toronto Arts Award na 

categoria “Performing Arts”.  

 

VI.4.3.3.2 Sampradaya Dance Creations 

 

Representa a vanguarda da dança sul-asiática no Canadá. 180  É uma 

companhia dinâmica de dança hindu, internacionalmente reconhecida por forjar 

novos paradigmas no cenário da dança canadense. Foi fundada em 1990 pela 

diretora artística Lata Pada, internacionalmente aclamada por sua excelência do 

estilo Bharata Natyam. O Sampradaya Dance Creations é um instituto engajado 

na exibição da Bharata Natyam como forma de arte universal, através da 

exploração de estilos de movimentos e temas contemporâneos. Seus participantes 

acreditam ser a dança um espelho para a sociedade, inspirado e enraizado na 

expressão da experiência humana.  

A companhia trabalha em parceria com proeminentes músicos e 

compositores do Canadá e Índia na criação de seus trabalhos. “Panchabhoota”, 

“Timescape”, “Charla”, “Triveni”, “Panchakriya”, “Myriad Moods”, “Cosmos”, 

“Ekadha”, “Ancient Echoes – Modern Voices”, “Revealed By Fire”, “Hyphenated”, e 

“Soraab-Mirage” são coreografias criadas com músicos especialmente 

comissionados. Sob orientação da força criativa de Lata Pada, a Sampradaya 

                                                 
180

 Site oficial: <http://www.sampradaya.ca/> (c. 21.01.07). 



 203 

Dance Academy dedica-se ao cultivo da excelência na dança e no treinamento e 

desenvolvimento de uma nova geração de versáteis e experientes dançarinos.  

Original de Bangalore, na Índia, Lata Pada viveu no Canadá por 40 anos. Foi 

treinada pelos eminentes mestres indianos Kalaimamani Kalyanasundaram e 

Padmabhushan Kalanidhi Narayanan. Seu trabalho é um impressionante espectro 

de performance, coreografia, ensino e pesquisa, ousado e inovador; seus recitais 

de dança solo revelaram versatilidade na exploração da linguagem clássica e na 

interpretação de temas contemporâneos, em um estilo distinto. De acordo com o 

jornal Toronto Star, “Lata’s clear direction in dance makes her one of the few who 

can successfully translate a thousand year-old tradition into 21st – century 

realities”.181
  

“Revealed By Fire”, seu aclamado trabalho multimidiático, foi reconhecido 

pelo crítico Michael Crabb como a mais importante produção na dança canadense 

em 2001. Lata trabalha também no Comitê de Assessoria da Laidlaw Foundation e 

da Canadian Dance Assembly, e é membro do International Dance Council 

(UNESCO). Em 2003 recebeu o Professional Woman of the Year Award (India-

Canada Chamber of Commerce), New Pioneers Award (Skills for Change) e o 

Distinguished Artists Award (Bharathi Kala Manram). 

 

VI.5 Dançarinos Ocidentais 

 

O interesse inicial pela dança hindu surgiu entre os ocidentais através das 

apresentações de Ted Shawn, que a conheceu e estudou em sua passagem pela 

Índia em 1920. Anos mais tarde, Isadora Duncan e Anna Pavlova estabeleceram 

relações artísticas com Ram Gopal e Uday Shankar, dois experientes e 

reconhecidos dançarinos da Índia, que influenciaram profundamente seus 

trabalhos. Uma segunda onda de interesse, após um intervalo de alguns anos 

decorrente da Segunda Guerra Mundial e ao processo de independência da Índia, 

surgiria na década de 1960. 

                                                 
181

 Referência extraída do website < http://www.kalanidhifinearts.org/kn-fest/files/conferences.htm> (c. 

13.02.07). 



 204 

 

VI.5.1 Mapeamento dos dançarinos ocidentais 

 

É muito difícil enumerar exatamente quantos bailarinos ocidentais praticam 

essa arte no Ocidente. Conforme a análise de número dos alunos em diversas 

academias, podemos concluir que chegue a cerca de mil o número de estudantes 

e a 150 os professores de dança. Aqui não estamos focando os bailarinos de 

origem indiana, mas somente aqueles que têm origem no Ocidente. Entre os 

artistas não-indianos dedicados à performance, ensino e propagação dos vários 

estilos da dança hindu, os mais proeminentes são a italiana Ileana Citaristi, o 

malaio Ramli Ibrahim e a americana Sharon Lowen, especializados no estilo 

Odissi; a holandesa Sasikia Kersenboom, a francesa Malavika, a grega Leda e a 

canadense Anne Marie Gaston, Mavin Khoo da Malásia e a americana Nala 

Najan, no estilo Bharata Natyam; a francesa Veronique Azan e a americana Janaki 

Patrik são excelentes bailarinas do estilo Kathak.  

Escolhemos como representante destes dançarinos Anne Marie Gaston, 

tanto por sua trajetória quanto por seu forte vínculo com a Índia. Além disso, ela se 

caracteriza como uma profissional que combina com teoria e a prática da dança: é 

doutora em Sociologia das Artes, com diversos livros publicados sobre a Índia – 

especificamente sobre a dança hindu no estilo Bharata Natyam e também 

performer de repertórios desse estilo. 

 

VI.5.2 Apresentando Anne Marie Gaston 

 

Anne Marie Gaston (Fig. 22) teve despertado seu interesse pela dança hindu 

em um contexto no qual a cultura indiana ainda era completamente estranha (o 

Canadá do início dos anos 60). Foi, de certo modo, fruto de uma coincidência: 

Anne cursava Ciências Sociais, e o programa da universidade exigia uma 

experiência de ensino no Exterior, para a obtenção do diploma. Ela optou então 

pela Índia, chegando em Chennai em 1964. Ali ensinou Ciências Sociais aos 

alunos numa escola chamada Vidyodaya. Nessa escola, Anne assistiu à 



 205 

apresentação de dança hindu que a fez mudar o rumo de sua vida. 

Apresentaremos a trajetória de Gaston em quatro subtítulos: estudante, performer, 

coreógrafa e autora.  

 

 

 

VI.5.2.1 A Estudante da Bharata Natyam 

 

Anne Marie Gaston is a familiar figure in Chennai. She can be spotted 
everywhere. At dance and music programmes, in meetings on conservation and 
in events related to education. This Canadian dancer roughs it out mostly (...) 
taking autorikshaws and buses.182 

 

Assim iniciava o artigo no jornal indiano “The Hindu” após a apresentação de 

Anne Marie na cidade de Chennai, em janeiro de 2001. Anne iniciou seus estudos 

de Bharata Natyam em Chennai (antiga Madras) em 1964. Na mesma época 

conheceu o americano John Higgins, que a apresentou à dançarina 

Balasaraswathy, que se encontrava no auge de sua carreira. Higgins sugeriu a 

Anne que aprendesse a Bharata Natyam com Guru Ellappa Pillai, o mestre de 

Balasaraswathy. Ela relata: “It was an incredible experience. He was such a gentle 

                                                 
182

 DEVIKA, V. R. New Idiom in Dance. In: THE HINDU, online edition of India’s National Newspaper, 

Thursday, January 11, 2001. Chennai.  



 206 

but tough teacher and would teach only one pupil at a time. I was besotted with 

Bharata Natyam” (DEVIKA, 2001).  

A busca do conhecimento da dança hindu levou Anne a pedir uma bolsa na 

Universidade no Canadá, e assim retornou à Índia. Fez entrevistas com diversos 

mestres de dança e dançarinos com o intuito de melhor compreender a arte hindu. 

Em Nova Délhi iniciou seus estudos no estilo Odissi com o mestre Mayadhar Raut. 

Aprendeu também o estilo Kathakali com o mestre Balakrishnan, no Kathakali 

Internacional Institute. Mais tarde teve sua iniciação em Kuchipudi, Mohini Attam e 

dança Chau. Seu futuro marido, Tony Gaston, na ocasião cursava seu doutorado 

na Índia, pesquisando pássaros indianos. Sendo excelente fotógrafo, iniciaram 

juntos um projeto de integração entre dança e artes visuais. Anne viajou com Tony 

extensivamente pelo subcontinente indiano, para estudar e fotografar sítios 

arqueológicos, tradições artísticas e rituais, com foco no tema de ambientes 

ecológicos. 

 

VI.5.2.2 A Performer  

 

A vida performática de Anne teve início de uma forma inesperada. Certo dia 

ela ensaiava no campus da universidade, no Canadá, quando um professor 

indiano escutou a música e foi assistir. Imediatamente ele organizou uma 

apresentação na universidade. Àquela se seguiram outras. Devido à sua paixão 

pela dança, pela Índia e pelo palco, Anne adotou o nome de Anjali. Ela escreve:  

 

Dance, music, mask and images are all part of my artistic canvas. I see my 
creative work as starting with traditional Indian dance and music (in particular 
rhythm) as its inspiration. I innovate with themes, costuming, sets, projected 
images and other theatrical techniques, while maintaining my traditional 
techniques by performing and teaching the classical repertoire (GASTON apud. 
DEVIKA, 2001).  

 

Anne é reconhecida internacionalmente como performer de diversos estilos 

de dança hindu. Apresentou-se em turnê, ofereceu palestras e ensinou 

extensivamente por todo o Canadá, nos Estados Unidos, na Inglaterra, na Índia, 

na Holanda e na França. Em 1984, foi convidada para dar uma palestra na Queen 



 207 

Elizabeth House, da Universidade de Oxford, com o tema “The Effect of Social 

Change on Indian Classical Dance” (GASTON, 2005, p.12).  

 

VI.5.2.3 A Coreógrafa 

 

Depois de absorver o conhecimento de vários estilos de dança e com o 

auxilio do marido, Anne prosseguiu integrando seus interesses no tema “meio 

ambiente,” incorporando-o artisticamente na sua performance. Sua dança surgiu 

então com uma série de coreografias apresentadas e aclamadas por todo o 

mundo, com o espírito da dança indiana representado em ambientes visuais e 

musicais raros e brilhantes. Esse consistente experimento teatral tem sido a base 

de sua coreografia por mais de 20 anos. Convicta, ela afirma: “In the process, I am 

convinced that the South Asian arts can make a huge contribution to world 

theatre.” (GASTON, 2005, p. 20) 

 

VI.5.2.4 A Autora 

 

Gaston é doutora em Sociologia das Artes pela Universidade de Oxford. Tem 

várias obras publicadas relacionadas à dança e à mitologia hindu. A primeira 

publicação de Anne Marie foi “Siva in Dance, Myth and Iconography”, que aborda 

a relação entre dança, mito e escultura. Outra publicação sua foi o livro “Krishna’s 

Musicians: Musicians and Music Making in the Temples of Nathdvara, Rajasthan”. 

A obra aborda com profundidade a experiência dos músicos de um templo 

dedicado ao deus Krishna, conhecido como Shri Nathji Haveli, na cidade de 

Nathdvara, Rajastão. Seu livro mais conhecido e que aborda diretamente o tema 

da dança hindu no estilo Bharata Natyam é “Bharata Natyam: From Temple to 

Theatre” (1996). Essa publicação apresenta toda a história da Bharata Natyam 

desde sua origem, assim como seus modos de preservação nos tempos antigos, 

modernos e contemporâneos. Anne estabelece sutilmente uma distinção entre o 

repertório tradicional e contemporâneo da dança hindu, bem como sua passagem 

do templo ao teatro.  



 208 

Atualmente, Anne Gaston é professora e pesquisadora associada de Música 

na Escola para os Estudos de Artes e Cultura da Carleton University, Ottawa, 

Canadá. Também participa das pesquisas de seu marido sobre meio ambiente e 

vida selvagem. Ela reconhece:  

 

Tony shares with me a great respect and appreciation for artists trying to survive 
in the modern changing world. Both of us view artists and the ecosystems as 
endangered species worthy of preservation. It is his ability to share my passion 
for Indian dance, music and art that helped me. (GASTON, 2005, p. 13) 

 

VI.6 Conclusão ao Capítulo 

 

Duas vias paralelas concretizaram a difusão e o estabelecimento, no 

Ocidente, da dança hindu: por um lado os dançarinos indianos, que dentro do 

contexto da diáspora indiana levaram consigo o espírito e as técnicas dessa arte e 

se estabeleceram nos países hospedeiros; por outro, o grande número de 

ocidentais que se interessaram pela arte e aprenderam inicialmente em seus 

países e, depois, na Índia. Percebemos um movimento harmônico entre a 

fidelidade à tradição de origem e a abertura aos temas e conteúdos artísticos das 

culturas hospedeiras. Essa dinâmica aponta para uma questão fundamental: a 

impossibilidade de qualquer forma artística manter-se totalmente pura (isto é, sem 

perder algumas de suas características ou ganhar novos elementos) fora do seu 

ambiente original. A dança hindu é um exemplo desse processo de globalização 

através do qual a proliferação das expressões artísticas dos povos se tornam 

meios para a integração de culturas, tempos e etnias. 



 209 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BLOCO III  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 210 

Natya: Interpretação teórica da problematização 

 

O terceiro bloco, denominado Natya, consiste de dois capítulos que abordam 

o processo da destradicionalização da dança hindu e a aplicação do construto 

teórico no contexto do Ocidente (universo de pesquisa) e do Brasil (objeto de 

pesquisa). 

A palavra natya, no repertório da dança, envolve a elaboração e expressão 

dos sentimentos. No contexto hinduísta, o ser humano está sujeito à ilusão ou 

ignorância que o bloqueia. Ao conhecer as já referidas nove emoções – navarasa - 

a pessoa se liberta da ignorância e, por conseguinte, de maya (ilusão), alcançando 

o estado de Iluminação. Relacionando esse aspecto à figura do templo, 

identificamos, neste, elementos simbólicos correspondentes. Ao se libertar, o 

indivíduo estabelece contato consigo próprio, mesmo na experiência de suas 

emoções – é o auto-conhecimento. De modo geral, no interior do templo183 está o 

ícone da divindade, que remete ao ser liberto das amarras. A tradução simbólica é 

interessante: o ser humano, em contato com seu próprio “relicário interior” e 

senhor de suas emoções, estabelece uma relação direta com a divindade, vendo-

a e sendo visto – é o que os hindus chamam darsana. 

De acordo com a Tradição da dança hindu, são elaborados os nove 

sentimentos supramencionados (Fig. 23). Para elaborá-los é necessário tê-los 

vivenciado. Em natya o dançarino articula sua experiência de diversas emoções e 

leva o público a vivenciar essa mesma experiência. O Hinduísmo acredita que as 

nove emoções são construídas no cotidiano ao mesmo tempo em que dele se 

tornam conteúdos. Na próxima página apresentaremos as expressões faciais que 

representam cada um dos nove sentimentos. 

 

  

 

 

 

                                                 
183 Equivalente simbólico da pessoa em estado de evolução espiritual. 



 211 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 



 212 

 Capítulo VII - Tillana: O processo da destradicionalização da dança hindu 

 

VII.1 Introdução  

 

O processo de destradicionalização da dança hindu pode ser visto sob duas 

perspectivas inter-relacionadas: religiosa e secular. De acordo com a primeira 

perspectiva, a dança recebeu legitimação religiosa pelo fato de possuir uma 

“origem divina”. Ela foi preservada como tradição ritualística no templo. Com o 

passar dos anos, devido a fatores históricos, culturais, sociais e religiosos, iniciou 

seu processo de destradicionalização. A perspectiva secular sustenta que a 

evolução da dança caminha como qualquer outro processo evolutivo: enquanto faz 

sentido para o povo, essa expressão de arte torna-se universal; quando se torna 

insignificante, está fadada a desaparecer no perfil primitivo, sendo adaptada aos 

novos tempos (e recebendo novos significados) ou, de forma mais radical, sendo 

extinta por completo. 

O processo empírico e histórico da destradicionalização foi apresentado nos 

capítulos anteriores sob quatro rubricas: 1. Do templo ao teatro; 2. Do Hinduísmo 

a outras religiões; 3. Da Índia para Ocidente; e 4. Do Brasil para a Índia. Neste 

capítulo, nosso objetivo é examinar as três primeiras rubricas, buscando dialogar 

com alguns autores que servem como construtores teóricos desse processo.  

Sabemos que a dança hindu é um subsistema cultural da tradição hindu e 

não encontramos análises e pesquisas específicas realizadas sobre a passagem 

de sua cultura de origem para a cultura brasileira. Faremos uso, portanto, de 

insights de pensadores das Ciências da Religião, da Sociologia e da Antropologia, 

visto que o objeto da presente pesquisa – como por nós já demonstrado - 

encontra-se na intersecção destes dois campos. 

 

VII.2 Organização do capítulo 

 

A fim de facilitar a compreensão do leitor, traremos, em um primeiro 

momento, os elementos teóricos nos quais nos baseamos para analisar o tema 



 213 

(itens VII.3 a VII.3.8). Em um segundo momento, aplicaremos esses elementos ao 

nosso objeto de estudo (VII.4 a VII.4.7.4).  

 

VII.3 Enunciados teóricos 

 

Nossa análise será construída a partir dos seguintes enunciados teóricos: 

- Tradição, Pequena Tradição e Grande Tradição; 

- Destradicionalização; 

- Sanscritização; 

- Secularização; 

- Difusão; 

- Diáspora indiana; 

- Ocidentalização da Índia; 

- Orientalização do Ocidente. 

Vale observar que, apesar da compartimentalização em categorias teóricas, é 

difícil estabelecer limites rígidos entre as mesmas por ocasião da análise do 

objeto. Muitas vezes essas categorias se misturam ou sobrepõem. Ainda assim, 

julgamos o modelo mais efetivo para a compreensão do fenômeno da 

destradicionalização da dança hindu. 

 

VII.3.1 Tradição 

 

Um conceito-chave para a compreensão do nosso objeto de estudo é o de 

“tradição”. Ele nos permitirá compreender a longevidade, as transformações e a 

difusão da dança hindu dentro e além do subcontinente indiano. Segundo Eric 

Hobsbawm, podemos compreender tradição como 

 
um conjunto de práticas, normalmente reguladas por regras tácitas ou 
abertamente aceitas, as quais sendo práticas, de natureza ritual ou simbólica, 
visam inculcar certos valores e normas de comportamento através da 
repetição, o que implica, automaticamente, uma continuidade em relação ao 
passado. (HOBSBAWM, 1984, p. 9)  

 

 



 214 

Usarski define tradição como “um contínuo de comunicação que acompanha 

a linha das gerações com o objetivo de manter a identidade de certo sistema 

cultural ao longo do tempo" (USARSKI, 2005, p. 346). Percebemos, nas duas 

definições, a presença dos elementos informação (valores), comunicação, 

repetição e continuidade temporal. 

Todos esses elementos dizem respeito ao processo de desenvolvimento da 

humanidade, que, ao longo dos séculos, passou por diversos estágios, do 

primitivo ao urbano (primitivo, rural, semi-urbano e urbano). Ao estudar o 

desenvolvimento das religiões, Redfield estabeleceu dois conceitos ideais que 

consideramos fundamentais em nossa análise da dança hindu: “Grande Tradição” 

e “Pequena Tradição” (Great Tradition e Little Tradition) (REDFIELD, 1956, p. 42). 

 

VII.3.1.1 Grande Tradição e Pequena Tradição 

 

A Grande Tradição é a forma ortodoxa de centralização cultural e religiosa 

em templos e centros de estudos, conscientemente cultivada e preservada. As 

Grandes Tradições também são chamadas de “tradições textuais”, “ortodoxia”, 

“religiões filosóficas”, “altas tradições” e “tradições universais” (LUKENS-BULL, 

1999). As Pequenas Tradições são conhecidas como “periferia cultural”, que é, em 

última análise, a religião praticada na vida quotidiana pelas pessoas comuns, 

adaptada e, muitas vezes, particularizada no seio da comunidade ou família. De 

modo geral, por serem manifestações religiosas de caráter popular, não estão 

sujeitas a investigações mais profundas. 

Redfield afirma que as duas tradições são interdependentes e, portanto, 

devem ser concebidas como duas correntes de pensamento e ação de difícil 

distinção, visto que uma desemboca na outra. Essas duas correntes constroem as 

práticas religiosas, algumas vezes impondo limites e regras rígidas e, em outras, 

concedendo maior liberdade de expressão. Uma discussão elaborada por McKim 

Marriot (1968), baseada no modelo teórico de Redfield, desenvolveu os conceitos 

de “universalization” (passagem de um conteúdo da Pequena para a Grande 

Tradição) e “parochialization” (passagem de elementos da Grande Tradição para o 



 215 

domínio da Pequena Tradição). 

Redfield sugere que a relação entre Grande e Pequena Tradição pode ser 

marcada por desaprovação ou por ajuste. No primeiro caso, a elite religiosa pode 

considerar a religião popular como uma forma de superstição. No caso do ajuste, 

os mestres da tradição ortodoxa podem considerar a tradição popular como a 

religião daqueles que não compreendem completamente a verdade da fé; toleram, 

desse modo, práticas que em outras circunstâncias seriam consideradas 

heréticas. Nesse caso, eles interpretam a doutrina de modo a providenciar uma 

sanção para crenças locais e práticas dentro da ortodoxia. 

Redfield iniciou a discussão sobre a questão da organização social da 

tradição na década de 1950, em seus estudos sobre as sociedades mexicanas. 

Posteriormente, a discussão foi retomada em análise por autores como Marriot 

(1968), Singer (1970), Singh (1973), Asad (1986), Antoun (1989) e Hobsbawm 

(1984).  Atualmente, existe um critério para se analisar a autenticidade histórica de 

uma tradição religiosa; ao mesmo tempo, pode-se perceber que a atual situação 

de uma tradição está em sintonia com os fundamentos cruciais estabelecidos 

anteriormente para preservar sua autenticidade (USARSKI, 2005).  

Redfield pressupôs que as Grandes Tradições eram constituídas a partir de 

Pequenas Tradições - esse é o processo pelo qual as hierarquias religiosas são 

estabelecidas entre povo e elite, através de delimitadores culturais que servem 

como intermediários entre esses dois estratos sociais, uma vez que ambos estão 

interconectados (ANTOUN, 1989). Nesse modelo está implícito o fato de que toda 

Grande Tradição, para se expandir e ser praticada de forma a garantir sua 

preservação, necessita de sustentação nas massas - isto é, deve se tornar uma 

Pequena Tradição. A conexão entre Grande e Pequena Tradição não é uma via 

de mão-única, mas um processo dinâmico de inter-relação que deve ser 

compreendido dentro do contexto da civilização e organização social da tradição. 

Como observa Singh: 

 

It is based on the evolutionary view that civilization or the structure of tradition 
(which consists of both cultural and social structures) grows in two stages: 
first, through orthogenetic or indigenous evolution, and second, through 



 216 

heterogenetic encounters or contacts with other cultures or civilizations. The 
social structures of these civilizations operates at two levels, first that of the 
folks or unlettered peasants, and second, that of the elite or the ‘reflective 
few’. The cultural processes in the former comprise the Little traditions and 
those in the latter constitute the Great Tradition. There is however, a constant 
interaction between the two levels of traditions (SINGH, 1973, p. 13). 

 

A unidade de qualquer sociedade é mantida através de sua estrutura cultural, 

que tem o poder de perpetuar uma visão de mundo através de performances 

culturais e seus produtos. Essas performances são institucionalizadas em torno 

das estruturas sociais, tanto da Grande quanto da Pequena Tradição. Na Grande 

Tradição, essas importantes e persistentes organizações de status e papéis estão 

presentes em corporações sociais como castas, ordens religiosas, sistemas 

educacionais e liderança ritualística ou filosófica de diversas linhas.  

A estrutura social da Pequena Tradição consiste de seus próprios 

mantenedores de papéis, como artistas, curandeiros, oráculos, contadores de 

provérbios e histórias, poetas, artistas da dança e assim por diante. Mudanças no 

sistema cultural concluem a interação entre os dois tipos de tradição nos 

processos ortogenético ou heterogenético do crescimento individual. O padrão da 

mudança, entretanto, ocorre geralmente a partir de formas ortogenéticas e, 

depois, pela mudança na estrutura cultural das tradições. Como aponta Singh, 

 

In this approach it is assumed that all civilizations start from a primary or 
orthogenetic level of cultural organization and, in course of time, are 
diversified not only through internal growth, but more important, through 
contact with other civilizations – a heterogentic process. The direction of this 
change presumably is from folk or peasant to urban cultural structure and 
social organization. In the final stages, however, this results into a global, 
universalizes pattern of culture, especially through increased cross-contacts 
among civilizations (SINGH, 1973, p. 13). 

 

VII.3.2 Destradicionalização 

 

A compreensão desse termo passa, necessariamente, pelo estabelecimento 

de limites ao prefixo “des”. Dentre os significados a ele atribuídos pelos lingüistas 

Coutinho, Said e Nunes (apud RESENDE) estão os seguintes: 

a) - oposição ou ausência do elemento indicado pelo termo primitivo; 



 217 

b) – cessação de um estado ou situação anterior; 

c) – mudança de aspecto; 

d) – separação de um elemento em relação a outro. 

Entendendo-se “tradição” nos moldes propostos no item VII.3.1 e 

“tradicionalização” como o processo pelo qual uma tradição se configura no 

interior de um grupo social, podemos compreender “destradicionalização” como: a) 

- a cessação de uma tradição; e b) - a confrontação entre uma tradição e um 

patrimônio cultural caracterizado pela ausência de um conjunto de valores 

consolidados pela comunicação, repetição e continuidade temporal. 

Giddens (1992) observa que a destradicionalização não implica em 

destruição da tradição, mas em sua reorganização. Segundo esse autor, ela está 

fortemente relacionada a um “cosmopolitismo forçado” decorrente da globalização 

e da redução acentuada das distâncias geográficas por conta da tecnologia. Suas 

conseqüências são a integração em vários níveis e o fundamentalismo, 

caracterizado como “a tradição defendida de modo tradicional” (idem). 

 

VII.3.3 Sanscritização 

 

Como se pode deduzir do próprio termo, o conceito de sanscritização é 

aplicado unicamente à realidade hindu. Ele foi cunhado por M. N. Srinivas (1966) 

para descrever o processo de mobilidade cultural na estrutura social tradicional da 

Índia. Está diretamente vinculado às transformações no sistema das castas 

estabelecido há cerca de cinco mil anos. De forma sintética, sanscritização pode 

ser definida como a adoção, pelas castas mais baixas, de costumes das castas 

superiores com a finalidade de elevação na estrutura estamental. 184  A essa 

                                                 
184

 In spite of being its existence for five thousand years, the caste system got its name about five hundred 

years ago when the Portuguese landed on the Malabar coast and began to directly experience Indian society. 

Derived from casta in Portuguese, the term caste has since been used generically to describe the whole (varna-

jati) system, as well as specifically to refer to its various orders and the different units within an order. The 

most perceptive empirical account of caste was givien by the 16
th

 century Portuguese visitor Duarte Barbosa, 

who identified the main features of the caste system: a) as a hierarchy, with Brahmins at the top and  

‘untouchables’ at the bottom; b) as the practice of  untouchability premised on the idea of “pollution”; c) as 

the existence of a plurality of “castes” separated from each other by endogamy, occupation and 

commensality; d) as a system in which sanctions are applied to maintain customs and rules; and e) as a 

relationship of caste with political organization. (SHETH, 2000, p. 237) 



 218 

adoção soma-se o descarte, também pelas castas inferiores, de costumes 

considerados impuros pela elite (SINGH, 1973). 

Assim, percebemos que a sanscritização é um processo no qual está inserida 

a transformação da estrutura social preestabelecida pelo Hinduísmo. O próprio 

Srinivas reconhece que a sanscritização ocorreu ao longo de toda a história da 

Índia 185  e que acontece atualmente. Sheth observa três de seus aspectos 

fundamentais: 

1. A mudança mais importante foi a formação de uma nova identidade trans-

regional e coletiva entre as “castas baixas”, caracterizada pela consciência da 

“opressão” decorrente do sistema de hierarquia tradicional. Novas categorias 

ideológicas, como “justiça social”, começaram a interrogar as idéias de pureza e 

impureza racial estabelecidas dentro do sistema tradicional de estratificação, 

capazes de conceder ou negar direitos hereditários. As categorias estabelecidas 

de hierarquia ritual começaram a ser confrontadas com novas categorias, tais 

como “comprimidas” e “oprimidas”. 

2. Muitas castas que ocupavam lugares relativamente semelhantes em 

diferentes hierarquias locais começaram a se organizar horizontalmente em 

associações e federações regionais e nacionais. Isso se tornou necessário para 

que pudessem negociar com o Estado, assim como no processo de imposição de 

sua ampla identidade social e poder numérico. 

3. Os movimentos das castas inferiores em prol de uma elevação no corpo 

estamental, que não eram recentes na história do sistema de castas, adquiriam 

uma nova dimensão qualitativa quando começaram a atacar as ultra-ideológicas 

fundações da hierarquia ritual de castas, não em termos internos do sistema, mas 

nos modernos termos de justiça e igualdade (SHETH, 2000, p. 241-42).  

 

 

                                                 
185

 Pudemos observar um exemplo ancestral de sanscritização durante nossa pesquisa, em Coorg, região 

cafeeira no sul da Índia onde há uma mistura de indivíduos de diversas castas. Conhecida como “a Suíça da 

Índia meridional”, possui indícios da existência de uma pequena e ancestral comunidade grega. 

Aparentemente, essa comunidade foi estabelecida por combatentes do exército de Alexandre Magno que, após 

a derrota para o rei Pururava (no Vale do Indo), migraram para a região e lá se fixaram, adotando a religião 

hindu. Essa adoção “bramânica”, por indivíduos considerados de baixo status social, caracterizaria um desejo 

de elevação na cadeia social.   



 219 

VII.3.4 Secularização 

 

Trabalhos acadêmicos que tratem de secularização devem ter em conta a 

complexidade conceitual do tema. A fim de dirimir quaisquer dúvidas, vamos 

diretamente às definições por nós escolhidas. A primeira, mais ampla, é a de 

Pierucci, que toma por base o conceito weberiano e tece as seguintes 

considerações: 

 

(...) o conceito weberiano de secularização envolve, acima de tudo, o longo 
processo de racionalização ocidental da ordem jurídico-política, o 
disestablishment ou a separação da religião do Estado, que, na modernidade, se 
torna laico, domínio da lei e guardião do direito formal. Direito que, nesse 
contexto, por ser dessacralizado, se torna legitimamente revisável (PIERUCCI, 
1998, apud MARIANO, 2002). 
 

Interessam-nos, aqui, os termos “racionalização ocidental”, “separação da 

religião” e “laicidade”, que não aplicaremos às instituições, mas ao nosso objeto 

de estudo. Como segunda definição, de corte mais sintético e mais preciso em 

relação ao nosso objeto, apelamos para Berger, que informa indicar a 

secularização o "processo pelo qual setores da sociedade e cultura são removidos 

do domínio de instituições e símbolos religiosos" (BERGER, 1973, p. 113).  

Em relação ao nosso tema de estudo, secularização diz respeito ao 

esvaziamento de sentido religioso – ou, pelo menos, a subtração de um 

determinado sentido religioso - de um setor da cultura originalmente associado à 

religião, no caso, a dança hindu. 

 

VII.3.5 Difusão 

 

De modo geral, difusão é entendida como o carreamento de um determinado 

elemento – uma ideologia, por exemplo - de um lugar a outro ou de uma realidade 

a outra. O fenômeno, que se manifesta tanto horizontalmente quanto 

verticalmente,  pode ser estudado sob diferentes ângulos: político, sociológico, 

antropológico e  religioso. Horton e Hurt definem difusão como o “espraiamento de 

características de grupo a grupo”. Por outro lado, Everett Rogers define difusão 



 220 

como “o processo pelo qual uma inovação é comunicada através de certos canais, 

em períodos excedentes de tempo, entre os membros de um sistema social.” 

(ROGERS apud MONTGOMERY, 1996, p. xii). Piotr Sztompka (1993, p. 110-111) 

escreve que o conceito de difusão, em contraste com certo evolucionismo, impõe 

a mudança através de “troca e empréstimo de formas organizacionais, regras 

culturais, estilos de vida etc.”, as quais “podem remodelar significativamente a rota 

de desenvolvimento tomada por cada sociedade.” Tais definições indicam, como 

afirma Montgomery, que  

 
(...) a verdade é uma e, como humanos, nós buscamos unir nossos 
conhecimentos, mas nossa percepção sempre será parcial, o que implica na 
existência de diferentes disciplinas para guiar nossas aproximações do 
conhecimento186 (MONTGOMERY, 1996, xiii). 
 

Ronald Perry (1992) sintetiza: via de regra, a difusão é vista como um 

mecanismo para mudança cultural que normalmente funciona para grande parte 

de um inventário cultural. O conceito de difusão foi relacionado à área de trocas 

culturais e associado a muitos outros conceitos que apontam para influências 

externas na mudança social, por exemplo, o “contato cultural”, emprestando 

“inovação”, “aculturação”, “modismos” e “movimentos sociais”. Uma variável 

central dependente nesses conceitos é a “aceitação” (PERRY apud 

MONTGOMERY, 1996). Conseqüentemente, difusão, aculturação e modismos 

são, na verdade, manifestações do mesmo fenômeno; nós devemos denominá-las 

como padrões variados de aceitação. 

                                                 
186

 Contemporaneamente, o conceito da difusão foi incorporado à Teoria das Trocas Culturais, que inclui 

“intervenção”, “produto-histórico” e “contingência de eventos históricos”, termos que nós podemos 

denominar como “devir social”. Tal idéia nos fornece uma indicação de dois conceitos desenvolvidos por 

Victor Turner (1974) em referência a Znaniecki: crescimento estático e orgânico. A idéia da vida social como 

“devir” é altamente influenciada pela antiga metáfora de “crescimento” (“growth”) e “declínio” (“decay”), 

sugerindo continuidade genética, progresso e desenvolvimento propostos por Turner. Segundo o autor, os 

eventos sociais não encontram uma direção dessa natureza. Portanto, ele distingue dois conceitos: “sistemas 

naturais” e “sistemas culturais”, apoiando-se em Znaniecki, para quem os primeiros “são dados objetivamente 

e existem independentemente da experiência e da atividade do ser humano; os sistemas culturais, ao contrário, 

dependem do ser humano não somente por seus significados, mas também por sua existência, em suas 
relações, sendo algumas permanentes, enquanto outras passam por mudanças.” A difusão provoca mudanças 

nas sociedades a partir dos conflitos e de outras formas. (TURNER, 1974) 

 



 221 

No que tange às modalidades da difusão, vale observar: a) - que a difusão 

acontece não apenas por migração (ou seja, uma difusão por relocação), mas 

também por comunicação (difusão de expansão); b) - percebe-se uma difusão por 

contágio, que se dá pelo contato direto entre o difusor e o receptor; e c) – há, 

também, uma difusão hierárquica, decorrente da adoção ou recepção de valores 

típicos do topo da hierarquia pelos níveis inferiores da mesma. A principal pressão 

difusora se dá por meio de linhas sócio-culturais, do que se extrai que se trata de 

uma difusão de expansão. (MONTGOMERY, 1996). 

Em outras palavras, pode-se admitir a validade da definição de “aldeia 

global”, estabelecida por MacLuhan. Segundo ele, todas as formas de difusão 

acontecem de duas maneiras: 

 
Em primeiro lugar, através dos meios de comunicação, das ondas de rádio, 
da informática, dos satélites, das redes midiáticas em geral; em segundo 
lugar, concretiza-se de maneira mais traumática através das massas 
migratórias que se deslocam de um lugar a outro, de um continente a outro, 
de uma cultura a outra, impelidas pela necessidade primária de subsistência. 
(MACLUHAN apud TERRIN 2004, p. 80).  
 

VII.3.5.1 Religiões em difusão 

 

Nos últimos anos, a religião foi objeto de diferentes formas de aproximação, o 

que mostra que os estudos sobre difusão ocupam um lugar importante nas 

ciências sociais, e que houve uma convergência na pesquisa de várias tradições. 

É uma forma de diálogo entre diferentes ciências e, também, entre religiões. Como 

observa Montgomery: 

 

Movimentos sociais e religiosos receberam muita atenção, mas os cientistas 
sociais raramente consideram como ou porque esses movimentos podem ser 
parte da difusão de uma religião ou ideologia. A globalização é objeto de grande 
interesse, mas não existe muita atenção para a questão acerca de como as 
religiões participam desse processo. (MONTGOMERY, 1996, xvi) 

 

Autores como Roland Robertson e Chirico (1985), Robertson (1985, 1987) e 

Peter Beyer (1994), entre outros, analisaram a relação entre religião e o sistema 



 222 

de desenvolvimento global; o tema particular da difusão das religiões, porém, não 

fez parte dessas análises. 

O que quer que seja o estudo da religião, ele sempre inclui a difusão 

religiosa. Como observamos anteriormente, a aceitação é a variável dependente 

na maior parte dos estudos sobre difusão. O tempo e o processo de aceitação são 

problemas cruciais. Antropólogos, em particular, perceberam como as religiões 

mudam no processo de recepção. Assim, a questão pode ser colocada da 

seguinte maneira: o produto difundido é o mesmo depois que se dá a difusão? 

Fazer da identidade religiosa uma medida de aceitação, que pode ser 

aplicada a religiões e ideologia – em contraste com os itens da cultura material – 

pode implicar em acaloradas discussões sobre a “verdadeira” religião.  Em muitos 

casos, a mudança observada depois da aceitação é muito significativa. Em alguns 

casos é aleatória e, em outros, é lenta. 

 

VII.3.5.2 Resultado da difusão 

 

O resultado da difusão poderia ser observado conforme Perry, (1992), no 

processo segundo qual o grupo opta por “adotar, reinventar/modificar ou rejeitar 

uma inovação” . De acordo com essas premissas, o autor distingue três variações 

principais nas respostas às religiões importadas: rejeição, aceitação e aceitação 

acompanhada por alterações importantes. (PERRY apud MONTGOMERY, 1996). 

A diferença entre a segunda e a terceira variações é relativamente difícil de 

identificar. Isso é possível, porém, porque toda religião que cruza uma fronteira 

sócio-cultural assumirá novas características que refletem a cultura do grupo 

receptor. A distinção entre ambas pode ser obtida tomando-se em conta as 

seguintes possibilidades: a) – a religião alienígena é aceita de forma semelhante 

àquela como foi apresentada; b) – a religião é recebida e conscientemente 

transformada, o que implica em uma nova forma da mesma. Neste caso, 

expressões distintivas e organizações são estabelecidas de modo a distinguir as 

novas versões da religião recebida daquela que foi originalmente introduzida. 



 223 

É verdade que algumas formas de rejeição produzem inovações em tradições 

consolidadas, que podem incorporar elementos da religião alienígena introduzida 

em seu meio. Entretanto, algumas respostas às pressões externas implicam em 

uma combinação entre aceitação e rejeição. É muito difícil determinar em que 

direção seguirá a principal linha da crença, se direcionada à religião tradicional ou 

à nova religião. 

Algumas formas de rejeição envolvem a adesão, em maior ou menor 

proporção, a uma religião tradicional em sua forma ortodoxa. Outras formas de 

rejeição envolvem a produção de deliberadas e muitas vezes numerosas 

inovações na religião tradicional. Neste caso, algumas das inovações podem ser 

copiadas da religião recém-chegada; ainda assim, porém, os crentes da religião 

inovadora não irão se identificar como pertencentes à mesma. O conjunto 

comporta reações que vão da completa rejeição à completa aceitação. O grande 

auxiliar na distinção entre rejeição e aceitação (completa ou parcial) é a auto-

identificação dos aderentes. 

Os novos crentes identificam-se como aderentes da religião introduzida, mas 

as mudanças por eles promovidas separam a nova religião da original e, em 

particular, contribuem para a distinção religiosa entre o grupo receptor e o grupo 

emissor. De alguma forma, este terceiro tipo de resposta, de aceitação com 

mudanças, gera conflitos. Os vários padrões aparentes de mudanças que 

observamos foram implementados nas religiões recém-chegadas depois que elas 

foram aceitas, normalmente quando essa aceitação estava sob pressão. Além 

disso, esses padrões de mudança pós-aceitação têm continuidade tanto com os 

padrões de rejeição quanto com os de aceitação total porque ambos foram 

similarmente afetados pelas relações intergrupais. 

Dentro desse contexto, e a título de ilustração, analisaremos rapidamente a 

difusão de duas religiões em contextos diferentes: Islamismo no Marrocos e na 

Indonésia (GEERTZ, 1968; TULE, 2004) e Espiritismo no Brasil (STOLL, 2003). As 

considerações dos autores se deparam com uma questão básica do processo de 

aculturação: de que modo uma tradição religiosa se insere em um ambiente 

cultural completamente diferente do seu meio de origem, e como é ali assimilado? 



 224 

Percebe-se que, em dois dos contextos supramencionados (Indonésia e Brasil), a 

cultura hospedeira dominou a cultura do imigrante. Enquanto o Islamismo se 

mesclou ao Budismo e ao Hinduísmo na Indonésia, no Brasil o Espiritismo francês 

assume características católicas. Ambos os casos nos oferecem algumas pistas 

para perceber a situação da religião cristã na Índia e da dança hindu no interior do 

Hinduísmo.  

O resultado concreto da difusão das religiões pode ser encontrado nas 

indagações e respostas de Geertz (1968), Stoll (2003) e Tule (2004) acerca da 

difusão religiosa. É interessante observar a similitude de suas conclusões: a) - a 

mesma crença original assume diferentes faces em função da cultura na qual se 

insere; b) - em uma cultura religiosa dominante, assume as características da 

religião dominante; c) - em uma cultura submissa, impõe suas características. 

Geertz elabora uma pesquisa sobre as transformações do Islamismo durante 

o processo de difusão em dois ambientes culturais distintos: o Marrocos, país 

onde se adotou uma cultura “muçulmana”, e a Indonésia, onde se assumiu um 

“rosto” de feições hindus/budistas. O Islamismo foi levado à Indonésia, 

primordialmente para a ilha de Java, por meio do comércio marítimo. Ao longo dos 

séculos assimilou a cultura índica, ali presente há muito tempo. No Marrocos, por 

outro lado, o Islã foi implantado pela força, através de uma conquista militar. 

Philipus Tule (2004) sustenta as pesquisas de Geertz através de seus estudos 

sobre as conversões dos povos da etnia Kéo ao Islamismo ou ao Cristianismo em 

algumas ilhas da Indonésia. Segundo ele, 

 

In the context of Kéo, the conversion moved the indigenous people 
from their local world-view, ritual system, symbolic universe, to either 
Christian or Islam, but does not absolutely cut off their adhesion to 
their local belief and cultures. [….] adhesions of new practices (or 
religions) are accepted by the believers as useful supplements and 
not as substitutes. [...] the influence of external circumstances also 
lead individuals not to any definite crossing of religious frontiers in 
which an old spiritual home was left for a new once and for all, but to 
having one foot on each side of a fence which was cultural and not 
creedal. (GEERTZ, 2004, p. 237).  
 

A conclusão de que o Islã assimilou feições índicas é confirmada por Tule 



 225 

dentro do contexto da conversão e aculturação. Os muçulmanos Kéo seguem um 

espírito de aculturação que os leva até certo ponto a mudanças e transformações. 

Mesmo vivendo valores islâmicos, eles respeitam suas crenças locais e valores 

culturais. Não se envergonham de ser classificados como muçulmanos ou de 

possuir dois credos. Parecem mesmo utilizar-se dessa situação para discutir a 

existência de seus valores culturais e lutar para definir o espaço que os mesmos 

ocuparão no do contexto islâmico (TULE, 2004). 

No estudo do “Espiritismo à Brasileira”, Sandra Stoll afirma que essa religião 

assume no Brasil uma feição mística e católica. A observação da autora é que o 

Espiritismo, na França, é ao mesmo tempo uma filosofia, uma doutrina e uma 

ciência (a dimensão científica enfatizada), ao passo que, no Brasil, predomina a 

feição mística e religiosa. Deste modo, face à doutrina originária, o Kardecismo 

sofreu uma espécie de distorção no Brasil, ao assumir um caráter mais “místico e 

religioso”. Pensar o deslocamento da ênfase doutrinária nesses termos – como 

“distorção” ou “adulteração” de um modelo original – remete à idéia de que o 

pensamento religioso e o pensamento científico são regidos por lógicas 

excludentes (STOLL, 2003). A autora observa que, devido ao caráter religioso 

inerente ao ethos brasileiro, o Espiritismo desenvolveu-se de forma peculiar no 

país: "A razão é que o espiritismo, no Brasil, de certa forma deitou raízes num solo 

devidamente cultivado pela vertente religiosa dominante, o catolicismo" (STOLL, 

2003, p. 12). Em consonância com as observações de Geertz sobre a Indonésia, a 

autora define Espiritismo “amalgamado” no Brasil da seguinte forma: 

 

uma religião importada, que se difunde no país confrontando-se como uma 
cultura religiosa já consolidada, hegemônica e portanto conformadora do ethos 
nacional. (...) o Espiritismo define sua identidade, elegendo como sinais 
diacríticos elementos do universo católico. (...) O Espiritismo brasileiro assume 
um “matiz perceptivelmente católico” na medida em que incorpora à sua prática 
um dos valores centrais da cultura religiosa ocidental: a noção cristã de 
santidade (STOLL, 2003, p. 61) 
 

 

 

 



 226 

VII.3.6 Diáspora Indiana 

 

O entendimento da diáspora indiana passa por duas etapas: inicialmente, a 

de compreensão do termo diáspora; em segundo lugar, sua aplicação ao contexto 

indiano. 

 

VII.3.6.1 O conceito de diáspora 

 

A palavra “diáspora”, originária do grego arcaico διασπορά (“diasporá”), é 

definida por Aurélio Buarque de Holanda (1975, p. 474) como "a dispersão dos 

povos por motivos políticos ou religiosos, em virtude de perseguição por grupos 

dominadores intolerantes". Como observa Apolloni (2004), o entendimento 

acadêmico do termo deve incluir, além das categorias estabelecidas pela definição 

dicionarizada, a de caráter econômico, na razão em que a má distribuição de 

renda, somada a episódios históricos pontuais e extremos (como uma prolongada 

estiagem, por exemplo), também pode levar populações inteiras a deixar seus 

locais de nascimento para "tentar a vida" em outros lugares – sem, porém, deixar 

de sonhar com a possibilidade de retorno. 

 

VII.3.6.2 O caso indiano 

 

Baumann estudou o processo diaspórico dos 144 mil indianos entre 1845 e 

1917 e seu estabelecimento no Caribe, principalmente em Trinidad. O autor 

aponta cinco diferentes fases do processo de aculturação desse grupo ao longo 

dos últimos 150 anos.  

Baumann escolhe a palavra diáspora em vez de migração para a 

comunidade indiana e justifica do seu uso como categoria analítica argumentando 

sua facilidade para uma investigação detalhada observando, por exemplo: 

“características e relações são processos de institucionalização e construção da 

comunidade; processos de formação e retenção de identidade; mudanças de uma 

tradição religiosa em um novo contexto, como nos de tradicionalização, adaptação 



 227 

e inovação” (BAUMANN, 2000, p. 1). 

No contexto da religião, a diáspora aponta para diversas áreas. Como 

mudança e dinâmicas internas de uma tradição religiosa, a adaptação de uma 

religião em um novo contexto sócio-cultural ou em direção de tendências 

aparentemente intra e inter-religiosas e ecumênicas. Em sua investigação, 

Baumann se concentra não apenas na marginalização social, mas também na 

integração dos grupos sociais em contextos de diáspora, e observa as 

transformações religiosas que podem ser notadas nas tradições religiosas 

transplantadas.  

Baumann elenca cinco fases da difusão religiosa: 

1. A chegada dos imigrantes na nova cultura, que implica a ambientação e 

adaptação ao novo país. Nessa fase, a prática religiosa fica limitada apenas aos 

grupos imigrantes. 

2. O estabelecimento mais efetivo no novo território. Nesta fase, o mito do 

retorno à terra natal é gradativamente atenuado e vislumbra-se a possibilidade 

de uma permanência mais longa no novo ambiente. 

3. No terceiro estágio é dada pouca atenção ao país de origem, ao mesmo 

tempo em que o país hospedeiro é priorizado. Os direitos reivindicados pelos 

grupos imigrantes, algumas vezes marginalizados socialmente, são 

gradualmente conquistados, e o grupo imigrante começa a ser respeitado e 

assimilado pelo país hospedeiro. No campo religioso, os laços com o país de 

origem são enfraquecidos e a diáspora tenta estabelecer possibilidades para a 

vivência das normas e práticas religiosas fora de seu ambiente de origem.  

 

Apenas tais formas adaptadas e interpretações contextualizadas poderiam 
assegurar a continuidade da herança e sua prática leal e autoconfiante nas 
próximas gerações. Novas interpretações são propostas, inovações são 
arriscadas e elementos da Tradição são selecionados e reinterpretados 
(BAUMANN, 2000, p. 5). 

 

4. A quarta fase depende, em larga escala, das reações da sociedade 

hospedeira em relação ao grupo diaspórico em suas reivindicações por 

participação e direitos. Se alguns direitos são obtidos, o processo de adaptação 



 228 

e aculturação iniciado na fase anterior prossegue, em muitos casos, em alta 

velocidade.  

5. A quinta fase depende do desenvolvimento das anteriores. Se o grupo 

diaspórico teve acesso a posições de prestígio, há a continuidade do processo 

de assimilação da cultura hospedeira. Em alguns casos, percebe-se uma forte 

identificação com o modo de vida e a cultura do novo ambiente. Em outras 

palavras, o país hospedeiro, percebido como “estrangeiro” pelos ancestrais, 

torna-se agora sua nova casa e centro de identificação. 

 

VII.3.7 Ocidentalização da Índia 

 

De modo geral a ocidentalização é compreendida como o processo por meio 

do qual as sociedades orientais são influenciadas pela cultura ocidental em 

elementos como a tecnologia, o sistema de produção, o estilo de vida, a língua, a 

economia, os direitos civis e a ideologia política. Ela também pode ser relacionada 

ao processo de aculturação decorrente do contato direto e contínuo entre as 

sociedades ocidental e oriental. 

A ocidentalização da Índia se dá no contexto da destradicionalização e da 

secularização da sociedade daquele país. Como observamos anteriormente (item 

IV.2.2), a ocidentalização indiana teve início com a colonização britânica.187 Ela foi 

observada em diversos níveis, como na educação, sistema de transporte, correios 

etc. A elite indiana formada na Inglaterra sempre procurou se cercar, em seu país, 

de produtos britânicos. O impacto da ocidentalização repercutiu, portanto, na 

industrialização da Índia; o sistema educacional passou por uma reforma e, por 

fim, se estabeleceu um crescente interesse pelos produtos ocidentais.188 

Em um contexto mais recente, a ocidentalização passa pela adoção mais 

ampla de costumes ocidentais – principalmente pelos moradores das cidades – e 

                                                 
187

 Podemos nos referir a um “contato arcaico” entre as duas civilizações, por ocasião das campanhas de Alexandre 

Magno na Índia, iniciadas em 327 a.C.. Depois de tanto tempo, porém, é difícil localizar elementos helenísticos na 

metafísica hindu e nas sociedades do subcontinente indiano. Sobre a presença de Alexandre na Índia, ver 

<http://wso.williams.edu/~junterek/india.htm> (c. 22.02.07). 
188

 Ocidentalização é um conceito bastante explorado nos países orientais e bastante criticado nos últimos anos. 

Estamos utilizando o conceito somente dentro do nosso contexto da pesquisa. Mais informações, ver 

http://en.wikipedia.org/wiki/Westernization (c. 25.2.2007) 



 229 

pela inserção cada vez mais profunda da economia indiana em um contexto 

globalizado. 

  

VII.3.8 Orientalização do Ocidente  

 

Existem diversas construções teóricas acerca do tema definido por Campbell 

como “Orientalização do Ocidente”. Alguns autores se aproximaram da discussão 

através de abordagens diferentes, como a do “Orientalismo” (PANNIKAR, 1965; 

SAID, 1978). Panikkar, em sua análise sobre o "Orientalismo Europeu”, aborda a 

questão não somente pelo viés dos empréstimos feitos pela Ásia, mas também 

por sua contribuição para o desenvolvimento da civilização ocidental. Os primeiros 

contatos intelectuais entre os dois mundos datam do século XVII, mas a influência 

asiática existe desde tempos remotos. “Antes que os primeiros navios europeus 

atingissem a Índia e a China, as musselinas indianas, as sedas e as porcelanas 

chinesas já haviam chegado à Europa” (PANNIKAR, 1965, p. 209).  

Said, por sua vez, afirma que o Oriente e o Ocidente são criações humanas 

(discricionárias, portanto) - entidades geográficas, lugares e regiões; entidades 

históricas e culturais.  

 

O fenômeno do orientalismo (...) trata principalmente não de uma 
correspondência entre o orientalismo e o Oriente, mas da consistência interna 
do orientalismo e suas idéias sobre o Oriente, a despeito ou além de qualquer 
correspondência ou falta de um Oriente “real” (SAID, 1978, p. 17). 

 

Colin Campbell, por sua vez, dá um passo adiante. Na sua abordagem “A 

Orientalização do Ocidente: reflexões sobre uma nova Teodicéia para um novo 

milênio”, o autor enfoca conceitos centrais como teodicéia e individualismo e 

também percebe de que houve uma transformação fundamental na relação entre 

as visões do mundo do Oriente e do Ocidente (CAMPBELL, 1997). Ele vê o 

processo de orientalização não somente através da presença de produtos 

orientais, mercadorias como temperos, seda, práticas de Yoga ou acupuntura, ou 

mesmo o sistema religioso do Hinduísmo ou do Budismo, mas de “... referir-se ao 

processo pelo qual a concepção do divino tradicionalmente ocidental e suas 



 230 

relações com a humanidade e o mundo é substituída por aquela que tem 

predominado por longo tempo no Oriente” (idem, p. 7).  

Essa afirmação pode ser verificada a partir da transplantação contínua de 

valores orientais no Ocidente; é uma “mudança de eixo” que implica no 

estabelecimento de um novo paradigma. Em sua abordagem do Yoga no Brasil, 

Apolloni (2002) enfatiza, porém, que a tese proposta por Campbell é de 

substituição dos valores ocidentais por um paradigma híbrido Ocidente-Oriente e 

não a de ab-rogação do paradigma ocidental por outro, de corte oriental. O autor 

considera que a orientalização do Ocidente está relacionada: a) – a um 

“imaginário do Oriente maravilhoso” existente há milênios; b) – às conquistas 

européias de territórios asiáticos e sua exploração colonial; c) – ao controle 

industrial; e d) – à hegemonia cultural, na qual imagens e idéias do Oriente são 

fornecidas pela mídia. Percebemos, porém, que a indianização do Ocidente tem 

como fator mais importante a diáspora, em suas várias fases, dos indianos.  

 

VII.4 Aplicação dos enunciados teóricos ao objeto de pesquisa 

 

Com base nos enunciados teóricos descritos nos subitens VII.2.1 a VII.2.8 

podemos analisar a passagem da dança hindu do templo ao teatro, seu 

espraiamento para outras religiões e sua chegada ao Ocidente.  

 

VII.4.1 A construção da tradição hindu 

 

O principal indicativo histórico da construção da tradição hindu é a invasão da 

Índia pelos arianos. O confronto entre as duas tradições - ariana e dravidiana - 

gerou a semente de uma nova tradição no subcontinente indiano. Inicialmente 

houve a arianização da Índia, decorrente da submissão forçada da tradição 

autóctone pela invasora, da qual resultou a tradição védica; em um segundo 

momento deu-se a hinduização propriamente dita, que resultou na tradição atual: 

doravante passaremos a chamá-la “Tradição Hindu”.  

A construção da tradição hindu é atribuída à arianização do sul da Índia, cujo 



 231 

início se deu por volta de 1.000 a.C. Em seu curso de expansão no subcontinente, 

os arianos incorporaram vários grupos da população indígena de pele escura. Os 

nativos do sul não aceitaram a teologia ariana, mas sim o sistema social dos 

arianos, refletido no estabelecimento de castas. Esse movimento parece não ter 

evocado uma grande oposição. Pelo contrário, há evidências de que as mudanças 

trazidas foram entusiasticamente aceitas pelos dravidianos. Depois, as incursões 

do norte não foram violentas a ponto de erradicar a linguagem e a peculiar cultura 

religiosa dos povos do sul. 

O termo “hinduização” é utilizado para designar o momento no qual as 

tradições dravidiana e ariana abandonam suas diferenças. Ao longo do tempo elas 

se fundiram em uma só, construindo uma identidade religiosa e social unificada, 

denominada Hinduísmo. Essa integração reflete-se na construção da Tríade Hindu 

(a Trimurti), que apresenta – em pé de igualdade ou de alternância de supremacia 

- tanto divindades arianas (Brahma e Vishnu) quanto dravidianas (Shiva).  

Acreditava-se que, em termos de cultura e civilização, a Índia do sul estava 

geralmente em dívida com a do norte. Um estudo crítico da história cultural da 

Índia Antiga mostra, entretanto, que o advento dos arianos na Índia e seu 

subseqüente progresso resultaram não apenas na arianização da Índia, mas na 

“indianização” dos arianos (RAMACHANDRAN, 1996). O movimento em direção à 

hinduização caminhava mais no sentido do “dar” do que do “tirar” no que respeita 

aos povos dravidianos do sul. A maior dádiva dos dravidianos para o Hinduísmo, 

por sua vez, foi o conhecimento do Deus Shiva. Em proto-dravidiano, a palavra 

Shiva significava “vermelho”. Há amplas evidências de que muito tempo antes do 

advento dos arianos o culto de Shiva já estava espalhado pelo Vale do Indo, com 

diferentes aspectos da religião enfatizados conforme a região. Quatro deuses 

tamis regionais que carregam mesmo significado do Shiva são Balarama, Krishna, 

Murugan e próprio Shiva (MADAN, 1992).  

Os majestosos templos revelam o nível mais elevado do Hinduísmo da 

tradição clássica. Não tivesse sido essencialmente oral, poder-se-ia-se correr o 

risco de chamar essa tradição de “literária”. Apesar de sua complexidade, porém, 

ela é relativamente bem conhecida nos dias de hoje. Simultaneamente à tradição 



 232 

literária do templo encontra-se uma tradição popular (ou não-instituicionalizada) do 

Hinduísmo, representada pela religião viva das vilas, cujo estudo é tão importante 

quanto o da tradição clássica para a compreensão dos povos hindus. Não há 

estudos sistemáticos disponíveis sobre o assunto, apenas artigos sobre 

determinadas vilas, castas ou filões do Hinduísmo coexistentes em verdadeira 

simbiose, conectados entre si por numerosos degraus, como dois pisos de uma 

mesma casa.  

Radhakrishnan, em sua análise sobre a origem da cultura védica, menciona 

os confrontos culturais religiosos e raciais: 

 

The clash of cults and the contact of cultures do not, as a rule, result in a 
complete domination of the one another. In all true contact there is an 
interchange of elements, though the foreign elements are given new 
significance by those who accept them. The emotional attitudes attached to the 
old forms are transferred to the new, which is fitted into the background of the 
old (RADAKRISHNAN, 1927, p. 34). 

 

A interação entre duas tradições (posteriormente amalgamadas na tradição 

védica que influenciou o modo de viver das aldeias) tinha como elemento 

importante a presença do templo - é a chamada “tradição templária” do 

Hinduísmo, também conhecida como Hinduização da tradição. 

Também percebemos que a transformação do Hinduísmo em Grande 

Tradição se baseia nos princípios religiosos e em suas interpretações. 

Teoricamente, os Vedas representam a revelação do Hinduísmo e todas suas 

expressões culturais padronizadas. Tal estrutura, constantemente bem-sucedida 

na projeção de seus valores, estilos de rituais e sistemas de crenças, contribuiu 

também para o crescimento de uma imagem externa unificada da civilização 

indiana, apesar de seus inumeráveis substratos de crenças e práticas culturais. 

A estrutura interna, mantida através dos princípios normativos - 

meticulosamente elaborados e estabelecidos - encontra-se em dois conceitos 

básicos: ordem e mudança. A maioria dos temas culturais da Grande Tradição 

pode ser neles integrados (SINGH, 1973). Ordem, na tradição cultural, pode ser 

compreendida como o que Redfield e Singer chamam de “estrutura cultural” e 

“performances culturais” dentro da organização social. As principais abstrações de 



 233 

ordem no contexto indiano seriam hierarquia, holismo e continuidade (entre o 

sagrado e o secular, e entre o material e o espiritual); em termos de referência de 

mudança, a estrutura cultural tende a ser orientada para um conceito de 

cosmologia e tempo cultural cíclico-derivatitivo. (SINGH, 1973) 

Para que se pudesse colocar em prática a ordem e a mudança na sociedade, 

um local específico foi construído: o templo. Foi também constituída uma classe 

administradora para os princípios normativos, estabelecidos em diversos níveis 

(social, individual, moral e cósmico). Esses princípios foram condensados em um 

primordial princípio religioso chamado de Sanathana Dharma. Aplicado ao nível 

social, ele representa a institucionalização das funções e suas legitimações em 

termos de varna e jati (sistema das castas); orientação de metas ou a teoria de 

purushartha (artha, karma, kama dharma); a classificação dos níveis de charisma 

ou gunas, com seus atributos para o grupo e para o indivíduo (ashrama); e, 

finalmente, os ciclos culturais e cósmicos, em constante mutação (SINGH, 1973). 

Esses princípios são interdependentes.  

  

VII.4.1.1 Passagem da dança hindu do templo ao teatro 

  

Existem diversas opiniões sobre a tradição da dança hindu - se ela foi 

simplesmente construída nos templos ou se foi recebida como “dádiva de deus” 

em tempos imemoriais: 

 

Tradicionalistas podem argumentar que a dança não é uma invenção, mas 
uma parte significativa daquilo que se estabeleceu como tradição ao longo dos 
séculos. Ela segue sendo vista como uma “antiga” tradição, apesar de o 
conhecimento técnico corrente entre alguns de seus praticantes possuir 
apenas trezentos anos de existência. (BHARUCHA, 1995, p. 39).  

 

Outros pesquisadores acreditam que a dança é um antecedente degenerado 

do chamado sadir: A tradição sadir é conhecida como a fase inicial do sistema 

devadasi, cujas protagonistas seriam mais tarde engrandecidas aos olhos da 

sociedade respeitável e, em um período posterior, reduzidas à condição de 

prostitutas (dasis). De modo geral os indianos possuem somente esse 



 234 

conhecimento do desenvolvimento histórico da dança hindu, mas o processo pelo 

qual o sadir foi transformado na moderna Bharata Natyam ainda não foi 

confrontado no contexto de uma “tradição inventada”. 

Ainda que essa consideração deva ser analisada com atenção, vale observar 

que na vasta literatura existente sobre a dança hindu – produzida, em parte, pelos 

próprios dançarinos – a origem da dança é situada na Grande Tradição, ou seja, 

na tradição dos templos e relacionada aos rituais. Mas um olhar minucioso mostra 

que essa tradição surgiu espontaneamente na redondeza dos templos, como 

Pequena Tradição, tendo sido incorporada posteriormente à Grande Tradição.  

O que se torna interessante é descobrir a dinâmica envolvida na construção 

dessa tradição e sua incorporação ao templo, assim como as inter-relações 

surgidas e decorrentes do processo. 

 

VII.4.1.2 Construção da tradição da dança hindu 

 

É provável que a construção da tradição da dança hindu tenha surgido como 

resultado da miscigenação entre os povos do norte e sul da Índia. Ainda que a 

arianização do sul da Índia tenha se iniciado por volta de 1000 a.C, o surgimento 

de uma tradição da dança hindu data de cerca de 600 a.C.. As evidências indicam 

que houve uma interação entre a expressão cultural do povo e os rituais da elite. A 

fusão das duas tradições resultou na da dança hindu. À expressão cultural popular 

chamaremos Pequena Tradição; à da elite, Grande Tradição.   

 

VII.4.1.3 Dança hindu como Pequena Tradição 

 

Há evidências do surgimento e desenvolvimento da dança hindu como uma 

expressão folclórica no sul da Índia, no Estado de Tamil Nadu. Uma vasta 

literatura aborda parte da civilização dos dravidianos que migrou do norte para o 

sul da Índia quando da ocupação daquela região pelos arianos, mantendo-se livre 

de sua influência. Desenvolveram-se como civilização às margens dos rios 

Ganguei e Caveri (Yamunei) por volta do século VI a.C., permanecendo intactos e 



 235 

autônomos até a invasão dos arianos em direção ao sul da Índia.189 

Esse período é conhecido como Sangam, literalmente “o encontro das 

águas”, que remete simbolicamente a uma civilização construída na fértil região 

entre os rios supracitados. Durante o período que vai do séc. V a.C. até o IV d.C., 

o governo foi exercido pela Dinastia Chola. Do ponto de vista literário, a época 

Sangam jamais foi superada: o século II da Era Cristã é conhecido como “Idade de 

Ouro” das letras tamis. Há uma produção monumental de poesia. O período se 

caracterizou como um despertar nacional, no qual as artes e as ciências 

floresceram igualmente; através do comércio, a população ganhou conforto e 

facilidades no quotidiano, melhor prova da prosperidade e poder dos tamis. Nesse 

período encontramos os indícios de surgimento da dança hindu como Pequena 

Tradição da expressão folclórica da periferia social. 

Duas obras escritas nesse período, “Tholkappiyam” e “Cilapathikaram”, 

tratam extensivamente da dança. “Tholkappiyam”, escrita no século IV a.C. 

(aparentemente, trata-se da obra mais antiga em língua tamil), descreve a 

paisagem do Estado de Tamil Nadu. O autor a divide em quatro regiões naturais, 

cada qual com população e divindades próprias. Essa quádrupla classificação 

compreende Kurinji (picos outeirais), Mullai (pastagens), Marutham (campos 

agriculturáveis) e Neithal (litoral). Cada região tinha o seu próprio rei, seus bardos 

e dançarinos, que, em vista das celebrações periódicas, se deslocavam de uma 

região para outra. A dança, considerada expressão cultural, era apresentada em 

diversas ocasiões da vida social (invocação às divindades por chuvas ou boa 

safra, ritos de passagem, casamentos, etc.).  

O título de outra obra deste período, “Cilapathikaram”, pode ser literalmente 

traduzido como a “História do Tornozelo”. Essa obra poética, além de tratar da 

história das expressões de dança, também pode ser classificada como uma 

enciclopédia da arte e cultura tamil. Segundo Ramachandran, a obra 

                                                 
189

 Alguns autores utilizam uma nomenclatura diferente para o rio Caveri: Yamunei. A adoção dos nomes 

Ganguei e Yamunei remetem à idéia de que, quando os dravidianos foram expulsos da região fértil dos rios 

Ganges e Yamuna (no norte da Índia), encontraram uma região semelhante ao sul  no Estado de Tamil Nadu, 

onde também havia dois rios. Para manter uma relação de proximidade com o momento histórico anterior, 

batizaram esses rios com os mesmos nomes dos rios de sua região de origem. Com o tempo, esses nomes 

foram “tamilizados” para Ganguei e Yamunei.  



 236 

 

(…) amazes us, by its perfect sense of form, its harmonized blending of 
(iyal) poetry, isai (music) and natakam (drama), its gorgeous and 
picturesque descriptions, epic dignity civilization in which the theatre, 
music, dancing, poetry, architecture, painting and seasonal feasts 
celebrated with enchanting fantasy formed part of the daily life of every 
class and occupation. (RAMACHANDRAN, 1996, p. 2) 

 

“Chilapathikaram” não é apenas uma das principais obras literárias da 

humanidade, ela também se constitui em um vasto repositório de informações 

sobre arte, música, dança, construção e diversas outras atividades às quais se 

dedicavam os antigos tamis. O tratado descreve diversos estilos de danças 

difundidos naquele tempo. Convém recordar que a sociedade era mais 

homogênea, embora ainda não desprovida de influência externa, nesse período. 

 

VII.4.1.4 Dança hindu como Grande Tradição 

 

As tradições da dança dos povos autóctones eram herança de artistas que 

haviam pertencido às cortes dos reis da civilização tamil. Quando os arianos 

chegaram ao sul da Índia, essa tradição passou a sofrer modificações. Ao mesmo 

tempo em que a cultura do sul da Índia tornou-se arianizada, mais tarde 

hinduizada, as danças ganharam valor. Inúmeros templos foram construídos nos 

quais se introduziam as divindades locais já hinduizadas, como no caso de Shiva, 

que, reconhecido como criador da dança hindu, começava a fazer parte dos 

rituais. Percebe-se aqui o deslocamento de uma tradição de periferia em direção 

ao centro ou, em outras palavras, a passagem da Pequena para a Grande 

Tradição. 

O primeiro empréstimo da Pequena Tradição é o elevado nível técnico na 

dança e na música, mencionado no “Cilapathikaram”, que provavelmente forneceu 

as bases para que os arianos desenvolvessem e sistematizassem técnicas 

dramáticas e artísticas altamente elaboradas como o “Natya Sastra”, de Bharata 

Muni, e o “Abihinaya Darpana”, de Nandikeswara. Uma vez estabelecida como 

Grande Tradição, teve sua origem mítica apropriada e determinada, em diferentes 

versões, pela casta sacerdotal. Os clérigos afirmam, então, que a dança é a 



 237 

dádiva de Deus para a humanidade, tendo, portanto, origem divina. Os deuses 

eram excelentes dançarinos: Shiva, que assume a primazia, veio a ser conhecido 

como “o Dançarino Divino”. Essa versão é a mais comum na Índia atualmente, e 

quase todas as tradições a assumem como algo imutável.  

Com o passar do tempo, o templo torna-se um lugar de preservação dessa 

tradição religiosa, que posteriormente pavimentou o caminho para a longa - e 

talvez única - tradição de mulheres dedicadas ao templo (devadasis). Essas 

“dançarinas de Deus” dedicavam-se aos templos e participavam dos rituais diários 

de adoração, nos quais executavam danças em louvor ao deus. A mescla da 

expressão cultural nativa e da influência ariana na arte é visível no estilo de 

escultura chamado karana, que pode ser encontrado em diversos templos 

indianos, como no de Nataraja, em Cidambaram.190 

Dentro dessa dinâmica é que está a inter-relação entre a Pequena e Grande 

Tradição da dança hindu, assim como a hegemonia da Grande Tradição. A 

preservação da dança hindu como Grande Tradição reflete-se em três níveis: a) - 

o templo, como o lugar da preservação; b) - devadasi, a classe legitimada como 

transmissora da tradição e, finalmente, c) - a elaboração do repertório da 

apresentação, que também engloba a codificação dos mudrás ou a linguagem 

utilizada através do uso das mãos.  

O templo funcionava simultaneamente como lugar público e escola, no qual a 

tradição (guru-shishya-parampara) era preservada. A tradição era aplicada a todos 

os tipos de conhecimentos: aprendizado de escrituras sagradas, sânscrito, 

música, medicina e também à arte da dança. Os mestres dessas disciplinas 

moravam nas aldeias e vinham ao templo para ensinar seus discípulos. A 

supremacia do templo como Grande Tradição permanece por mais de mil anos.  

 

 

 

 

                                                 
190

 Existe uma pesquisa sobre Karanas produzida por Subrahmanyam que analisa o processo de construção da 

espiritualidade a partir das diversas poses das imagens esculpidas nos templos. SUBRAHMANYAM, P., 

Sadir, Bharata´s Art:Then and Now, Bhulabhai Memorial Institute and Nrithyodaya, 1979.  



 238 

VII.4.1.5 Dinâmica da passagem da dança hindu do templo ao teatro  

 

A dinâmica da passagem da dança hindu ao teatro se dá no interior das 

momentosas e revolucionárias transformações que nivelaram os processos 

endógenos da tradição cultural (SINGH, 1973). Essa mudança histórico-evolutiva 

pode ser detectada na década de 1920, quando os bailarinos “modelo” 

(Meenakshisundaram Pillai, Balasaraswati, Rukmini Devi e Ram Gopal) levaram, 

por iniciativa própria, a dança ao teatro. 191  Conforme Singh, “nas sociedades 

desenvolvidas contemporâneas, mudanças de natureza muito mais revolucionária 

estão atualmente no horizonte, as quais emanam de fontes exógenas” (SINGH, 

1973, 61). Essas mudanças endógenas e exógenas na dança hindu se encontram 

no interior de uma grande transformação da sociedade indiana que provocou o 

deslocamento da dança hindu serviu como teste à sua aplicabilidade. 

 

VII.4.2 Destradicionalização da dança hindu 

  

A destradicionalização da dança hindu inicia-se no confronto com a cultura 

islâmica, quando dinastias muçulmanas assumiram o poder na Índia. Tal 

confronto, assim como o decorrente da dominação britânica, obrigou a dança 

hindu a assumir posturas renovadoras e, ao mesmo tempo, manter laços de 

tradição com o templo, o que é bastante evidente na década de 1920.192 

A interação entre templo e teatro pode ser observada na elaboração dos 

espetáculos. O mesmo se dá nos centros de apropriação e preservação da dança, 

onde indivíduos das castas legitimadas e não-legitimadas, assim como não-

hindus, estão intimamente interconectados por um interesse comum. Em um 

primeiro momento a destradicionalização apresenta-se no interior do próprio 

Hinduismo – é o que denominamos sanscritização – e, mais tarde, deriva para as 

outras religiões presentes na Índia.  

 

                                                 
191

 Ver Cap. IV desta pesquisa. 
192

 Sobre a renovação da tradição no processo de destradicionalização, ver item VII.3.2. 



 239 

 

VII.4.2.1 Sanscritização da dança hindu 

  

O efeito da sanscritização da dança hindu, que se manifestou na década de 

1920 em função de diversos fatores históricos, levou a uma modificação cujo 

impacto ainda se faz sentir hoje. Como observa Gaston: 

  

Some of the validation ceremonies of the devadasi tradition, conferring the 
rights and obligations associated with being a hereditary dancer, have been 
adapted to the needs of modern Bharata Natyam and now firmly established as 
“traditional”. Other innovations of a quasi-religious type have also appeared. As 
a result, Bharata Natyam has more rituals and ceremonies attached to it today 
than it had during the period of its revival, when strenuous efforts were made to 
dissociate it from sadir (GASTON, 2005, p. 312). 

  

Examinaremos as atitudes dos dançarinos em seis áreas específicas que dão 

continuidade à tradição templária: a) - Gejje Puje e Arangetram; b) – entronização 

da imagem da divindade no palco; c) - modificação da estrutura do espetáculo do 

local da apresentação; d) deslocamento do templo ao teatro; e) – apropriação da 

dança hindu pelas mulheres de castas inferiores; e f) – introdução dos homens no 

universo da dança. 

 

VII.4.2.1.1 Gejje Puja e Arnagetram  

  

Tradicionalmente, as devadasis faziam sua iniciação em seis cerimônias: 

casamento (Kalyanam), dedicação (Muttirai), primeira aula, apresentação dos 

guizos (Gejje Puja), apresentação pública (Arangetram) e escolha de um 

patrocinador. Tais cerimônias deveriam estar concluídas logo após a menarca 

(GASTON, 2005). Duas dessas cerimônias, Gejje Puja e Arangetram, foram 

incorporadas e adaptadas aos tempos modernos no ensino da dança hindu.  

Enquanto no templo Gejje Puja era concebida para indicar a obtenção do 

grau de maestria da dançarina na primeira peça do repertório (Alaripu), 

modernamente ela se presta a permitir ao estudante da dança adquirir a 

experiência antes de se aventurar na apresentação de um espetáculo completo.  



 240 

No sistema tradicional do templo, Arangetram era considerada a primeira 

apresentação pública da devadasi, momento em que ela era simbolicamente 

reconhecida como dançarina do Senhor. Atualmente, essa cerimônia tem outro 

significado: a dançarina é reconhecida oficialmente como bailarina profissional e 

recebe o aval da sociedade tanto para ensinar quanto para se apresentar 

profissionalmente, recebendo seu diploma de licenciatura.    

  

VII.4.2.1.2 Entronização da imagem da divindade no palco  

  

Nos tempos antigos, a apresentação da dança realizava-se no interior do 

templo, onde havia uma plataforma ou palco para apresentações artísticas. No 

templo, morada simbólica da divindade, encontravam-se imagens de diversos 

deuses, para as quais as devadasis dançavam. Com o deslocamento do espaço 

de apresentação para o teatro, as imagens da divindade foram trazidas e 

instaladas sobre um pequeno altar construído, para que a apresentação não 

perdesse seu caráter de ritual religioso. Ao longo do tempo, diversas outras 

divindades foram incluídas, mas, de modo geral, há uma imagem de Shiva 

Nataraja no cenário da dança. 

  

VII.4.2.1.3 Mudança da estrutura do espetáculo 

  

Tradicionalmente, um espetáculo de dança hindu é composto por sete 

danças: Alaripu, Jatiswaram, Shabdam, Varnam, Padam, Tillana e Mangalam. 

Essa estrutura, aplicada especificamente ao estilo Bharata Natyam, foi elaborada 

no Estado de Tamil Nadu por quatro irmãos que eram ao mesmo tempo músicos e 

dançarinos: Chinnaiah, Ponnaih, Vadivelu e Shivananda. Bharucha nos apresenta 

um interessante resumo sobre a estrutura de um espetáculo de dança: 

  

The dance recital is structured like a Great Temple: we enter through the 
gopura (outer hall) of alaripu, cross the ardhamandapam (half-way) of 
jatiswaram, them mandapa (great hall) of sabdam, and enter the holy precinct 
of the deity in the varnam. This is the place, the place, the space, which gives 
the dancer expansive scope to revel in the rhythm, moods, and music of the 



 241 

dance… The padams now follow. In dancing the padams, one experiences the 
containment cool and quiet, of entering the sanctum from its external precinct.. 
Dancing to the padams is akin to the juncture when the cascading lights of 
worship are withdrawn and the drum beats die down to the simple and solemn 
chanting of sacred verses in the closeness of God. Then, the tillana breaks into 
movement like the final burning of camphor accompanied by a measure of din 
and bustle. In conclusion the devotee takes to his heart the god he has so far 
glorified outside; and the dancer completes the traditional order by dancing to a 
simple devotional verse, Mangalam.  (BHARUCHA, 1995, p. 48) 

  

A estrutura de um espetáculo contemporâneo de dança hindu não segue 

necessariamente essa ordem, e também não consiste de sete números. A 

apresentação é reduzida para quatro ou cinco danças com temas tradicionais. Um 

dos elementos a ser observado é a linguagem gestual tradicional, os mudrás, que 

continuam a ser regidos pela tradição. 

 

 VII.4.2.1.4 Deslocamento do templo para o teatro 

 

No sistema tradicional, o espaço exclusivo para a apresentação da dança era 

o templo. Com as transformações modernas, o templo foi gradativamente 

perdendo sua hegemonia social. A partir da década de 1920, a dança começa a 

ser executada em teatros, tornando-se uma mistura entre apresentação de caráter 

ritual e espetáculo de dança. A mistura entre ritual e espetáculo é representada, 

atualmente, por uma única personagem, Muthukannammal,193 de 67 anos, “talvez 

a última representante da instituição das Devadasis ou dançarinas do templo, que 

vive em nas cercanias do templo Murugan em Viralimalai [em Tamil Nadu]” 

(JACOB, 2005, p.1).  

Mesmo em regiões remotas, a dança ritual pode ser considerada extinta. 

Quem confirma é a própria Muthukannammal: “Apesar de eu não ser convidada a 

dançar nos templos, regularmente danço em Polachi. E, nos últimos 22 anos, 

dancei no templo Mariamman” (JACOB, 2005, p. 1). Se, por um lado, percebemos 

que a grande maioria dos performers opta pelo ambiente do teatro, por outro 

                                                 
193

 Muthukannammal começou a estudar a dança hindu aos 7 anos de idade e se considera a única devadasi 

que conhece o repertório tradicional Viralimalai Kuravanji, dança tradicional que é realizada durante a festa 

de Shivaratri.  



 242 

detectamos uma resistência (numericamente muito limitada, é verdade) por parte 

das dançarinas legitimas do templo à mudança.  

A apropriação da dança hindu pelas castas não-legitimadas e pelos não-

hindus indica, de certo modo, um enfraquecimento da Grande Tradição e sua 

abertura para acolher e assimilar elementos que até então lhes eram defesos. Ou 

seja, a Grande Tradição hindu inicia um diálogo com as tradições periféricas de 

modo a incorporá-las, sem com isso prejudicar sua continuidade. Uma grande 

transformação foi a abertura da dança hindu para integrantes das demais religiões 

na Índia. 

   

VII.4.2.1.5 Apropriação da dança pelas castas não-legitimadas 

  

Tradicionalmente, como vimos, a prática da dança era atividade exclusiva da 

classe das devadasis. No início do século XX, algumas pessoas de castas não-

legitimadas começaram aprender a dança hindu e a realizar apresentações 

públicas, questionando, dessa forma, a legitimidade da tradição até então 

exclusiva das “dançarinas do Senhor”. Atitudes como essa, observa a 

pesquisadora Jane Russo (1993), podem ser entendidas como uma “via marginal 

de elevação social”. Elas não são exclusivas da sociedade hindu de castas: no 

Brasil, certas classes buscam crescer socialmente por meio da oferta de terapias 

alternativas muitas vezes não chanceladas pelo poder público (RUSSO, 1993). 

Outro pesquisador, Wacquant (2003), analisa o tema a partir dos lutadores de 

boxe da periferia de Chicago, que fazem da luta um caminho de elevação social. 

Entre nós, o futebol exerce papel semelhante. 

A sanscritização provoca uma mudança de foco que afeta diretamente o 

paradigma da dança: o que legitima o bailarino já não é mais o status hereditário 

de “mantenedor da tradição”, mas seu domínio técnico da prática. 

  

 

 

 



 243 

VII.4.2.1.6 Introdução dos homens no universo da dança 

  

O segundo momento da sanscritização é observado na introdução dos 

homens na dança hindu, fortemente marcado até hoje. Tradicionalmente, 

sabemos que os homens possuíam o conhecimento da dança, visto que a maioria 

dos professores de dança pertencia a este sexo. Eles eram chamados nattuvanar, 

termo que significa algo como “aquele que conduz todo o repertório da 

apresentação com os cantos e toque dos címbalos”. A sanscritização da dança 

hindu fez com que eles subissem aos palcos como dançarinos. Mestres como 

Ram Gopal e Krishna Iyer já faziam turnês pela Índia e pelo Exterior nos anos 20, 

em uma bem marcada atitude de questionamento da hegemonia feminina na 

dança hindu. 

 

VII.4.3 Secularização da sociedade indiana  

 

No despertar do poder político inglês, uma forte corrente de idéias ocidentais 

logo começou a se espalhar, desafiando os modos tradicionais de pensamento. 

Mas esse desafio cultural não chegou a afetar as massas, e não teve força para 

mudar a fé religiosa e as práticas das multidões. O estímulo atingiu uma minoria 

dinâmica de pessoas educadas, que passaram a buscar um novo conceito de vida 

e explorar as possibilidades de construção de novas perspectivas sociais e 

religiosas. Seria incorreto identificar - como não raro acontece - a influência 

ocidental com aquela cristã. "Na realidade, o que a Europa trouxe para a Índia foi 

uma mistura de valores cristãos e cultura secular. O progresso social, muito mais 

do que a conversão religiosa, despertou a atenção" (ANTOINE, 1997, p. 343).  

Como se sabe, é uma tarefa complexa desassociar a religião da Índia de sua 

estrutura social, cujo conceito é fundamentalmente religioso; assim, os líderes 

religiosos iniciaram uma revisão crítica das tradições religiosas daquele país. A 

liberdade do indivíduo, igualdade social e, eventualmente, a liberdade política, 

foram as maiores lições que a Índia recebeu do Ocidente. O período pós-

independência foi caracterizado por esses ideais, permeados por significações 



 244 

religiosas que gradualmente viriam a desaparecer em favor de um enfoque 

puramente secular dos problemas humanos.194 Podemos definir secularismo, no 

contexto indiano, como o sonho de uma minoria com a pretensão de moldar o todo 

à sua própria imagem; que pretende impor sua vontade ao curso da História, mas 

que carece de poder sob uma política democraticamente organizada (MADAN, 

1992). 

 

VII.4.4 Difusão da dança hindu junto às outras religiões da Índia 

 

A passagem da dança hindu às outras religiões se encontra no interior do 

contexto da difusão.195 Todas as religiões têm mostrado uma tendência a difundir 

seus valores através dos variados mecanismos. A experiência histórica nos 

mostra, por exemplo, que o Cristianismo foi inicialmente difundido em função de 

um espírito missionário e da atitude de levar a “boa nova” aos mais pobres; mais 

tarde, esses elementos foram combinados com o espírito colonial. O Islã chegou a 

muitos países inicialmente através da força militar. A difusão do Judaísmo, por sua 

vez, deu-se por meio de migrações muitas vezes forçadas. No caso do Hinduísmo, 

a dispersão geográfica é associada primeiramente à imigração indiana ou ao 

contato de indivíduos de religiões ocidentais com princípios hindus.  

Em nossa pesquisa percebemos que a apropriação da dança hindu pelos 

não-hindus se encontra no contexto da difusão do Hinduísmo, que, de certa forma, 

utiliza a dança como instrumento de espraiamento junto ao corpo social. A 

apropriação da dança hindu por não-hindus dentro da Índia estabelece um 

paradoxo: afinal, como essas pessoas podem demonstrar fidelidade a uma 

tradição fortemente arraigada em princípios hindus e, ao mesmo tempo, 

permanecer fiéis a sua própria religião? A Índia, que poderia ser um “bastião de 

pureza e ortodoxia” da dança, acaba por se transformar no pivô de seu processo 

                                                 
194

 Essas significações estão ligadas à relação entre religião, nação e independência político-territorial. Foram 

elas as responsáveis por conflitos envolvendo hindus, sikhs e muçulmanos entre os anos 40 e 80 e que 

determinaram, por exemplo, os assassinatos de Mohandas Gandhi, assim como dos primeiros-ministros Indira 

e Rajiv Gandhi. Se internamente a questão foi sanada, porém, ela permanece em aberto na relação Índia-

Paquistão, principalmente em função do conflito envolvendo a Caxemira. 
195

 Ver item VII.3.5. 



 245 

de secularização (que reflete, numa escala reduzida, a secularização por que 

passa toda a sociedade indiana). 

Com base na percepção do intercâmbio simbólico entre o Hinduísmo e as 

demais religiões, podemos afirmar que a dança hindu é espaço utilizado para a 

realização de trocas, empréstimos e adaptações mútuas no universo pluri-

religioso.  

 

VII.4.4.1 Origem da difusão da dança hindu às outras religiões  

 

A presença da dança hindu em outras religiões dentro do território indiano -

sobretudo o Cristianismo e o Sikhismo - teve início na década de 1960 e ganhou 

força a partir de então. A apropriação da dança pelos adeptos dessas duas 

religiões minoritárias sugere, mais uma vez, um confronto entre duas tradições 

distintas e o mecanismo desenvolvido pela dança para sua adaptação aos novos 

ambientes religiosos. A dança deixou de ser propriedade exclusiva do Hinduísmo, 

que passou a fazer concessões, e os profissionais adeptos de outras religiões 

passaram a inserir inovações e criatividade na estrutura das apresentações. 

 

VII.4.4.2 Resultado da passagem às outras religiões 

 

A passagem da dança hindu para as outras religiões resultou em ajustes 

culturais para sua sobrevivência em novos ambientes culturais e religiosos. Para 

tais ajustes, a primeira atitude tomada pelos dançarinos não-hindus foi criar e 

codificar os gestos tradicionais da dança para estabelecer novos significados. Em 

termos figurados, podemos afirmar que, a partir de uma mesma base de 

comunicação – algo como uma “escrita” da dança – os novos comunicadores 

criaram letras e expressões capazes de transmitir sua mensagem para ouvintes 

que a compreendessem. 

A invenção dos novos mudrás se deve à limitação da estrutura da dança 

hindu em representar a divindades de outras religiões. Até a difusão não havia 

confronto entre as diferentes tradições quanto à estrutura da dança. Os artistas 



 246 

adeptos a outras religiões passaram então a inventar ou codificar os mudrás já 

existentes no universo hindu para a realidade de suas próprias crenças. Para 

mostrar a clareza na passagem às outras religiões, apresentaremos no item 

VII.4.4.3.4 os mudrás tradicionais e os inventados pelos dançarinos de outras 

religiões. Escolhemos os mudrás inventados por Francis Barboza.  

 

VII.4.4.3 Indianização do Cristianismo 

 

Por um lado, o Hinduísmo reinterpretava sua ideologia, abrindo-se para 

outras religiões; por outro, minorias religiosas passavam a dialogar com o 

Hinduísmo em diversos níveis. Vejamos o que afirma o documento Nostra Aetate, 

exarado pelo Concílio Vaticano II, sobre a relação da Igreja especificamente ao 

Hinduísmo: 

 

(...) no Hinduísmo os homens perscrutam o mistério divino, explicando-o por 
uma inesgotável abundância de mitos e sutis tentativas filosóficas, e procuram 
a libertação das angústias de nossa condição humana, quer através de 
modalidades de vida ascética, quer pela meditação aprofundada, quer ainda 
mediante o refúgio em Deus com amor e confiança.196 

   

Essa disposição dos proponentes do documento foi concretizada na Índia a 

partir da abertura de instituições humanitárias, educacionais e hospitalares. 

Diversos líderes políticos indianos se formaram nessas instituições - em suas 

palestras, muitas vezes encontramos referências saudosas e de gratidão para 

com elas. 197  Por outro lado, encontramos um processo inverso, de 

reconhecimento da “indianização do Cristianismo” por parte dos hindus. Nas 

palavras do presidente da Índia entre 1952 e 1962, Rajendra Prasad: 

                                                 
196

 Texto completo em <http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html> (c. 13.02.07). 
197

 Pudemos observar essa gratidão – assim como a confiança inspirada pelas instituições cristãs na Índia – em 

setembro de 2005, durante nossa pesquisa de campo no Estado de Bihar. Considerada uma das áreas mais 

problemáticas da Índia, Bihar sofre com uma taxa de analfabetismo de 40% e com problemas crônicos de 

pobreza e violência perpetrada por gangues. No período supracitado, o governador solicitou a uma religiosa 

cristã, Mary D’Souza, que assumisse a vice-chancelaria do Estado, tendo afirmado, na ocasião, o papel da 

Igreja no sistema educacional local. Na Índia, o sistema político autoriza uma separação de poderes entre o 

governador (responsável pelo sistema político) e a vice-chancelaria (responsável pela educação fornecida pelo 

Estado). 



 247 

  

Remember, St.Thomas came to India when many of the countries of Europe had 
not yet become Christian, and so those Indians who trace their Christianity to him 
have a longer history and a higher ancestry than that of Christians of many 
European countries. And it is really a matter of pride to us that it so happened. 
(PRASAD apud MOFFETT, 1998, p. 24). 

 

A minoria cristã indiana, com suas tradições peculiares, se concentrou no sul 

da Índia já no séc. III. Ela se manteve, porém, em sintonia com as tradições locais 

hindus. Com a vinda de missionários durante a colonização portuguesa e inglesa, 

a religião perdeu parte de suas características anteriores e ganhou feições 

nitidamente européias. 

Apesar de ter existido pelo menos uma tentativa de “retorno moderno” à 

indianização do Cristianismo – no século XVII, pelo jesuíta Roberto De Nobili -, foi 

apenas depois do Concílio Vaticano II (anos 60) que ela se configurou de fato. 

Teve início uma vivência monástica no estilo tradicional ashram, comum à religião 

hindu. Muitos cristãos se voltaram ao Yoga e à meditação e, com o tempo, 

buscaram aproximar tais práticas da tradição cristã. O rito indiano de Eucaristia, 

aprovado por Roma em 1983, foi inspirado num documento do próprio Concílio 

Vaticano II que dispõe: 

 

Afinal, não se façam inovações, a não ser que a verdadeira e certa utilidade da 
Igreja o exija e tomando a devida cautela de que as novas formas, de certo 
modo, brotem como que organicamente daquelas que já existiam. Cuide-se 
também, na medida do possível, que não haja diferenças notáveis de cerimônias 
entre regiões vizinhas. (Vat II, SC 23).198 
 

A utilização do pão no lugar de hóstia, de flores, incenso e da lâmpada 

indiana nas celebrações eucarísticas tornaram-se o modo principal de realizar a 

oferenda. Além disto, um xale da cor de açafrão veio a ser usado sobre a batina 

pelo celebrante no momento da Eucaristia. A indianização reflete-se também na 

iconografia, em representações de Jesus sentado na postura de lótus ou da Santa 

Ceia com pessoas de outras religiões ou, ainda, nas pinturas de Maria vestida 

                                                 
198

 Documentação completa do Concílio Vaticano II em 

<http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_po.htm> (c. 13.02.07). 



 248 

com o tradicional saree. Um dos elementos mais importantes então introduzidos – 

utilizados atualmente e de nosso especial interesse - é a dança hindu adaptada 

para realidade cristã no interior das celebrações eucarísticas.199  

 

VII.4.4.3.1 Mudança do tema dos repertórios 

 

Ainda que tenhamos apresentado dois dançarinos não-hindus ao longo desta 

pesquisa, no que respeita à mudança de tema nos repertórios vamos nos referir 

especificamente a Francis Barboza, visto que suas inovações afetam diretamente 

a questão da destradicionalização.200  

É curioso notar que tanto Francis Barboza quanto Navtez Johar introduziram 

mudanças na temática proveniente de suas próprias religiões, mas mantiveram 

em seus repertórios a estrutura original da tradição hindu. As inúmeras 

coreografias sobre temas bíblicos e cristãos criadas por Francis Barboza são 

esteticamente muito mais cristãs do que hindus. Quase todas giram em torno dos 

temas bíblicos.201 

 

VII.4.4.3.2 Local da apresentação - Igreja 

 

É importante observar que, no caso de Francis Barboza, as apresentações 

muitas vezes são feitas em igrejas. Ou seja: enquanto no Hinduísmo se consolida 

o processo de saída do templo para o teatro, no caso cristão se dá um processo 

inverso, de sacralização de um conteúdo colhido em um cenário secularizado. 

Essa atitude pode ser analisada em duas dimensões. A primeira, de 

demonstração de entendimento e aceitação da tradição hindu que coloca a dança 

como algo sagrado, que pode e até deve ser levada ao lugar sagrado. A segunda, 
                                                 
199

 As danças são apresentadas no momento da procissão da entrada na Eucaristia e durante a Glória, o 

Ofertório, a Doxologia e no canto final da cerimônia.  
200

 Não tivemos acesso a espetáculos de Navtez Johar, além de “Fana’a: Ranjha Revisited”, que abordassem a 

temática sikh. Seus demais espetáculos, de acordo com nossos dados, abordam temas hindus. 
201

 Algumas de suas coreografias são: “Something beautiful for God” (“Algo belo para Deus”); “Nrityanjali” 

(“Dança de Oferenda”); Kristu Bhagavatam (“História de Cristo”) e “In the Name of All Gods” (“Em nome 

de todos os Deuses”). Existem também produções de slides, como “Prem Avatar” (“Encarnação do Amor”); 

“The History of Man” (“A História do Homem”); “Our Father” (“Pai Nosso”); “The Annunciation” (“A 

Anunciação”) e “Woman at the Well” (“Mulher Samaritana”). 



 249 

puramente cristã, que acolhe com maior tranqüilidade inovações propostas na 

experiência da oração. 

 

VII.4.4.3.3 Mudrás tradicionais e utilizados em seu novo contexto 

 

O campo de estudo de mudrás é muito vasto, e abrange os universos da 

iconografia religiosa, do Yoga, da meditação e da dança. Seu número difere 

conforme a região e a fonte. Por exemplo, o universo do Yoga apresenta mais de 

cem gestos de mão (DE ROSE, 1995). Vamos nos limitar ao universo da dança 

hindu. Para que se possa elaborar o repertório dos mudrás que abrangem o 

universo da dança hindu na atualidade é necessário ter uma idéia geral a respeito: 

a) - dos mudrás tradicionais; 

b) - dos novos mudrás. 

a) – Mudrás tradicionais: Etimologicamente, o termo mudrá aparece no 

“Kulanava Tantra” e no “Nigranthu Tantra”, obras ligadas à pratica do Yoga, como 

originário da raiz mud - que significa encanto, prazer, deleite, força mágica, poder - 

e do sufixo dra - que significa a forma casual de dru, podendo expressar ações 

como permanecer, manter ou controlar. Portanto, mudrá é aquilo que “sustenta o 

poder” (GAMA, 1989). Nandikeswara observa o pleno envolvimento do bailarino 

enquanto articula os mudrás: para qualquer lugar que a mão vai, os olhos a 

seguem, e aonde os olhos vão, o pensamento os segue, e onde o pensamento 

vai, segue atrás a emoção, e onde a emoção vai, encontramos os sentimentos 

básicos.   

Os gestos de mãos desempenham um papel tão importante na dança hindu, 

e estão tão intimamente ligados à religião, à poesia e ao drama, que o ”Natya 

Shastra” lhes dedica todo um capítulo. O movimento de todo o corpo, a postura da 

cabeça e do tronco, a posição dos braços e a modulação das mãos assumem o 

lugar da palavra. Segundo Ingrid Ramm-Bonwitt, 

 

As mãos são um dos mais importantes instrumentos de comunicação ativa 
entre nós e o mundo exterior. (...) Tomamos e damos com mãos e braços 
abertos. Quando queremos interromper as relações com as coisas, 



 250 

retiramos nossas mãos. Com as mãos apontamos para algo, com elas 
podemos descrever e dar expressão aos nossos sentimentos. Quem não 
pode se expressar com as mãos e com elas sentir os outros está privado 
de um dos meios de entendimento mais importantes e restringe sua própria 
riqueza de sentimentos (RAMM-BONWITT, 1987, p. 18). 
 

De modo geral, os mudrás classificam-se em três categorias: Asamyuta 

(gestos com uma única mão); Samyuta (gestos com as duas mãos); e Nritta 

hastas (gestos de dança pura utilizados durante a realização dos passos sem 

nenhum significado). Existem diversas opiniões sobre o número exato dos gestos 

de mãos. A obra “Abhinaya Darpana” (ver Cap. II) representa 28 gestos de mão 

simples, 23 de mão dupla e 13 da dança pura, enquanto no “Natya Shastra” estão 

registrados 24 gestos de mão simples, 13 de mão dupla e 27 da dança pura.  

 



 251 

Conclui-se que a classificação dos mudrás sofre modificações com o tempo, 

sendo alguns transformados, outros agrupados. Obras como a de Gama (1989), 

Ramm-Bonwitt (1987) e Kothari (2000) apresentam 28 mudrás de mão simples, 24 

de mão dupla e oito que fazem parte de dança pura hoje ensinada nas escolas ou 

academias tradicionais de dança hindu (Fig. 24). 

b) – Novos mudrás - A codificação de mudrás nos novos ambientes religiosos 

apresenta um novo capítulo na destradicionalização da dança hindu. Francis 

Barboza parece ter sido o pioneiro na decodificação de mudrás tradicionais e 

invenção de novos para representar as divindades de sua religião. O bailarino 

inventou oito mudrás para representar as divindades cristãs (Fig. 25). 

A codificação desses gestos tem embasamento tanto nos aspectos teóricos 

do “Natya Shastra” como nos elementos teológicos da Bíblia. A inovação e 

codificação de mudrás realizados por Barboza seguem a lógica da bricolage de 

Lévi-Strauss. Este teórico afirma que existe nos seres humanos “uma forma de 

atividade que, no plano técnico, permite muito bem conceber o que, no plano da 

especulação, pode ter sido uma ciência” (LÉVI-STRAUSS, 1970, p. 38). Ele 

designa essa forma de atividade no “plano técnico” como bricolage, e seu 

operador como bricoleur. O universo em que opera o bricoleur, segundo Lévi-

Strauss, é fechado, pois pertence ao pensamento mítico.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 252 

Lévi-Strauss afirma que os elementos de reflexão mítica se situam sempre a 

meio caminho entre perceptos e conceitos. Aqueles surgem da situação concreta 

e estes aparecem no pensamento. Existe um intermediário entre a imagem 

(situação concreta) e o conceito: é o signo. O signo assemelha-se ao conceito por 

seu poder de referência, mas suas potencialidades não são as mesmas. 

Observando o pensamento científico e o pensamento mítico, Lévi-Strauss traça 

uma comparação: o cientista trabalha com conceitos, não dialoga com a natureza 

pura, mas sim com certo estado da relação entre a natureza e a cultura; já o 

engenheiro observa os perceptos, dialogando com a coleção de resíduos de obras 

humanas (subconjunto da cultura), se preocupa com essas imagens e sua 

eventual inovação ou modificação. O primeiro opera por meio de conceitos; o 

segundo, por meio de signos. 

A arte, segundo Lévi-Strauss (1970), se insere a meio caminho entre o 

pensamento científico e o pensamento mítico. A diferença entre a ciência e o 

pensamento mítico reside nas formas diversas pelas quais operam: a primeira cria 

fatos que mudam o mundo através do estabelecimento de estruturas, o segundo 

cria estruturas a partir dos fatos. A arte, estando no meio do caminho, possui algo 

do cientista e do bricoleur, pois o artista, por meios artesanais, confecciona os 

objetos como cientista e aquela produção é resultado de seu conhecimento. Como 

diz Lévi-Strauss: “O artista apreende de fora: uma atitude, uma expressão, uma 

iluminação, uma situação das quais ele capta a relação sensível e inteligível para 

com a estrutura do objeto [...] e que ele incorpora à sua obra” (LÉVI-STRAUSS, 

1970, p. 48). 

Aplicando essa definição à dança hindu, percebe-se que Francis Barboza 

possui esses dois planos dentro de si ao mesmo tempo.  O dançarino aprende os 

passos, os gestos, as expressões e os relatos míticos ao longo de seu 

aprendizado, e estes são articulados através de seu conhecimento e de sua 

experiência de vida.202 As inovações e improvisações por ele encetadas mostram 

a tentativa de adaptar o universo simbólico da dança à sua religião. As 

                                                 
202

 Schechner (1986) aponta isso a partir da utilização de dois termos: bhava e sattva. Bhava simboliza o 

causador dos sentimentos e sattva articula esses sentimentos na mente concentrada. O resultado da fusão 

desses dois é o abhinaya, ou performance.  



 253 

modificações propostas por Barboza, por exemplo, traduzem essa manipulação de 

ordem “técnica” a que se refere Lévi-Strauss.  

Os temas católicos são introduzidos por meio da bricolage: novos mudrás 

são adicionados ao repertório de gestos da dança Bharata Natyam para simbolizar 

as deidades cristãs. Essas inovações resultam da modificação sutil de certos 

mudrás pré-existentes ou da união de gestos constantes do tratado “Natya 

Shastra”. Apresentamos a seguir os oito gestos codificados por Francis Barboza 

seguidos de uma breve explicação, mostrando também a tentativa de bricolage 

dos gestos antigos para um novo contexto semântico: 

 

I) - “Deus Pai”: Deus Pai é a 

primeira pessoa na Trindade cristã. 

A mão direita está em Sikara 

mudrá (“o cume”) à lateral direita 

do corpo, para denotar “Pai”. Deus 

é chamado “Pai de Israel”, 

simbolizando o amor do pai pelo 

filho. Com tal gesto ele transmite 

compaixão e a bondade para seu 

povo. A mão esquerda está em Tripataka mudrá (“uma bandeira com três cores”), 

que denota uma coroa significando que Deus é o maior entre todos.  

 

II) - “Filho de Deus”: 

Jesus, o Filho de 

Deus, é a segunda 

divindade da 

trindade cristã. A 

mão direita está em 

Ardapataka mudrá 

(“meia bandeira”) 

denotando a 



 254 

segunda pessoa (Fig. 27). A mão esquerda se abre em Alapadma (abrindo os 

dedos da mão como uma flor) e é movida para baixo da mão direita, para indicar o 

nascimento do filho através somente do Pai – Jesus é o único filho gerado do Pai 

(Jo: 35; 5:20; 10:17). O gesto é mostrado no lado direito, porque o Filho está 

sentado no lado direito do Pai (crença presente no “Credo dos Apóstolos”).203 

 

 

III) - “Espírito Santo”: A 

terceira pessoa da 

Trindade. A mão direita 

está em Hamsasya, um 

gesto de benção na 

cultura indiana, que neste 

caso denota também o 

santo (Fig. 28). "O filho 

desceu do céu pelo poder do Espírito Santo" (“Credo dos Apóstolos”). A mão 

esquerda está em Tripataka mudrá, simbolizando a espiral de uma chama, 

representando o Espírito. A concepção de Jesus é atribuída ao Espírito Santo (Mt. 

1:18 a 20). A mão esquerda é mantida próxima ao coração, simbolizando a 

morada do amor. 

 

IV) - “Cruz”: Ambas as mãos estão em 

kilaka (gesto em que dedos das mãos 

se cruzam), em forma de cruz (Fig. 29). 

O dedo mínimo da mão direita 

representa a haste vertical, e o da mão 

esquerda o cruza na transversal. De 

acordo com a teologia cristã, com sua 

morte na cruz, Jesus salvou o mundo. A 

cruz também significa o desapego total do mundo.  

                                                 
203

 Definição de “Credo dos Apóstolos” em <http://pt.wikipedia.org/wiki/Credo> (c. 01.02.07). 



 255 

 

V) - “Cristo 

ressuscitado”: A 

mão direita está 

em Ardapataka 

para denotar a 

segunda pessoa 

da Trindade (Fig. 

30). Este mudrá é 

também utilizado 

para benzer as pessoas durante as celebrações. A bênção é o bem-querer de 

Deus ao mundo.  Ela comunica os dons e graça de Deus. No Cristianismo, 

somente Deus pode abençoar - as pessoas, portanto, abençoam, em seu nome. A 

mão esquerda está em Sikara mudrá, denotando a vitória de Cristo sobre a morte, 

o Cristo ressuscitado. 

 

VI) - “Maria”: 

Ambas as mãos 

estão postas em 

Varada mudrá, 

simbolizando o 

abençoar ou dar, 

apontando para 

baixo (Fig. 31). A 

mão esquerda na 

frente do ventre simboliza Mãe (indicação de útero). "Para nós homens e para 

nossa salvação, o Filho de Deus desceu do céu pelo poder do Espírito Santo, 

nasceu da Virgem Maria e se tornou Homem" (“Credo do Apóstolo”). A mão direita 

está apontando para baixo e espalmada para fora, simbolizando a doação. 

VII) - “Palavra de Deus” - A mão direita, em Hamsasya mudrá, simboliza a 

instrução - a Palavra de Deus (Fig. 32). A palavra faz a visão inteligível. A criação 



 256 

é a palavra de Deus. A mão esquerda está em Pataka mudrá, representando uma 

folha de papel, significando o trabalho escrito.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VIII) - “Igreja”: Ambas as mãos estão em Chandrakala mudrá (lua crescente), 

acima da cabeça, simbolizando a Igreja. A igreja é a assembléia do povo de Deus 

que crê em Jesus Cristo (Ef. 2:20 ff). A inspiração para este gesto particular é 

derivada da arte gótica, na qual a oração constante do Homem para Deus é 

artisticamente representada na construção das Igrejas. Neste mudrá, os dois 

dedos polegares simbolizam as duas colunas da igreja, e a formação da cruz é 

feita pelo uso dos dedos indicadores. 

 

 

 



 257 

VII.4.4.3.4 Mudrás como elementos de uma nova etapa da 

destradicionalização 

 

Percebemos, pois, que a invenção de novos mudrás sugere uma outra etapa 

da destradicionalização da dança hindu e sua abertura tanto por parte do 

Hinduísmo como por parte das religiões minoritárias na Índia. A sobrevivência de 

qualquer arte em um novo ambiente necessita uma modificação radical para atuar 

como tal. A dança hindu é exemplo disso. 

 

VII.4.5 O papel da diáspora na popularização internacional da dança 

hindu 

 

Os indianos em diáspora passaram por diversas fases de aculturação até seu 

estabelecimento definitivo nos países do Oeste. Uma vez que o país hospedeiro 

oferecia estabilidade financeira, o desejo de permanecer em definitivo cresceu. 

Cresceu, também, o interesse em configurar uma “Índia de além mar” em sua 

nova casa, que funcionasse como elemento de identidade, conforto psicológico e 

existencial. Eles passaram a sentir necessidade de ampliar suas práticas 

religiosas - até então cultivadas em um dos quartos da casa -, o que deu início à 

época de construção de templos. A existência dessas estruturas e a vinda de 

mestres indianos para nelas se estabelecer mantinha o vínculo para com a 

tradição de origem. Esses imigrados buscavam trazer amigos e parentes da Índia 

e, em muitos casos, os auxiliavam a se estabelecer na “nova casa”. Outros 

montavam pequenas empresas e empregavam funcionários indianos. Houve, 

assim, um aumento da população indiana no Ocidente. 

O desejo de permanecer no Ocidente e cultivar a tradição originária apontam 

para os diversos mecanismos utilizados pelos imigrantes para construir sua 

identidade nos países hospedeiros. As diferentes gerações de imigrantes indianos 

constroem e reconstroem suas memórias da terra natal no contexto de suas 

experiências diaspóricas. A partir desta perspectiva é possível é analisar o modo 

específico através do qual esses indianos: 1) - reelaboram e reinventam tempos e 



 258 

espaços indianos no contexto de suas trajetórias de vidas na intersecção das duas 

culturas; 2) - percebem e confrontam a superposição de significado e valores 

culturais, muitas vezes em conflito, principalmente em relação à identidade 

religiosa; e 3) - constroem e reconstroem as suas identidades individuais em um 

espaço transnacional (BIANCO, 1986-1991). 

 

VII.4.5.1 Dinâmica da inculturação dos dançarinos indianos 

 

Dentro desse contexto compreendemos a dinâmica da inculturação dos 

dançarinos indianos no Ocidente, que, por sua vez, contribuiu para o que os 

scholars denominam “orientalização”. É importante observar que, em nossa 

pesquisa, o termo “orientalização” é utilizado tão somente para designar o que 

chamamos de indianização do Ocidente, ocorrida com o estabelecimento de 

indianos diaspóricos, dentre os quais se incluem, a partir de 1960, dançarinos 

hindus (Quadro 01) 

 

 
Quadro 01 – Delimitação do conceito de “Orientalização” em nosso  

trabalho de pesquisa 
 

A presença desses dançarinos despertou um tipo de interesse pela cultura 

indiana que pode ser percebido em duas vias distintas: a) – o crescente interesse 

pela cultura indiana entre os ocidentais; b) – o desejo de manter-se fiel à tradição 

de origem entre os imigrados indianos. 

O estudo de Baumann oferece pistas para a compreensão dos mecanismos 

utilizados pelos dançarinos indianos na construção de sua identidade e, em 

seguida, para a divulgação da dança hindu no Ocidente. O modelo explicativo 

proposto pelo autor contribui para identificar em que estágio de aculturação e 



 259 

adaptação encontram-se os bailarinos indianos vindos ao Ocidente.  

 

VII.4.6 Ocidentalização da Índia: impacto da colonização britânica  

 

Durante a colonização britânica, o subcontinente indiano passou por três 

mudanças fundamentais em sua estrutura: 1. secularização da sociedade; 2. 

ocidentalização dos ambientes urbanos, e 3. indianização do Cristianismo.  

 

VII.4.6.1 Ocidentalização dos ambientes urbanos 

 

Srinivas define ocidentalização para caracterizar "as mudanças introduzidas 

na sociedade e cultura indiana como um resultado de 150 anos de domínio inglês, 

abrangendo mudanças ocorridas em vários níveis (...) tecnologia, instituições, 

ideologia e valores" (SRINIVAS, 1966, p. 47). Esse processo desencadeia não 

apenas a introdução de novas instituições - jornais, eleições, missões cristãs e 

sistema ferroviário - mas também modificações fundamentais nas antigas 

instituições. Antes que viessem os ingleses, o sistema de educação indiano era 

restrito às crianças da casta mais alta, e transmitido de modo tradicional. Com o 

domínio britânico, o sistema educacional ganhou em dimensão e toda a população 

passou a ter acesso a ele. 

A ocidentalização levou a sociedade indiana a ter preferências de valores. 

Um valor fundamental, que em si acolhe inúmeros outros valores, é o que pode 

ser amplamente caracterizado como humanitarismo. Significa uma preocupação 

ativa pelo bem-estar de todos os seres humanos, independentemente de casta, 

posição econômica, religião, idade e gênero. Tal conceito resultou em medidas 

administrativas para combater o problema da fome, o apartheid de castas, para 

controlar epidemias e construir escolas, hospitais e orfanatos. A introdução das 

reformas britânicas ocasionou a abolição de costumes que se diziam uma parte da 

religião. Isso significa que, para sobreviver, os costumes religiosos tiveram que ser 

submetidos ao teste da razão e de humanidade. Missionários cristãos tiveram um 

papel notável nas atividades humanitárias, especialmente em prover educação e 



 260 

recursos médicos para seções menos favorecidas da sociedade, especialmente 

das castas baixas. Em outras palavras, a ocidentalização provocou uma 

reinterpretação do Hinduísmo tanto no nível ideológico quanto no institucional. 

 

VII.4.6.2 Ocidentalização da Índia e seus reflexos sobre a dança 

 

A crescente instabilidade econômica e conflitos étnicos e religiosos entre os 

povos de diferentes religiões após a independência levaram os dançarinos a 

refletir sobre novas possibilidades e oportunidades de se realizarem como 

profissionais da dança hindu. A experiência de pobreza em seu próprio país e a 

perspectiva de prosperidade em países economicamente mais estáveis motivaram 

a diáspora dos dançarinos ao Ocidente. 

Até então poucos dançarinos tinham viajado ao Ocidente em turnê. Ram 

Gopal e Uday Shankar, por exemplo, apresentavam-se na década de 1920 na 

Inglaterra. Ram Gopal mudou-se para lá em 1939, realizou um turnê pelo país e, 

por conta da II Guerra Mundial, não pôde retornar. Outros dançarinos, como 

Rukmini Devi e Balasaraswati, haviam feito algumas viagens para apresentações, 

mas nenhum deles se fixou no Ocidente.  

A contribuição da ocidentalização para essa passagem reflete em duas vias. 

A ocidentalização da Índia de certa forma colaborou com a sanscritização, uma 

vez que democratizou determinados valores e produtos culturais entre todas as 

castas. Isso se refletiu de forma importante na dança – a hereditariedade não mais 

garantia legitimidade ou sobrevivência, mas sim a competência do dançarino. As 

famílias tradicionais de dança não tinham a opção se não a de se ajustar à 

dinâmica da competitividade. Com o aumento em número dos bailarinos e o 

desejo de buscar as melhores condições econômicas, muitos trocaram o país 

pelos Estados Unidos, Canadá e países europeus. 

 

 

 

 



 261 

VII.4.7 Orientalização do Ocidente: interesse dos ocidentais pela cultura 

indiana 

 

O mais remoto indício do interesse americano pelo Hinduísmo está ligado, 

surpreendentemente, à antiga história intelectual de uma pequena seita cristã 

conhecida como Unitarianismo. O famoso puritano Cothon Mather,204 de Boston, 

recebeu trechos e uma cópia do Novo Testamento traduzido para o tamil por 

missionários dinamarqueses. Mais tarde, o primeiro livro americano na Índia, 

“India Christiana” (escrito por Mather em 1721), trouxe apenas um conhecimento 

limitado acerca da religião indiana, apresentado junto com métodos de conversão 

de hindus ao Cristianismo (WALTON, 1999).  

Em tempos mais recentes, o interesse dos ocidentais pela Índia foi 

despertado pelo modelo de vivência familiar dos indianos. Os indianos da diáspora 

passaram por diferentes contextos e cursos que moldaram sua aproximação à 

questão da assimilação pelo mainstream ocidental. Durante os estágios iniciais, 

muitos indianos do século masculino tentaram, na medida do possível, adotar 

hábitos ocidentais na alimentação, vestuário e comportamento. Esse processo, 

porém, não foi unilateral: 

 

The American mainstream itself was not willing to encourage or help the Asian 
minorities to get assimilated. (…) Meanwhile, Indians develop their own 
symbols and structures of cultural identity and their growing population 
expanded their range of social interaction on ethnic lines.  Their growing 
success, prosperity, self-confidence and pride in their own culture have helped 
them adopt an approach of ‘selective assimilation’. (SHETH, 2001, p. 429).   

 

O fator marcante de despertar interesse pela cultura indiana nos ocidentais 

foi o campo religioso da comunidade indiana. A memória das imagens do cultivo 

doméstico da “indianidade” na Índia jamais deixou a comunidade Indiana no 

Exterior. Sua identidade era baseada nos fragmentos de nostalgia de uma vida 

social informal com amigos e conhecidos, e também com as celebrações 

familiarizadas das festividades e de eventos “religioso-culturais” de sua terra natal. 

                                                 
204

 Biografia disp. em <http://www.bartleby.com/65/ma/Mather-C.html> (c. 02.02.07). 



 262 

Até então os ocidentais não sabiam nada sobre o modo de viver, vestir, os hábitos 

alimentares, divindades e práticas religiosas do subcontinente indiano, e agora 

tinham a possibilidade de conhecê-los de perto.  

As celebrações de festas entre as famílias diaspóricas em templos 

construídos em países de hospedagem (como Navaratri, Diwali, Ramnavami e 

Janmasthami) a organização de conferências de gurus, apresentações de 

programas culturais como música e dança aumentaram a curiosidade entre os 

ocidentais. Além disso, algumas leituras sobre a Índia e outras atividades da 

comunidade diaspórica indiana levaram ocidentais a conhecer pessoalmente a 

Índia e sua cultura in loco. Possuíam, pois, uma atitude de respeito, e não de 

dominação ou de um pretensioso espírito civilizatório. Mais tarde, aderiram às 

práticas indianas – dentre as quais, a dança - em seus paises, o que estabeleceu 

a indianização do Ocidente como fato concreto. 

 

VII.4.7.1 Dançarinos indianos no Ocidente 

 

No contexto de nossa pesquisa, a análise de Baumann se aplica ao contexto 

da adaptação dos dançarinos ao novo ambiente e construção de uma nova 

identidade. Os dançarinos que imigraram ao Ocidente depois de 1960 precisavam 

passar por um processo de adaptação. Identificamos alguns processos de 

aculturação, como o deslocamento - a fase que Peter Beyer (1994) chamou de 

“não sentir-se nem aqui, nem lá” - e a construção de uma nova identidade. Como 

afirma Sheth: 

 

Identity has to be constructed by what one inherits as well as by what one has 
to struggle to make of oneself. The cultural baggage brought by first generation 
has to be checked, irrelevant of unessential items in that baggage have to be 
taken out with discretion, and new ones added to make life purposeful and 
relevant to the ethos of the adopted land. (SHETH 2001, p. 427) 

 

O que interessa, neste momento, é observar, na construção dessa nova 

identidade, de que forma as duas tradições, indiana e ocidental, dialogam, quais 

as intersecções, como manter-se fiel à tradição de origem, quais as atitudes de 



 263 

resistência e mudança e incorporação dos novos elementos e inovações (que são 

evidenciadas entre elas e quais os mecanismos utilizados para superá-las). 

Perceber, ainda, de que forma a dança mantém a fidelidade para com sua tradição 

original, e ao mesmo tempo, como ocorre sua destradicionalização. Em nossa 

pesquisa, observamos que esse conflito entre tradição e contemporaneidade é 

superado das seguintes maneiras: a) – por convites periódicos a profissionais de 

dança indianos; b) – pela colocação, em um contexto, do modo de ensino e dos 

repertórios de apresentação. 

 

VII.4.7.2 Visita dos profissionais da Índia 

 

As constantes visitas de bailarinos às academias de dança no Ocidente 

refletem a necessidade de afirmação da identidade indiana e a fidelidade à 

tradição originária do Hinduísmo. A preservação de qualquer tradição, seja cultural 

ou religiosa, depende da sua capacidade de manter o vínculo com sua origem e, 

ao mesmo tempo, de adaptar-se aos novos modelos oferecidos pela cultura 

hospedeira. Se não for bem sucedida nisto, está fadada a diluir-se dentro da 

tradição dominante ou de desaparecer completamente. Apesar de manter os 

vínculos fortes em relação à Índia, a sobrevivência da dança no Exterior só 

acontece quando ela se torna uma Pequena Tradição e, ainda assim, apenas com 

o suporte constante da tradição nativa.  

 

VII.4.7.3 Contextualizando o modo do ensino e adaptação nos 

repertórios  

 

Percebe-se que a sobrevivência de uma forma artística em um país 

estrangeiro depende na sua capacidade de adaptar-se ao novo ambiente e, ao 

mesmo tempo, desprender-se de certos elementos até então considerados 

importantes e que poderiam ser vistos como “exóticos demais”, “anacrônicos” ou 

inaceitáveis por outras razões em sua nova realidade. Esses modos de adaptação 

e desprendimento trazem novas luzes que, até então, a tradição original nunca 



 264 

havia percebido. O confronto entre duas tradições traz o crescimento e a 

transformação. Em outras palavras, é impossível para qualquer tradição - seja ela 

religiosa ou cultural - existir numa forma pura e autêntica em uma ambiente pluri-

cultural ou pluri-religioso. 

O conflito entre a tradição indiana e a ocidental começou a ser amenizado 

quando as academias de dança passaram a acolher os estudantes nativos dos 

países hospedeiros. Os longos repertórios tradicionais foram reduzidos e os temas 

das religiões nativas a eles incorporados; há, ainda, a colocação da dança 

contexto da modernidade. 

 

VII.4.7.4 Dançarinos ocidentais 

 

Os ocidentais que aprenderam a arte começaram a valorizá-la e a visitar 

freqüentemente a Índia para aperfeiçoá-la. Muitos fizeram seus estudos superiores 

e escreveram livros e artigos sobre a tradição da dança. Alguns aderiram a 

práticas hinduístas tais como vegetarianismo, meditação, modo de vestir-se, etc. 

Observamos que a grande maioria destes dançarinos abandonou a tradição de 

sua terra natal e aderiu à tradição hindu. Percebe-se então a interação, no 

Ocidente, das duas tradições: ocidental e hinduísta.  

Para a maioria dos dançarinos imigrados da Índia, a dança se tornou um 

meio de sobrevivência que exigia concessões que levaram sua prática à condição 

de Pequena Tradição; para os dançarinos ocidentais, a tradição hindu ganhou 

extrema relevância, constituindo-se, mesmo, em um meio de satisfação e 

realização pessoal e profissional. Alguns dentre estes dançarinos (ocidentais) 

montaram academias, fizeram do tema objeto de estudos acadêmicos e se 

tornaram experts além do domínio das técnicas corporais.205 Aqui se evidencia o 

fato de que a dança hindu deixou, definitivamente, de ser propriedade exclusiva de 

indianos e hindus, passando a “pertencer” a todos os que por ela se interessam e 

a cultivam. A dança hindu se destradicionalizou.   

                                                 
205

 Um dos exemplos desse fato é Anne Marie Gaston, que foi convidada pela rainha da Inglaterra para falar 

sobre a dança hindu em uma celebração da realeza britânica. 



 265 

VII.5 Conclusão ao Capítulo 

 

O percurso teórico que fizemos até agora nos remete às etapas de 

destradicionalização da dança hindu. Nos remete, também, ao fato de que essa 

prática manteve parte de seus conteúdos na tradição, conseguindo estabelecer 

um diálogo entre antigas e novas demandas. Na passagem do templo ao teatro as 

influências secularizadoras e modernizadoras têm transformado muitos aspectos 

da sociedade e cultura indianas, mas não têm tido o poder de destruir sua 

estrutura e padrões básicos. Os dançarinos tiveram novas alternativas e escolhas 

quanto ao estilo de vida, receberam novos subsídios para os repertórios de dança.  

A estrutura da dança recebeu uma nova dimensão, mais ampla, e muitos 

bailarinos ocuparam esse espaço com inovações. Por outro lado, a estrutura 

mostra-se tão rigida que esses dançarinos não conseguiram abandorar os 

elementos essenciais da tradição. Em outras palavras, eles foram capazes de 

combinar escolhas que afirmam sua tradição religiosa com as escolhas 

inovadoras. Na passagem para as outras religiões, notamos que os adeptos 

apropriaram a dança hindu e adaptaram para sua realidade religiosa, mostrando 

assim um “duplo pertencimento” - à nova tradição e, ao mesmo tempo, à tradição 

de origem. Como afirma Sheth, “it is not necessary for an individual or a group to 

give up their identity and merge into the mainstream to succeed and make a better 

life in this open and liberal society informed by respect for individual freedom, 

tolerance, and pluralistic values” (SHETH, 2001, p. 429-30). 

 

Quadro 02 – “Duplo pertencimento” em relação aos grupos indiano e ocidental 
 

 



 266 

No caso dos dançarinos ocidentais, percebemos um caminho semelhante, 

mas originário de pontos de partida diferentes: eles também deixaram parte de 

sua tradição de raiz, no caso, determinados usos e costumes de sua própria 

cultura (o consumo de carne, por exemplo), e assumiram elementos inovadores de 

uma tradição que lhes era desconhecida. O “duplo pertencimento” também existe 

aqui, mas as concessões se dão, contrariamente ao observado entre os 

dançarinos indianos, à tradição hindu da dança (Quadro 02).  

 

 

 



 267 

Capítulo VIII - Mangalam: Do Brasil à Índia - Idealização do Oriente 

imaginário no Brasil 

 

VIII.1 Introdução 

 

A proposta deste capítulo é analisar, à luz de um construto teórico, o locus da 

dança hindu e dos dançarinos no Brasil, buscando determinar, também, as 

repercussões da dança sobre o cenário da “orientalização” do país206 e de que 

forma ela preservada como invenção ou continuação da tradição original.   

É importante reforçar a condição da dança hindu como uma dentre as várias 

manifestações orientais que, a partir do séc. XX, chegaram ao nosso país. Entre 

elas contam-se as de caráter corporal 207  (como o Yoga e as artes marciais 

japonesas, chinesas, coreanas e tailandesas), artístico (arranjos florais, cerâmica, 

gastronomia etc.) e religioso (Budismo, Hinduísmo, Taoísmo). 

Ainda no contexto desta introdução, vale observar que é difícil separar a 

dança hindu da religião, e que um traço marcante dos dançarinos brasileiros – 

como veremos – é uma relação de “quase-religião” com a sua prática. Daí porque 

a possibilidade de uma leitura teórica a partir do prisma das Ciências da Religião. 

 

VIII.2 Apontando os teóricos 

 

O arcabouço teórico que elegemos será utilizado de dois modos: 

a) – para analisar o lugar da dança hindu no Brasil; 

b) – para analisar o lugar dos dançarinos brasileiros da dança hindu. 

Analisar o lugar (locus) da dança indiana no Brasil significa tratar do 

deslocamento dessa prática de seu nascedouro para o nosso país, observando as 

razões que permitiram seu florescimento e a dinâmica de trocas, empréstimos e 

invenção de tradições. Para tanto, utilizaremos os trabalhos de Montgomery 

(Perry), Usarski (Rodney Stark) e Hobsbawm. 

                                                 
206

 Em nossa análise optamos por definir como “Oriente” o conjunto de culturas formado pelo subcontinente 

indiano, sudeste asiático, China, Japão e Coréia. 
207

 Dotadas, também, em maior ou menor escala, de elementos éticos e religiosos. 



 268 

Analisar o locus simbólico dos dançarinos remete à questão da construção 

da identidade. Buscaremos saber como brasileiros que abraçaram a dança 

construíram (e em que grau) uma nova identidade. Para tanto, faremos uso dos 

pressupostos teóricos de Turner, Beyer, Kuper e Aschman. 

Na primeira parte do trabalho faremos a inter-relação entre os teóricos (a fim 

de produzir um construto teórico) e, na segunda parte, a aplicação dos mesmos 

em nosso contexto de trabalho. 

 

VIII.2.1 Elementos teóricos para a análise do locus da dança hindu no 

Brasil 

 

Como observado anteriormente, a dança hindu se insere tanto em um 

cenário multi-religioso quanto no contexto da afeição brasileira pelo que vem do 

Oriente. Usarski apresenta uma resposta a esse interesse ao indicar os três 

pressupostos estabelecidos pelo sociólogo norte-americano Rodney Stark para 

que um movimento religioso tenha sucesso em uma cultura anfitriã: 

1. A substância da oferta religiosa; 

2. O grau de inter-relação entre o sistema religioso e sociedade; 

3. A competência organizacional do movimento (STARK apud USARSKI, 

2002, 308). 

A difusão de práticas religiosas depende de empréstimos feitos pelo ideário 

transplantado ao ideário do ambiente de transplantação. Montgomery identifica 

cinco caminhos aceitos pelos empréstimos ao citar Roland Perry: 

1. Elementos tomados por empréstimo determinam algum tipo de mudança 

ou adaptação na nova cultura hospedeira.  

2. O empréstimo se estabelece de forma a que elementos do ideário 

transplantado possam ser integrados no sistema de crenças da cultura de 

inserção. 

3. Elementos que são incompatíveis com a estrutura normativa ou o sistema 

de crenças predominantes da cultura hospedeira tendem a ser rejeitados. 



 269 

4. A aceitação de um elemento do ideário transplantado depende de sua 

utilidade funcional para a cultura que concedeu o empréstimo. 

5. Culturas ou sociedades que possuem uma história pregressa de 

empréstimos tendem a emprestar também no futuro. (PERRY apud 

MONTGOMERY, 1996)  

 

VIII.2.2 Elementos teóricos para a análise do locus simbólico dos 

dançarinos brasileiros 

 

A análise se volta, então, ao que se passa na mente dos dançarinos. 

Percebemos, em um primeiro momento, que eles se enquadram na categoria de 

indivíduos que migram de uma cultura a outra no contexto religioso. Antes de 

avançar, porém, é preciso estabelecer os pressupostos teóricos que nortearão a 

jornada. A análise será feita a partir das considerações de Kuper, Ascheman, 

Turner e Beyer. 

A primeira percepção, de Kuper, nos leva a observar a questão da identidade 

cultural dos dançarinos. Ao analisar a sociedade americana, o teórico observa que 

a noção de identidade cultural, mesmo expandida para além das fronteiras étnicas 

– isto é, ampliada para outras minorias -, permanece duplamente essencialista: 

 

um indivíduo possui uma identidade essencial e isso deriva do caráter essencial 
da coletividade a que ele pertence. O pertencimento a um grupo pode ser 
estabelecido apenas depois de um prolongado processo de auto-análise, mas 
ninguém pode escapar de sua própria identidade. Isso é fixado por algo ainda 
mais essencial: a verdadeira natureza de cada um. (KUPER, 2000, p.238).  

 

Ao observar a busca dos dançarinos brasileiros por uma nova identidade 

cultural, percebemos que eles emergem de uma cultura fragmentada, eivada, sem 

dúvida, de um “desconforto existencial” que afeta os indivíduos que dela 

emergem. Lembrando a expressão de Kuper – “a verdadeira natureza de cada 

um” -, também podemos afirmar, preliminarmente, que o desconforto permanece 

mesmo após a aquisição de uma identidade, e que ele tem papel importante na 

configuração de uma postura de ultra-ortodoxia. 



 270 

Em seu périplo de “migração cultural” – isto é, de passagem de uma cultura 

fragmentada para outra, “dotada de sentido” -, os dançarinos (como os demais 

indivíduos que assumem novas identidades culturais) manifestam uma 

determinada relação com o conjunto semântico que pretendem adquirir. 

Ascheman (2004) propõe três modelos explicativos dessa inserção: 

a) – “go native”, no qual a nova cultura é valorizada;  

b) - “go ghetto”, no qual a cultura da origem é considerada superior à nova;  

c) - “good foreigner”, que seria uma via intermediária entre os modelos 

extremos.  

O primeiro modelo, “go native”, implica na assimilação da nova cultura da 

maneira mais completa possível. Nesse modelo, o objetivo é tornar-se o mais 

parecido possível com os membros daquela cultura, de modo a que não se possa 

perceber diferenças com facilidade. Os traços da “cultura de raiz” do converso são 

camuflados. É dentro desse modelo específico, como veremos na análise de caso, 

que se encontram os dançarinos brasileiros. 

Por mais intenso que seja o desejo de abraçar uma nova fé, porém, é 

impossível “apagar” um histórico pessoal ou condicionamentos culturais mais 

arraigados. Toda passagem de uma cultura a outra implica, necessariamente, no 

estabelecimento de ritos ou etapas intermediárias. O conceito de “liminaridade”, 

elaborado por Turner com inspiração em Van Gennep (1960), busca estabelecer 

os ritos de passagem que geralmente acompanham toda a mudança de lugar, 

estado, posição social e idade. Essa mudança, segundo o teórico, se caracteriza 

por três fases: 

 a) - separação: nesta etapa, “por meio de comportamentos simbólicos, 

demarca-se o afastamento do indivíduo, ou de um grupo, quer de um ponto fixo 

anterior na estrutura social, quer de um conjunto de condições culturais (um 

estado), ou ainda de ambos”. (TURNER, 1974, p. 116) 

b) - margem ou “limen”: etapa ritual “em trânsito”, que não apresenta nenhum 

atributo do passado e do futuro; 

c) - reagregação: etapa em que 

 



 271 

(...) o sujeito ritual, seja ele individual ou coletivo, permanece num estado 
relativamente estável, assumindo, em virtude disso, os direitos e obrigações 
perante os outros, de tipo claramente definido, esperando-se que se comporte 
de acordo com certas normas costumeiras e padrões éticos, que vinculam os 
incumbidos de uma posição social num sistema de dado de posições 
(ANDRADE, 2003, p. 48). 
 

Turner explora especialmente o segundo momento, de margem ou “limen”, 

desdobrando-o em três fases: pré-liminar, liminar e pós-liminar. Segundo o autor, 

as entidades liminares não se situam “nem aqui nem lá”, estão entre as posições 

atribuídas e ordenadas pela lei, costumes, convenções e cerimonial. O simbolismo 

da liminaridade indica que a pessoa é separada dos atributos das posições sociais 

e da vida normal da sociedade e levada a um lugar de isolamento, sendo tornada 

par de outros indivíduos que também se encontram no mesmo estado de 

separação.  

O conceito de um estado de “nem aqui, nem lá”, de Peter Beyer, é 

empregado para o entendimento do processo migratório. Ele caracteriza o 

primeiro momento de um grupo humano em um lugar novo. Na fase inicial do 

processo de adaptação, os indivíduos passam pela experiência de um “duplo 

desenraizamento”, até que se integrem totalmente (ao menos, em tese) à nova 

cultura. 

 

VIII.3 Aplicação dos teóricos ao contexto do trabalho 

 

A seguir, com base nos enunciados teóricos apresentados nos itens VIII.2.1 e 

VIII.2.2, faremos uma análise:  

a) – do locus da dança hindu no cenário brasileiro;  

b) – do locus simbólico dos dançarinos brasileiros. 

 

VIII.3.1 Aplicação dos teóricos ao lugar da dança hindu no Brasil 

 

A dança hindu chegou ao Brasil em um momento de abertura a 

manifestações religiosas e culturais. Está ligada, como veremos, não apenas a 

elementos religiosos (que permeiam sobretudo o olhar dos dançarinos, e também 



 272 

a curiosidade das pessoas comuns), mas a características estéticas altamente 

valorizadas pela sociedade. 

 

VIII.3.1.1 A inserção da dança hindu no cenário religioso brasileiro 

 

Não pretendemos, neste trabalho, adentrar a seara das causas da 

pluralidade religiosa brasileira e do aumento do apreço por valores religiosos 

orientais nos últimos trinta anos. Esses temas há algum tempo são objeto de 

investigação por parte de cientistas da religião nas áreas de Antropologia, 

Sociologia e História. Neste momento, é importante ter em mente a seguinte 

síntese: 

a) – a dança hindu se estabeleceu no Brasil no contexto da chamada 

“Orientalização” da sociedade local; 

b) – a “Orientalização” se estabeleceu por conta de uma abertura da 

sociedade a valores religiosos de diversas origens; 

c) – a abertura da sociedade a valores religiosos de diversas origens se deu 

pelo enfraquecimento do Catolicismo. 

d) – o olhar aplicado à religiosidade pode ser estendido à cultura: o Brasil é 

uma sociedade multicultural, que incorpora aspectos ao mesmo tempo 

contraditórios e complementares sem conflitos.208  

 

VIII.3.1.2 Um breve detalhamento da “Orientalização” Brasil 

 

A presença de manifestações religiosas orientais mais ou menos recentes 

como o movimento Hare Krishna (GUERREIRO, 2003) e o Budismo (USARSKI, 

2002) denotam sua contribuição ao universo religioso brasileiro. Essa contribuição 

ganha relevo se observada a partir de um prisma étnico: no caso do Budismo há 

uma religiosidade dos imigrantes, mas também há um movimento de conversão 

                                                 
208

 Na cidade de São Paulo, por exemplo, observamos o mítico, o moderno e o pós-moderno em um mesmo 

cenário, sem rupturas (MOTTA, 2005). A sociedade contemporânea brasileira é de tal forma multicultural que 

convive tranqüilamente com o “diferente” nas esferas cultural, religiosa e tecnológica da pós-modernidade.  

 



 273 

de indivíduos não-relacionados a comunidades vindas do Japão, Coréia e China. 

No caso do Hinduísmo, o fator conversão reina absoluto, na razão em que – como 

observado no Capítulo II desta pesquisa – não há um número significativo de 

imigrantes indianos entre nós. 

O fenômeno das conversões ao Budismo e ao Hinduísmo está fortemente 

relacionado à Contracultura. Enquanto nos anos 60 surgiu a primeira geração de 

brasileiros a aderirem ao Budismo e praticá-lo de forma autônoma - ao que se 

seguiu um movimento de “retorno à fonte” e a uma institucionalização da religião 

dos conversos (USARSKI, 2002) -, no mesmo período se verificou um aumento do 

interesse por práticas religiosas e culturais indianas como o Yoga. Hoje, 

indiscutivelmente, o Yoga possui uma forte penetração na classe média brasileira, 

sendo visto como fonte de saúde, realização pessoal e espiritual. 

 

VIII.3.1.3 Impacto da dança hindu na sociedade brasileira 

 

A dança hindu segue pelo mesmo caminho, ainda que sua introdução no 

Brasil seja mais recente e sua penetração menos significativa. Esse 

“desenvolvimento à brasileira” é tão característico que difere da expansão da 

dança em outros países do Ocidente. Nesses países, que abrigam uma 

comunidade indiana significativa, a dança “chegou antes” do interesse da 

sociedade não-étnica. Entre nós, o interesse veio primeiro, o que levou brasileiros 

a buscarem na Índia – independentemente de qualquer contato com professores 

indianos, que, de resto, nunca se instalaram no Brasil209 – uma resposta às suas 

aspirações em relação à arte. Tamanho interesse denota, sem sombra de dúvida, 

um imenso “potencial de maravilhamento” de implicações previsíveis em relação à 

adesão a uma “visão hindu/indiana” de mundo e à criação de uma “Índia 

imaginária” (esse elemento será analisado em profundidade no item VIII.3.2.4). 

Aplicando o primeiro dos pressupostos de Stark (a substância da oferta 

religiosa) à dança hindu, chegamos à conclusão de que ela faz sucesso no Brasil 

                                                 
209

 A única influência da comunidade indiana – que pode ser lida com reservas, dado o pouco acesso de 

grande parte da sociedade a produtos culturais mais refinados – foi a de convidar bailarinos indianos para 

apresentações em cidades brasileiras. 



 274 

– e tende a ganhar adeptos – por apresentar uma oferta210 cuja substância é tida 

em alta conta por uma determinada parcela da sociedade.211  

O segundo pressuposto de Stark (o grau de inter-relação entre a dança hindu 

e a sociedade) deve ser lido, no caso em tela, em conexão com as observações de 

Perry sobre o papel dos empréstimos na difusão religiosa. Por um lado, temos 

bailarinos que iniciaram sua jornada profissional a partir de uma aproximação de 

movimentos religiosos que, apesar de apreciados por segmentos da sociedade, 

confrontam a religião dominante (o Cristianismo). Indivíduos que fazem da dança 

uma expressão de fé, e que a expressam valorizando e incorporando elementos 

religiosos hindus (estéticos, iconográficos e discursivos) a suas apresentações e à 

sua vida cotidiana. Deduz-se que a inter-relação entre essa atitude religiosa e a do 

restante da sociedade brasileira se dá por meio da dança hindu.  

O principal empréstimo é feito ao senso estético, que se estabelece de acordo 

com o primeiro, segundo e quarto caminhos indicados por Perry. A beleza e a 

riqueza da dança a tornam algo atraente e útil, um bem, enfim, que não ofende a 

sociedade. Por meio dela os bailarinos indicam sua crença sem confrontações – o 

que provavelmente não aconteceria se as apresentações viessem acompanhadas 

de um forte trabalho de catequese (que provavelmente implicaria em rejeição pelo 

público, como observa Perry no item três de sua análise). O que não aconteceria, 

tampouco, se a expressão material da fé fosse considerada “extravagante” pela 

sociedade local. 212  Podemos observar, portanto, que não há problemas de 

inserção da expressão artístico-religiosa na sociedade brasileira. 

 

VIII.3.2 Aplicação dos teóricos ao lugar dos bailarinos 

 

O lugar dos bailarinos brasileiros pode ser visto a partir da análise de sua 

identidade. Que caminhos trilharam para construí-la? De que modo eles a colocam 

                                                 
210

 Não-religiosa, mas dotada de elementos religiosos importantes. 
211

 Vale lembrar que o interesse pela dança hindu está atrelado ao interesse pelo Hinduísmo, cuja oferta 

religiosa motivou muitos dos atuais bailarinos a viajarem para a Índia. Foram “procurar respostas” ou “curar 

feridas espirituais” junto a gurus como Sai Baba e acabaram por adquirir, também, grande apreço pela dança. 
212

 Vale lembrar a reação de estranhamento da sociedade brasileira dos anos 70 diante dos grupos de jovens 

Hare Krishna entoando o “Mahamantra” pelas ruas das grandes cidades. 



 275 

na sociedade? E, em termos de auto-representação, como eles se colocam diante 

de si mesmos? A seguir, veremos como se estabelece o locus dos representantes 

brasileiros da dança hindu. 

 

VIII.3.2.1 Bailarinos: de onde vêm, onde estão, para onde querem ir 

 

Como observamos anteriormente, muitos dentre os bailarinos brasileiros não 

ingressaram na via da dança hindu pelo viés da arte, mas pelo da religiosidade. 

Muitos, como observamos, foram à Índia em busca de “respostas” e retornaram 

fascinados pela dança - o que denota, em princípio, uma conexão simbólico-

espiritual-corporal altamente recompensadora, 213  exteriorizada não apenas em 

performances de alta qualidade (o domínio técnico indica um compromisso 

profundo), mas por uma mudança:  

a) - no comportamento social 

b) – a partir da valorização da tradição importada. 

 

VIII.3.2.1.1 Mudança no comportamento social 

 

No segundo capítulo deste trabalho trouxemos uma série de informações 

sobre expoentes da dança indiana no Brasil. Percebemos, inicialmente, que esses 

profissionais primam pela excelência técnica e que, em relação à dança hindu, 

trabalham como verdadeiros “agitadores culturais”. Percebemos, também, uma 

profunda identificação com valores indianos, que é expressa através do 

comportamento e do discurso. A título de ilustração, retornaremos aos 

depoimentos apresentados no Capítulo II: 

 

Tenho 39 anos, portanto uso a dança no contexto justo. Ela não é um 
entretenimento, ela é sagrada e merece respeito da nossa parte. Não permito 
que meus alunos dancem em lugares inadequados: bares, hotéis ou os 
ambientes de bebidas alcoólicas. (SILVANA DUARTE) 
 

                                                 
213

 Queremos crer que, se a Índia não lhes fornecesse algum tipo de “resposta”, dificilmente eles abraçariam a 

prática corporal com tamanha energia e prazer. 



 276 

(...) a dança é um tipo de meditação, o aluno deve desapegar-se de seus 
pensamentos e sentimentos e dar espaço para Deus em seu coração 
(PATRÍCIA ROMANO) 
 
A pureza está na atitude, na intenção do dançarino. As coisas estão mudando. 
Nós não podemos permanecer os mesmos, também devemos mudar. O que não 
muda é aquele desejo de ter a união com Deus. Esse sentimento permanece 
para sempre. (Idem) 
 
Devemos levar essa relação das devadasis para fora do âmbito sagrado e 
mostrar ao público a possibilidade de se manter essa relação de amor e 
devoção, na sociedade. (Ibid.) 

 

O uso de termos como “meditação”, “sagrado”, “pureza”, “amor”, “devoção”, 

“intenção”, “Deus”, “desapego” e “devadasis” denota claramente que, para as 

entrevistadas, a dança é uma expressão religiosa. Suas indicações de que é 

preciso assumir uma atitude apropriada na dança e no comportamento genérico, 

por sua vez, mostram que a “lente devadasi” ultrapassa a cena das apresentações 

e abrange o mundo. 

Ao afirmar sua fé por meio de um comportamento diferenciado, os 

dançarinos também mostram que “não pertencem” ao restante da sociedade e 

que, na medida das possibilidades, procuram se manter afastados de valores com 

os quais não compactuam (caso, por exemplo, de Silvana Duarte em relação aos 

locais “profanos” vetados à dança). Diante do que eram quando ainda pertenciam 

à “sociedade comum” – vale reforçar que nenhum dos expoentes da dança hindu 

veio do meio étnico indiano -, portanto, assumiram uma nova identidade. Observa-

se, pois, uma tentativa de construção de identidade cultural. A “sociedade comum” 

nada mais seria do que o meio fragmentado, esvaziado de sentido e, por conta 

disso, “desconfortável”.214 

Não podemos considerar os dançarinos, porém, como representantes 

exclusivos de uma “indianidade” brasileira. Como percebemos ao longo da 

pesquisa, o interesse local pelas culturas do Oriente se expressa de múltiplas 

formas, da prática das artes marciais ao uso de tatuagens com ideogramas e 

trechos de escrituras ou mantras em sânscrito (Fig. 34). Ou seja, há diferentes 

formas de adesão, algumas de caráter estético, outras de caráter comportamental, 

                                                 
214

 Voltamos, aqui, às observações de Kuper expostas no item VIII.3.2. 



 277 

outras, ainda, de caráter religioso e, por fim, formas mistas. Em nossa pesquisa, 

dividimos as adesões em três grandes categorias:  

a) - identidade indiana; 

b) - identidade hinduísta; 

c) - identidade quase-brâmane.  

A seguir vamos analisar cada uma delas e determinar em qual se inserem os 

dançarinos hindus brasileiros. 

 

 

 

a) - Identidade indiana - O elemento mais comum de conformação de uma 

“identidade indiana” no Brasil é estético. É fato consumado a aceitação, pelos 

brasileiros – especialmente pelas mulheres – de vestimentas originárias da Índia. 

Ainda que não vejamos brasileiras de saree pelas ruas, é comum o uso de batas, 

saias, camisas leves e acessórios produzidos na Índia. Em tempos recentes, 

houve a incorporação, ao arsenal da moda, de camisetas com estampas de 

deidades hindus como Krishna e Shiva. Da mesma forma é possível perceber uma 

certa popularização, em tempos recentes, de piercings do tipo “nostril” (aplicados 

sobre a aba do nariz), tradicionais no subcontinente indiano. 



 278 

Essa mesma identidade aparece, de forma mais afirmativa, em “festas 

indianas” que congregam vestuário (quando muitas mulheres retiram, finalmente, 

seus saree do armário), elementos de decoração, música e cardápio 

vegetariano. 215  Fica claro que existe uma certa permeabilidade, por parte da 

sociedade brasileira, em relação a produtos culturais indianos. Os indivíduos 

inseridos estritamente na categoria “identidade indiana”, porém, não manifestam 

preocupações filosóficas, metafísicas ou comportamentais relacionadas ao 

Hinduísmo. 

Os expoentes brasileiros da dança hindu assumem, é claro, uma “identidade 

indiana”, mesmo porque mostram profundo conhecimento estético. Suas 

vestimentas são autênticas, assim como a maquiagem (especialmente o bindi, a 

marca pintalgada na testa) e os adereços que utilizam (como pulseiras e guizos). 

Seus conhecimentos acerca da cenografia da dança os transformam em 

especialistas capacitados a decorar qualquer ambiente nos melhores termos 

“rajastânicos”. Eles se colocam, porém, além da categoria “identidade indiana” – 

seu olhar abrange e contém os elementos estéticos, não é contido e nem limitado 

por eles. 

b) - Identidade hinduísta - Enquanto a identidade indiana se encontra na 

esfera da estética, a construção da “identidade hinduísta” já se encontra na esfera 

religiosa. Não é possível, evidentemente, imaginar a existência da segunda sem a 

primeira, a não ser que o adepto reserve suas práticas estritamente para si, em 

sua casa, e jamais revele a ninguém sua opção religiosa (o que nos parece muito 

difícil no Brasil, onde a religiosidade não impõe obstáculos ao convívio). São 

indicadores da identidade hinduísta o vegetarianismo e o não-consumo de 

bebidas alcoólicas (nem todos os vegetarianos e os abstêmios se identificam com 

o Hinduísmo, mas boa parte dos aficionados pela religião hindu deixa de consumir 

carne e tomar cerveja). 

A sobreposição de identidades é claramente visível nos inúmeros 

                                                 
215

 Comparecemos a uma festividade do gênero do dia 12.12.06 em Florianópolis, organizada por uma empresária. O 

ambiente – a casa de uma devota do Hare Krishna que gentilmente a cedeu para a festa – foi decorado lamparinas, 

mantôs, tapetes indianos e queimadores de incenso. Os garçons, vestidos a caráter, serviam pratos indianos. A única 

nota destoante – determinante, em nossa opinião, dos limites da “indianidade” da organizadora – foi a inclusão de 

chope entre as bebidas.  



 279 

restaurantes vegetarianos (nem sempre “védicos”, alguns até mesmo ligados ao 

movimento pentecostal) que funcionam nas grandes cidades brasileiras. Boa parte 

de seus freqüentadores vai a esses locais trajando batas, camisões, saias e 

vestidos “à indiana” e estabelecem uma relação de proximidade com pessoas que 

assumiram uma visão de mundo e hábitos semelhantes. Nota-se, neste segundo 

padrão identitário, uma maior separação em relação à sociedade, na razão em 

que muitos brasileiros sequer cogitam a hipótese de parar de consumir carne. 

Outros indicadores importantes da identidade hinduísta são as práticas 

corporais e a devoção privada (e, em casos como o do Hare Krishna, públicas) a 

determinadas deidades hindus. Yoga, meditação e leitura de textos sagrados 

caracterizam indivíduos que guardam um “respeito a mais” pelo que vem da 

Índia.216 

Os dançarinos hindus também acolhem a identidade hinduísta, 

principalmente quando assumem uma relação de devoção em relação à sua 

prática corporal. A frase de Silvana Duarte é definitiva: “Ela [a dança] não é um 

entretenimento, ela é sagrada e merece respeito da nossa parte.” Nos parece, 

porém, que eles vão além dessa categoria identitária, na razão em que sua 

atividade é que imprime ritmo e dar cor à vida – a dança é que lhes garante o 

alimento e é por meio dela que eles se inserem no mundo.217  

c) - Identidade quase-brâmane - A identidade quase-brâmane ou de 

“sacerdote hindu” está profundamente relacionada à auto-representação e à 

colocação dos indivíduos no mundo. Seus sujeitos são pessoas que, além de 

assumir uma identidade hinduísta, a professam de forma explícita e, muitas vezes, 

se colocam como juízes da atitude alheia – principalmente, a de indivíduos a eles 

ligados por uma relação de hierarquia. Na razão em que os expoentes da dança 

assumem uma identidade hinduísta e se apropriam de um bem desejado por 

outros indivíduos – a própria atividade artística -, eles se colocam na condição de 

“guardiães da ortodoxia”. São, por excelência, os sujeitos desta identidade, 

                                                 
216

 A popularização do Yoga e a criação de categorias como “Yoga Laboral” e “Power Yoga” certamente 

roubaram à pratica aspectos religiosos. Ainda assim, nos parece bastante comum a aproximação entre 

praticantes de Yoga e a espiritualidade hindu. 
217

 A atividade profissional lhes permite, mesmo, reforçar a própria devoção, na razão em que financia as 

seguidas viagens à Índia. 



 280 

compartilhando-a, talvez, apenas com professores de Yoga que se atribuam o 

papel de “mestres” ou “gurus”. É o que percebemos, por exemplo, na atitude de 

Silvana Duarte em relação a seus alunos.  

Ao afirmar “não permito que meus alunos dancem em lugares inadequados: 

bares, hotéis ou os ambientes de bebidas alcoólicas”218 ela não apenas manifesta 

uma desaprovação em relação ao mundo, como também estabelece uma regra 

comportamental de fundamentação religiosa para seus alunos. Há uma proibição, 

uma sanção possível (os alunos que se apresentassem em lugares “profanos” 

certamente seriam penalizados de alguma forma, presumivelmente por uma 

admoestação, pelo afastamento temporário ou mesmo expulsão do grupo de 

dança) e uma tentativa de transmitir a norma à geração seguinte. 

A identidade quase-brâmane também possui um componente de igual 

importância na relação entre os expoentes da dança e a tradição. Em suas 

estréias, esses dançarinos fizeram questão de ter, ao seu lado, os mestres 

indianos responsáveis por sua formação, e realizaram um puja antes da 

apresentação.219 Com isso demonstraram, inicialmente, profundo respeito por uma 

religiosidade que acreditam estar associada à dança. Demonstraram ao mundo, 

também, uma condição de “pregadores legitimados e autorizados” da dança-

religião, um estágio obtido a partir de muito esforço e de uma profissão de fé.  

Aqui sobressai outro ponto de fundamental relevância em nosso estudo: ao 

assumir as características identitárias do perfil “quase-brâmane”, esses 

dançarinos se colocam em uma primeira fase da dança, ou seja, eles reproduzem 

no Brasil um estágio da arte que foi superado na Índia com a secularização. Não 

ousam, por exemplo, inovar – como é o caso de dançarinos como Navtez Johar e 

Francis Barboza – trocando elementos hindus pelos de sua religião de origem (até 

o momento nos parece improvável a concepção de espetáculos brasileiros que 

congreguem, por exemplo, a dança hindu com o samba, ou que expressem novos 

                                                 
218

 No Cap. II desta tese. 
219

 Na Índia, a primeira apresentação pública é conhecida como “Arangetram”. Nela, o estreante faz oferendas 

de gratidão ao mestre, dentre as quais está um cachê em dinheiro. No caso do Brasil, os dançarinos trouxeram 

seus mestres e somente depois de seu aval iniciaram apresentações públicas. Em alguns casos, o aval foi dado 

na própria Índia, pois a situação econômica dos dançarinos e outros fatores burocráticos retardariam a vinda 

dos mestres ao Brasil.  



 281 

mudrás).  

Outro dado interessante da configuração da identidade quase-brâmane entre 

os expoentes brasileiros da dança é a existência de uma competição 

caracterizada por discursos que buscam estabelecer uma “hierarquia de 

tradicionalismo”. Com afirmações do gênero “minha dança é mais tradicional do 

que a de ‘x’ ou ‘y’”, esses dançarinos traduzem uma insegurança típica da primeira 

fase de transplantação religiosa.220 Explicitam, também, uma disputa em relação 

ao mercado, na razão em que valorizam os próprios conteúdos semânticos – que 

se configuram como bem mercadológico – e desvalorizam os de seus potenciais 

concorrentes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quadro 3 – Localização dos dançarinos brasileiros no 
universo das adesões a um “paradigma indiano” 

 

O locus dos bailarinos em uma primeira fase de transplantação da dança é 

ainda mais aparente quando percebemos que, em certos aspectos do cotidiano, 

não há como fugir de vínculos com a religião tradicional: apesar da construção de 

uma nova identidade, os dançarinos mantêm os vínculos para com sua religião 

                                                 
220

 Tratamos, especificamente, do caso das bailarinas Patrícia Romano e Silvana Duarte. Ambas estudaram na 

Índia. Enquanto a primeira fez sua formação segundo um modo mais tradicional (“guru-shishya”), a segunda 

fez sua formação em uma escola regular de dança hindu (Nritya Gram, em Bangalore), ou seja, no contexto da 

secularização. Essa diferença em relação à origem do conhecimento não implica, necessariamente, em 

diferença de qualidade técnica. Implica, porém, em uma diatribe cujos efeitos sobre a expansão da dança 

podem ser prejudiciais ou não. 



 282 

tradicional através das celebrações das festas como casamentos, funerais e 

batismos. No Quadro 3 apresentamos um esquema que explicita o locus dos 

dançarinos hindus brasileiros no universo das três identidades. 

A mudança de comportamento no processo de construção da identidade 

indiana no Brasil aponta para uma mudança no eixo religioso da sociedade. A 

religião da maioria perde supremacia e, como aponta Campbell, entra lentamente 

em processo de declínio. A tradição hindu, ainda que geograficamente distante, é 

percebida como próxima devido ao calor de sua oferta religiosa.  

A construção da identidade indiana, hinduísta e quase-brâmane por parte 

dos dançarinos brasileiros traz em si os mecanismos presentes em toda 

transplantação religiosa: para chegar a uma cultura diferente, os adeptos de 

primeira geração assumem uma atitude ultra-ortodoxa. Essa atitude ortodoxa 

coloca a dança hindu brasileira em um estágio semelhante ao da dança hindu 

indiana antes da secularização. 

 

VIII.3.2.1.2 Valorização da tradição importada 

 

Chegamos ao segundo elemento da mudança de atitude dos dançarinos 

brasileiros, de valorização da tradição importada. A valorização da tradição hindu 

por parte dos profissionais de dança é percebida:  

a) - em suas freqüentes viagens à Índia;  

b) - nos temas apresentados na elaboração dos repertórios de apresentação 

no Brasil. 

Voltando aos três modelos de Ascheman, concluímos que os bailarinos se 

inserem no modelo “go native”, de assimilação radical da nova cultura. Eles 

buscam não uma síntese entre a cultura da sociedade de onde emergiram e os 

novos valores, mas uma mimese completa. Na medida do possível, portanto, os 

traços da “cultura de raiz” do converso são camuflados ou negados. Não deixa de 

ser curioso perceber, em uma frase de Patrícia Romano, uma expressão 

(involuntária, por certo) do desejo de mimese: “tenho fisionomia de mulher 



 283 

indiana...”221. Analisemos os componentes da valorização da tradição hindu pelos 

dançarinos brasileiros:. 

a) - Visitas freqüentes à Índia - As constantes visitas à Índia por parte dos 

bailarinos estão ligadas à construção da nova identidade. Para sustentar essa 

nova identidade é necessário adquirir os conteúdos novos e, ao mesmo tempo, 

apresentar vínculo e fidelidade à tradição da dança hindu.  

Observamos, então, que o mecanismo utilizado para a destradicionalização 

da dança hindu – na verdade, uma quebra de amarras em relação ao uma prática 

religiosa segregacionista, qual seja, a da exclusividade da prática para um grupo 

de brâmanes – acaba funcionando como mecanismo de difusão do próprio 

Hinduísmo. 

A sustentabilidade de uma nova tradição em um país estrangeiro depende do 

conteúdo ela fornece aos que aderiram. Os dançarinos brasileiros necessitam 

tanto de novos conteúdos espirituais quanto de profissionais para se firmar no 

Brasil – se vivêssemos uma fase posterior da dança, secularizada, provavelmente 

essa ânsia pelo “espiritual” seria bem menor.  

De modo geral, nas viagens os bailarinos permanecem na Índia em torno de 

dois ou três meses, dos quais um terço do tempo é dedicado a adquirir os 

conteúdos religiosos a partir da permanência nos ashrams, com mestres e 

visitando os templos. O restante do tempo é dedicado ao conteúdo profissional, 

para a aprendizagem das novas técnicas e coreografias de dança. Há, ainda, uma 

terceira finalidade para as viagens à Índia: a aquisição de mercadorias (roupas, 

objetos de decoração, CDs de música tradicional etc.) para revenda. Os ganhos 

decorrentes dessa operação vão ajudar a reduzir o impacto econômico da viagem 

e, em certa medida, também auxiliar na difusão da dança. 

b) - Repertórios da apresentação - A segunda forma de valorização da nova 

tradição é elaborar, nos repertórios, o tema da religião importada. Como 

observamos, na Índia a destradicionalização levou a dança a fiéis de diferentes 

religiões, e que isso tem implicações sobre os repertórios. No caso brasileiro, em 

que os dançarinos assumem uma identidade quase-brâmane, percebemos uma 

                                                 
221

 Item II.3.2.3. 



 284 

ortodoxia severa em relação a temas hindus. Os repertórios brasileiros com os 

temas hinduístas devem ser previamente aprovados pela tradição de origem, o 

que acontece pela presença do mestre no espetáculo de abertura.222  

Os temas hinduístas em repertórios: Surya e Maha Devi, nos de Silvana 

Duarte; Dança da Mohini e Guerra de Kurukshetra, em Almir e Aglaia; e os 

templos de Tanjore e Bollywood, em Patrícia Romano, são utilizados como meio 

de divulgação do Hinduísmo e da cultura indiana ao público brasileiro, que não 

tem nenhuma noção de seus conteúdos. Algumas vezes, panfletos são impressos 

contando um pequeno resumo de todo conteúdo do repertório. Assim, o público é 

levado a conhecer a cultura hinduísta e a compreender toda a dinâmica 

envolvente daquela tradição. Muitas vezes, porém, as danças são vistas apenas 

em sua dimensão artística, uma vez que não ultrapassam a barreira da “atenção 

religiosa” do público. A dança hindu é deslumbrante e, certamente, provoca 

impacto na platéia; no mais das vezes, porém, não há interesse em ganhar 

conhecimentos sobre a cultura ou sobre a religiosidade hindu.  

 

VIII.3.3 Dupla afiliação religiosa dos dançarinos 

 

O conceito da dupla afiliação religiosa remete à figura do indivíduo que 

pertence, concomitantemente, a duas tradições religiosas. Ele é bastante 

estudado pelos pesquisadores da religião, especialmente no contexto da América 

Latina. Um motivo básico para isso nessa região, como aponta Ascherman (2004), 

é a perda de importância do Catolicismo, que passou a dividir com outras religiões 

o “espaço espiritual” de muitos indivíduos.223 

No Brasil, o contexto da dupla afiliação abrange todas as religiões, sejam 

elas cristãs ou não. Considerando a dança hindu como uma prática dotada de 

conteúdo simbólico religioso, e considerando que tal conteúdo é altamente 

                                                 
222

 Foi o que aconteceu com três dos bailarinos aqui estudados: Almir Ribeiro trouxe Nandakumaran; Silvana 

Duarte convidou Sharon; e Patrícia Romano trouxe Srimathi Kalamandalam. 
223

 De acordo com a World Christian Encyclopedia (2001), em 2000 cerca de 15,4% da população latino-americana 

possuía dupla afiliação. Observa-se, também, um fenômeno de retorno de indivíduos às suas religiões “de origem” 

depois de um período de trânsito por outras religiosidades institucionais ou não. 

 



 285 

valorizado pelos dançarinos, podemos afirmar que os mesmos vivenciam uma 

dupla afiliação muito próxima à verificada entre religiões. Sua preferência, de fato, 

é pela nova religiosidade, mas eles não têm como fugir de fragmentos da religião 

de seu meio (retornamos, aqui, à análise de “identidade cultural” de Kuper). Ainda 

que pareçam mais indianos do que brasileiros – mais indianos até do que os 

próprios indianos da modernidade -, eles participam de atividades espirituais 

aprendidas na infância.  

De certa forma, a sociedade e os laços familiares os obrigam, muitas vezes, 

a cumprir rituais relacionados à religiosidade de seu meio de origem. Há que 

considerar, ainda, os condicionamentos mentais estabelecidos desde a infância, 

que acabam por imprimir respostas automáticas da “religião de raiz” a certas 

demandas (como “deixar escapar”, por exemplo, um sinal-da-cruz em um 

momento de susto ou surpresa). 

A dupla afiliação também explicita o duplo desenraizamento do “solo” da 

cultura: como vimos no parágrafo anterior, não há uma separação completa da 

cultura inicial; não há, tampouco, um enraizamento completo na nova cultura, 

mesmo porque, no caso dos dançarinos, ela é construída mais a partir de 

referências mais pessoais do que reais (a Índia dos dançarinos brasileiros é 

personalíssima). 

 

VIII.3.4 “Nem aqui, nem lá”... mas em uma Índia ideal 

 

Aplicando o construto teórico estabelecido no item VIII.3.1.4 aos dançarinos 

brasileiros, percebemos que eles se enquadram tanto na fase “limen” de Turner 

quanto no estado de “não estar nem aqui, nem lá”, de Beyer. Por um lado, ao 

assumirem uma identidade “quase-bramânica”, se separam da grande maioria da 

população – abandonam, portanto, sua “terra natal” cultural. Por outro lado, ao 

idealizarem uma Índia que não existe, criam uma memória que lhes servirá de 

referencial.224  

                                                 
224

 De acordo com os teóricos, o quadro é muito semelhante ao de qualquer processo de deslocação ou, no 

caso da dança, destradicionalização. Os dançarinos enfrentam o desafio de instalar os valores adquiridos, a 

“herança indiana”, numa sociedade que, apesar de ser a sua em termos geográficos, lhes diz muito pouco em 



 286 

Essa idealização da Índia se encontra dentro de um processo mais 

abrangente, que podemos denominar “Oriente em construção”, através de 

diversas manifestações religiosas orientais. Esse processo pode ser visualizado, 

por exemplo, em um dado empírico descrito por Calil durante seus encontros com 

os devotos de Sai Baba: 

  

(...) parecia ter encontrado esse “essencialmente oriental em sua natureza”. 
Entoação de mantras, cantos de músicas em sânscrito, imagens e referências a 
deidades hindus, cheiro de incenso no ar, exercícios de meditação. O encontro 
com aquele outro “universo” sugeria a confirmação da tese de Campbell. (CALIL, 
2006, p. 119).  
 

A idealização, no caso dos dançarinos profissionais brasileiros, é percebida 

em suas academias, verdadeiras “mini-Índias” em que todo o conteúdo semântico 

e iconográfico é voltado ao universo religioso. Lá estão um imponente altar com 

imagens de Shiva e Ganesha entronizadas, incenso queimando o tempo todo, 

flores, fotografias e pinturas das divindades em poses de dança, assim como a 

foto do mestre da dança. Não há desprendimento suficiente para improvisações 

como as observadas, por exemplo, nas academias brasileiras de arte marcial 

chinesa (APOLLONI, 2004). A sala de dança também é fortemente marcada pela 

presença dos praticantes em belas roupas coloridas indianas. A medida dos 

gastos e cuidados indica, enfim, o grau de ortodoxia e de “pureza” do proprietário 

do espaço. 

Contrapondo essa realidade, a pesquisa de campo realizada na Índia revela 

a simplicidade dos dançarinos indianos em suas academias. 225  Esses 

profissionais normalmente reservam uma pequena sala de sua própria residência 

para o ensino de dança aos alunos. Naquela sala não encontram as imagens de 

deidades ou outros elementos iconográficos.226 

                                                                                                                                                     
termos de visão de mundo. Em nossa avaliação, é possível considerar os dançarinos brasileiros são sujeitos 

típicos da primeira fase de transplantação de sua modalidade de arte. 
225

 Muitas vezes as academias de dança na Índia abrigam não somente um estilo, mas diversos estilos de 

dança, o que inviabiliza a colocação de imagens de deidades. Além disso, o espaço de prática da dança é o 

mesmo utilizado por outras expressões artísticas como música e artes marciais.  
226

 Observamos uma dessas salas em Poona, na casa da bailarina Jane Rodricks. Ela administrava suas 

atividade de ensino em uma sala de estar localizada no terceiro andar do prédio. Na sala estavam tevê, sofá e 

armários. Muitas vezes sua mãe assistia às aulas e, vez por outra, fazia correções de postura ou mudrás.  



 287 

Observando a atenção que os dançarinos brasileiros dispensam aos detalhes 

e o papel desse detalhamento na exteriorização da identidade quase-brâmane, 

podemos deduzir sua relação com a religiosidade e com a cultura típicas do lugar 

onde vivem. Todos, à exceção de Almir Ribeiro, fizeram uma experiência de “vazio 

espiritual”, pois se dirigiram à Índia para resolver problemas espirituais. Antes de ir 

para lá, muitos já viviam da dança – no caso, o balé ocidental -, que os sustentava 

profissionalmente, mas não no nível mais sutil do “sentido da vida”. Para eles, 

portanto, a Índia poderia ser um caminho de resolução de problemas espirituais e 

profissionais. 

Na há dúvida, porém, de que esse “país de sonho” é uma idealização, um 

catalisador de desejos e necessidades de resposta. Por meio dessa construção 

mental eles podem manifestar uma espiritualidade pessoal, mais voltada para si 

do que para o mundo, e se realizar profissionalmente.  

Assumem, portanto – há lógica nisso – uma atitude quase fanática em 

relação a seu novo objeto de fé. Atitude que marca, segundo os cânones das 

Ciências da Religião, o momento inicial de apropriação de uma religião. 

A valorização da nova fé e a desvalorização da antiga leva os dançarinos a 

apresentarem uma Índia mais espiritual e tradicional do que real e atual. A Índia 

dos bailarinos é a de saddhus meditando nas margens de rios sagrados, de vacas 

e elefantes andando livres pelas ruas e de pessoas tomando banho no rio Ganges 

– uma Índia “mãe”, “curadora”; em hipótese alguma o país secularizado, 

contemporâneo, que vive profundos conflitos e que busca, como nunca, um 

desenvolvimento econômico nascido em um paradigma ocidental.227 

Nossa pesquisa revelou que, na Índia, os dançarinos estão muito mais 

abertos a elaborar os temas de outras religiões em seus repertórios do que seus 

pares brasileiros. A Índia secularizou-se, mas essa configuração não chegou aos 

nossos locais de difusão da dança. Os dançarinos brasileiros se orgulham de 

apresentar e idealizar uma Índia que já não existe (que, talvez, não tenha existido 

jamais); isso suscita algumas observações. 

                                                 
227

O desenvolvimento econômico é o principal foco de atenção dos indianos hoje. Na Índia contemporânea 

existe um atrito constante entre a religião e ciência, e percebemos que uma eventual preferência vem sendo 

dada à ciência. 



 288 

O primeiro elemento observado na vida dos dançarinos é o imenso desejo de 

manter fortes vínculos com a espiritualidade. Aparentemente, ao negar a fé de 

seus pais, eles poderiam estar se desligando de qualquer religiosidade – o que 

acontece é o oposto, visto que muitas vezes que eles podem se tornar mais 

crentes em sua identidade quase-bramânica do que a maioria dos brasileiros em 

suas respectivas fés. Mostram, também, seu desconforto diante das religiões 

institucionais brasileiras, que, em sua avaliação, estão focadas mais em 

elementos periféricos do que nos centrais. 

Aparentemente, porém, os dançarinos brasileiros mantêm vínculos com a 

religiosidade e, principalmente, com valores éticos e morais aprendidos na 

infância, em família. Valores que, por serem universais, se colocam acima da 

religiosidade-padrão (que já não fornece respostas) e podem ser expressos a 

partir da lente da “Índia Imaginária” 

O segundo aspecto da idealização da Índia está na atitude dos recém-

conversos, caracterizada – como em todos os casos de conversão espontânea – 

pelo radicalismo e por uma alegria vivida apenas por aqueles que “acolheram a 

boa nova”. Os dançarinos brasileiros são, em verdade, a primeira geração de 

“conversos à identidade quase-brâmane” que teve como matriz a dança hindu. 

É interessante observar, porém, que essa fé sobrevive mesmo à experiência 

empírica: em suas muitas viagens à Índia eles fatalmente são confrontados com a 

Índia secular, muitas vezes miserável e injusta, e com o desejo da sociedade 

indiana de se livrar de certas amarras nascidas de condicionamentos religiosos.  

Em uma de nossas entrevistas, um dos dançarinos brasileiros afirmou, ao 

comparar suas duas viagens à Índia (em meados dos anos 90 e em 2003): “nos 

últimos 10 anos a Índia mudou e ocidentalizou, mudou tanto que não existe mais o 

clima de espiritualidade, inclusive nos ashrams”.228 

Nessa mesma entrevista, relacionou a questão à “contaminação” do cenário 

pelo fluxo de ocidentais que inserem seu modus vivendi no dia-a-dia indiano e, 

com isso, despertam o desejo dos locais pelo novo. Segundo ele, a situação gerou 

desconforto até mesmo nos ashrams, locais de preservação da espiritualidade. 

                                                 
228

 Entrevista em novembro de 2005. 



 289 

Mostra-se, aqui, o grande fervor pessoal em relação à Índia imaginária e a 

indignação diante de ameaças a ela impostas pela contemporaneidade. Fica a 

questão: até que ponto a dinâmica social e econômica indiana será capaz de 

desconstruir a “Índia imaginária” criada pelos dançarinos brasileiros? A resposta 

está, seguramente, no poder da representação e dos valores nela albergados. 

Vivendo em um país cuja estrutura social e valores culturais-religiosos não 

oferecem respostas, e confrontados com uma Índia secularizada e ansiosa por 

trilhar um caminho mais moderno, esses dançarinos vivem um dilema: em que 

“margem do rio” estão? Turner (1974) e Beyer (1994), como vimos, fornecem uma 

resposta.  

 

VIII.4 Dança hindu no Brasil: invenção ou continuação de uma tradição? 

 

A partir da percepção de que a Índia dos dançarinos é fortemente idealizada, 

chegamos a uma questão-chave: em que grau é a dança hindu a continuação da 

tradição hinduísta? Do início de sua difusão à chegada ao Brasil, a prática passou 

por mudanças, renovações, improvisações, resistências e invenções. Inseriu-se 

naquilo que Eric Hobsbawm (1984) chamou de “invenção das tradições”. Segundo 

esse autor, 

 

(...) o termo “tradição inventada” é utilizado no sentido amplo, mas nunca 
identificado. Inclui tanto as “tradições” realmente inventadas, construídas e 
formalmente institucionalizadas, quanto as que surgiram de tal maneira mais 
difícil de localizar no período limitado e determinado de tempo – às vezes coisa 
de poucos anos apenas – e se estabeleceram com enorme rapidez. 
(HOBSBAWM 1984, p. 9)  
 

Hobsbawm afirma que as invenções se dão principalmente quando ocorrem 

transformações sociais amplas e rápidas. Nesse sentido, afirma: “elas são 

reações a situações novas que, ou assumem a forma de referência a situações 

anteriores, ou estabelecem seu próprio passado através da repetição.” (idem, 

p.10). Essa continuidade é mantida pela utilização de elementos antigos na 

elaboração de novas tradições inventadas; sabe-se que sempre é possível 

encontrar 



 290 

 

(...) no passado de qualquer sociedade, um amplo repertório destes elementos; 
e sempre há uma linguagem elaborada, composta de práticas e comunicações 
simbólicas. Às vezes, as novas tradições podiam ser prontamente enxertadas 
nas velhas; outras vezes, podiam ser inventadas com empréstimos fornecidos 
pelos depósitos bem supridos do ritual, simbolismo e princípios morais e oficiais 
(...) (HOBSBAWM, 1984, p. 14). 
 

Citando Seiwert, Usarski nos alerta que o importante, na invenção das 

tradições, é “julgar se o estado atual de sua tradição está ‘afinado’ com um 

conjunto de alegados ‘fundamentos’ cruciais para a identificação daquele sistema” 

(USARSKI, 2004, p. 346). No processo de atuação em uma nova situação, a 

comunidade ou os indivíduos se arriscam a perder a identidade - ao mesmo 

tempo, é necessário que suas raízes históricas, religiosas e memórias sejam 

preservadas como referencial. 

Em nosso estudo, percebemos que os dançarinos brasileiros se colocam 

mais como continuadores de uma tradição do que propriamente como criadores 

de elementos novos. Por estar a dança em seu primeiro estágio, não encontramos 

tentativas de inovação, que, aparentemente, seriam vistas como heréticas diante 

da tradição a ser preservada. 

A lógica é de que, antes de inventar, renovar ou modificar qualquer tradição, 

é preciso possuir uma identidade consolidada. Não se pode inventar uma tradição 

a partir de uma posição neutra ou liminal, na qual não se sobressaiam parâmetros 

mínimos. Como observamos anteriormente, os dançarinos brasileiros vivem um 

momento de definição, no qual se agarram fortemente a tradições aprendidas na 

Índia e tidas por eles como a quintessência da ortodoxia. Ao mesmo tempo, não 

conseguem escapar de elementos de sua religião “de berço”. 

Acreditamos que apenas o tempo e um crível apaziguamento do “furor da 

ortodoxia” venham a dar uma resposta sobre a configuração da dança hindu no 

Brasil. Em princípio, cremos que, no momento em que se configurar uma 

identidade própria, uma dança hindu brasileira, será possível a produção de uma 

nova tradição dessa modalidade de arte em nosso país.   

 

 



 291 

VIII.5 Conclusão ao Capítulo 

 

É interessante observar o modo de apropriação da dança hindu pelos 

brasileiros. Essa forma de arte, tão antiga quanto rica, foi internalizada a partir de 

uma jornada que incluiu a identificação com valores estéticos (identidade indiana), 

o respeito a tradições religiosas (identidade hinduísta) e a guarda e promoção das 

mesmas (identidade quase-brâmane). Apesar de todos os cuidados – e, 

certamente, em função deles – vemos uma prática estética e ritualmente rica, mas 

não inovadora. É possível que esse “abraçar-se à tradição” esteja ligado à 

ausência de bailarinos indianos entre nós e à distância geográfica que separa os 

dois países. Enquanto na Índia a dança encontrou serenidade suficiente para se 

destradicionalizar, no Brasil quaisquer iniciativas nesse sentido ainda são vistas 

como inconseqüentes. Diante de um quadro teórico que analisa etapas de 

transplantação religiosa, é uma reação previsível. Assim como é previsível que 

inovações só venham a acontecer no momento em que se estabelecer, de fato, 

uma dança hindu brasileira. 

 



 292 

Namaskar: Considerações finais 

 

Iniciamos esse trabalho introduzindo o leitor ao universo da dança hindu e 

levantando as transformações que ela enfrentou em sua destradicionalização. 

Esse trabalho foi realizado em três blocos, dos quais o primeiro dedicado ao 

mapeamento/contextualização da dança hindu no Brasil; no segundo, 

visualizamos o processo de destradicionalização da dança na Índia até sua 

chegada ao Ocidente; e, no terceiro, fizemos uma aproximação teórica das 

inovações na dança; nesse bloco observamos, ainda, o complexo perfil dos 

dançarinos brasileiros no que se refere à relação com a arte e com a religiosidade.  

Explicitamos, inicialmente, as profundas mudanças por que passou a dança 

hindu, principalmente no que respeita à sua universalização. A 

destradicionalização experimentou quatro fases, apresentadas sob a forma de 

itens de estudo. Na primeira fase, “Do Templo ao Teatro”, percebemos o acesso 

de indivíduos das castas inferiores ao universo semântico da dança 

(sanscritização); observamos, também, a rápida secularização por que passou a 

sociedade indiana desde a Independência do país, em 1947, e a autocrítica que 

ela impôs à sociedade. Observamos, por fim, que a dança hindu deixou a 

condição de “símbolo de casta” (devadasi) para se tornar símbolo de religião 

(Hinduísmo). 

Na segunda fase, “Do Hinduísmo às outras religiões da Índia”, 

acompanhamos a apropriação da dança por indivíduos de outras religiões, que 

implicou, fundamentalmente, na transformação da arte em bem nacional e não 

mais religioso. Essa passagem se deu nos anos 60 e implicou, por exemplo, na 

aproximação de cristãos (como Francis Barboza) e sikhs (Navtez Johar). Implicou, 

também, no emprego e na expansão do código semântico da dança para a 

expressão de elementos religiosos não-hindus. 

Na terceira fase, “Da Índia ao Ocidente”, observamos como a diáspora 

indiana impôs novos elementos à destradicionalização da dança hindu. Como 

estabeleceu dois momentos, um de concessões e outro de retorno harmônico à 



 293 

tradição. A arte passou a ser difundida como bem cultural valorizado e, ao mesmo 

tempo, manteve suas características de bem nacional indiano. 

Por fim, na quarta fase – “Do Brasil à Índia” -, observamos o complexo e 

fascinante processo de apreensão da dança por um grupo de brasileiros. 

Verificamos como se deu esse processo, nascido na maré orientalista da 

Contracultura e das necessidades espirituais de uma sociedade aberta a novas 

ofertas religiosas. Delimitamos, por fim, um perfil dos bailarinos brasileiros, com 

sua visão de mundo, idiossincrasias e atribuições de valor à arte.  

Nosso trabalho mostrou que, entre nós, a dança hindu vive uma fase 

equivalente à por ela vivida na Índia em tempos remotos; uma etapa de profundo 

relacionamento com valores hindus e de severas restrições a quaisquer tentativas 

de modernização. Nesse contexto, os bailarinos assumem uma identidade “quase-

brâmane”, caracterizada não só pela adoção de valores hindus (expressos na 

estética, comportamento, temas e repertórios de dança), mas por uma atitude 

ultra-ortodoxa em relação à religião.   

Percebemos, a partir de um construto teórico, que a fidelidade radical a 

valores transplantados explicita a fase intermediária entre o desenraizamento da 

própria tradição e o enraizamento na nova tradição – um momento em que a 

insegurança leva à expressão de uma adesão radical ao novo. Concluímos 

observando que os bailarinos estarão aptos a inovar na dança – a secularizá-la – 

no momento em que tiverem concluído o processo de passagem de uma tradição 

a outra. 

Como observação final, relativa a uma perspectiva de futuro para a dança 

hindu entre nós, pensamos que é interessante observar a rápida aproximação – 

motivada essencialmente por fatores econômicos – entre Brasil e Índia. É provável 

que ela exerça influência também sobre a cultura, e que isso gere mais interesse 

pela arte nascida nas imediações dos templos hindus há muitos séculos. Em 

nossa pesquisa observamos que, atualmente, as academias e centros de dança 

brasileiros possuem cerca de 200 praticantes, que podem se tornar potenciais 



 294 

replicadores da arte. 229  Acreditamos que a dança hindu possui grandes 

possibilidades de se popularizar – o que aconteceu, nos últimos 50 anos, com 

outra prática hindu/indiana, o Yoga - e, com isso, ingressar em uma segunda fase, 

de maior liberdade criativa.  

Pedimos licença para finalizar este trabalho com uma consideração poético-

religiosa: o espraiamento da dança hindu, sua incorporação à vida de sociedades 

tão distintas como a indiana e a brasileira, concretiza o mito da criação da dança, 

no qual Shiva deixa seu trono e se converte em senhor do universo... dançando. 

                                                 
229

 Há dois casos notáveis que confirmam essa afirmação: o primeiro é o da jovem Josiane de Almeida, de 

Porto Alegre, que embarcou para a Índia depois de alguns meses de estudo da dança para ganhar novas 

informações. No momento em que apresentamos esta pesquisa, ela está iniciando trabalhos em sua própria 

academia. O segundo caso é de Juliana, jovem de Curitiba que teve uma introdução à dança hindu por quatro 

meses e que agora se encontra na Índia, concluindo um período de aprendizado de seis meses.    



 295 

 

BIBLIOGRAFIA 
 

Livros 

 

ANTONIAZZI, Alberto, Por que o panorama religioso no Brasil mudou tanto? 

Paulus, São Paulo, 2004.  

 

ANAND, Subhash, Major Hindu Festivals: A Christian Appreciation. Bombay: St. 

Paul Publications, Índia, 1991. 

 

_______________, Hindu Inspiration for Christian reflection: towards a Hindu-

Christian Theology, Gujarat Sahitya Prakash, India, 2004.   

 

ANTOUN, Richard, Muslim Preacher in the Modern World, Princeton University 

Press, 1989, New Jersey.  

 

ASAD, Talal, The Idea of an Anthropology of Islam, Georgetown University Center 

for Contemporary Arab Studies, 1986, Washington.  

 

ASCHEMAN, Thomas,  Mission in Profetic Dialogue. Mission Secretariat – Divine 

Word Missionaries, Roma, 2004.  

 

AZEVEDO, Sonia, O Papel do Corpo no Corpo do Ator. São Paulo: Editora 

Perspectiva, 2002.  

 

BANERJI, Projesh, Basic Concepts of Indian Dance. Varanasi: Chaukambha 

Orientalia,  1984.  

 

BARBOZA, Francis, Christianity in Indian Dance Forms. Delhi: Sri Satguru 

Publications, 1990.  

 

BALANDIER, Georges, Antropologia Política. Difusão Européia do livro. Editora da 

Universidade de São Paulo, 1969.  

 



 296 

BHARUCHA, Rustom, Chandralekha: Woman, Dance Resistance, An imprint of 

Harper Collins Publishers India, New Delhi, 1995.  

 

BHAGAVAD – GITA, Português. Bhagavad-Gita: como Ele é. Tradução de 

Bhaktivedanta Swami Parabhupada. 2ª ed. The Bhaktivedanta Book Trust 

International, Lisboa: 1995.  

 

BÍBLIA Sagrada, Edição Pastoral. São Paulo: Paulinas 1990.  

 

BOON, James. Sylphs, and Siwa, Allegorical Machineries in the Text of Balinese 

Culture. In: TURNER, Victor; BRUNER, Edward, The Anthropology of Experience. 

Chicago: Illinois Book Edition, 1986. p. 239-260. 

 

BOWKER, John, Para entender as Religiões: As grandes religiões mundiais 

explicadas por meio de uma combinação perfeita de texto e imagens. Editora 

Ática, São Paulo, 1997.  

 

BRAGA, Rosanna (coord.), Dança Indiana. São Paulo: Editora Escala, 2001.  

 

CAMPBELL, Joseph, O Poder do Mito. Tradução de Carlos Felipe Moisés. São 

Paulo: Associação Palas Athena, 1990.  

 

CHHIBBAR, Y., From Caste to Class: A study of the Indian Middle Class. 

Assoiciated Publishing House, New Delhi, 1968.  

 

DANIÉLOU, Alain, Shiva e Dioniso: A Religião da Natureza e do Eros. Tradução 

de Edison Darci Heldt. São Paulo: Martins Fontes, 1989. 

 

DANTAS, Mônica, Dança: O enigma do movimento. Porto Alegre: Ed. 

Universidade/UFRGS, 1999. 

 

DAS, Manish, Hindu Iconography, In: Shabda Shakti Sangam, MATAJI, V. (ed.), 

Jeevan-Dhara Sadhana Kutir, Rishikesh 1995. 

 

DE ROSE, Mestre, Faça Yôga antes que você precise (Swásthya yôga Shástra). 

São Paulo: Martin Claret, 1995. 



 297 

 

DE SMET, Richard; NEUNER, Joseph, Religious Hinduism. Mumbai: St. Pauls, 

1997.  

 

DUBE. S., India’s Changing Villages. Allied Publishers Private Limited. New Delhi, 

1958.  

  

DUMONT, Louis, Homo Hierarchicus: The Caste System and Its Implications. 

Translated by Mark Sainsbury, Louis Dumont, Basia Gulati. Chicago: The 

University of Chicago Press, 1980. 

 

______________, A Folk Deity of Tamil Nad: Aiyangar, the Lord. In: Religion in 

India, T.N. MADAN, Oxford, 1992. 

 

ECK, Diana, Darsan: Seeing the Divine Image in India. New York: Columbia 

University Press, 1985.  

 

FALLON, P., Image Worship In: Religious Hinduism. DE SMET, R.; NEUNER, J. 

(ed). Mumbai, St. Pauls, 1997. 

 

GAMA, Uberto, Mudrás: Gestos Magnéticos do Yôga. Curitiba: Instituto Cultural 

Vidya, 1989. 

 

GARAUDY, Roger, Dançar a Vida. Tradução de Glória Mariani, Antônio 

Guimarães Filho. Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 1980.   

 

GEERTZ, Clifford, Islam Observed. Chicago Press,1968. 

 

______________, A Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: LTC – Livros 

Técnicos e Científicos, 1989.  

 

______________, Negara: O Estado Teatro no Século XIX. Rio de Janeiro: 

Editora Bertrand Brasil, 1991.  

 

______________, O Saber Local: Novos ensaios em antropologia interpretativa. 

Tradução de Vera Mello Joscelyne. Petrópolis: Editora Vozes, 1997.   



 298 

 

GHOSH, Manmohan, Nandikesvara’s Abhinayadarpanam: A Manual of Gesture 

and Posture Used in Ancient Indian Dance and Drama. 3ª ed. Calcatta: Manisha 

Granthalaya Private Limited, 1975.   

 

GOPAL, Ram; DADACHANJI, Serozh, Indian Dancing. London: Phoenix House 

Limited, 1951.  

 

GOVINDA, Anagarika, Art & Meditation. Delhi: Book Faith India, 1999.  

 

GRIFFITHS, Bede, Retorno ao centro, o conhecimento da Verdade – o ponto de 

reconciliação de todas as religiões. IBRASA, Instituição Brasileira de Difusão 

Cultural Ltda., São Paulo: 1992.  

 

GUERREIRO, Silas (org.), O Estudo das Religiões: desafios contemporâneos. São 

Paulo, Paulinas, 2003.  

 

GUY, John, Palavra Sagrada Imagem Sagrada: A arte do livro na Índia. In Culturas 

do Índico. Portugal: Comissão Nacional para as Comemorações dos 

Descobrimentos Portugueses, 1998. pp. 151-160.  

 

HANNA, Judith, To dance is Human: Some Psychological Bases of an Expressive 

Form. BLACKING, John. In The Anthropology of the Body.  New York: Academic 

Press, 1977. pp. 211- 232. 

 

HANH, Tich, Vietnã: flor de lótus em mar de fogo. Paz e Terra, 1968. 

 

HOBSBAWM, Eric; RANGER, Terence, A Invenção das Tradições. Rio de Janeiro: 

Paz e Terra. 1984. 

  

IYER, Bharatha. Kathakali, New Delhi: Oriental books reprint Corporation, 1983. 

 

JANSEN, Eva (comp.), O Livro das Imagens Hinduístas. Tradução de Maria 

Beatriz Junqueira de Oliveira. São Paulo: Totalidade Editora Ltda, 1995.  

 



 299 

JAIN, Prakash, Five Patterns of Indian Emigration. In: Global Migration of Indians: 

Saga of Adventure, Enterprise, Identity and Integration, by MOTWANI, J. BAROT-

MOTWANI, J. (ed). National Federation of Indian American Associations, New 

York, 1989. 

  

KHOKAR, Mohan, The splendours of Indian Dance. New Delhi: Himalayan books, 

1985.  

 

KNITTER, Paul, Introducing Theologies of Religions. Orbis Books, Maryknoll, New 

York, 2002. 

 

KOTHARI, Sunil, Bharata Natyam. Mumbai: Marg Publications, 1997. 

 

KUMAR, Prem, Language of Kathakali: a guide to mudras. Allahabad: Kitabistan, 

1948. 

 

KUPER, Adam, Culture: The Anthropologists’ Account. Harvard Univesity Press, 

London, 2000.  

 

LÉVI-STRAUSS, Claude, O Pensamento Selvagem. São Paulo: Companhia 

Editora Nacional, 1970.  

 

MATAJI, V. (ed.), Shabda Shakti Sangam, Jeevan-Dhara Sadhana Kutir, Rishikesh 

1995. 

 

MADAN, T., Secularism in its Place. In Religion in India, MADAN. T. (ed). Oxford 

University Press, New Delhi, 1992. 

 

MARDONES, J., A vida do símbolo: a dimensão simbólica da religião. Paulinas, 

São Paulo, 2006. 

 

MIRANDA, Pierre, Mythology: Selected Readings. Penguin Books Ltd. Baltimore, 

1972. 

 

MOFFETT. S., A History of Christianity in Asia: Volume I: Beginnigns to 1500. 

Orbis Books, Maryknoll, New York, 1998. 



 300 

 

MONTGOMERY, Robert, The diffusion of religions: A sociological perspective, 

Landham, MD: University Press of America, 1996. 

  

MUKHERJEE, Ajit; KHANNA, Madhu, The Tantric Way: Art. Science. Ritual. 

London: Thames and Hudson, 1977.  

 

OSHO, Rajneesh, Teologia Mística: discursos sobre o tratado de São Dionísio.  

São Paulo: Madras Editora Ltda., 1980. 

 

PANIKKAR, K., A Dominação Ocidental na Ásia: Do século XV aos nossos dias 

(Vol.II). Editora Saga, Rio de Janeiro, GB, 1965. 

 

PARTHASARATHY, A., The Symbolism of Hindu Gods And Rituals. Bombay:  

Arun Mehata Vakil and Sons LTD, 1985.  

 

PEREIRA, C., O que é contracultura. São Paulo: Editora Brasiliense, 1984.  

 

RAGHAVAN, G., Introducing India. Indian Council for cultural Relations, New 

Delhi, 1978. 

 

ROSAZAK, Theodore, A Contracultura. Petrópolis: Editora Vozes, 1972. 

 

RADHAKRISHNAN, Sarvapalli, Hindu View of Life. Unwin Books, London, 1927. 

 

RUSSO, Jane, O Corpo Contra a Palavra: As Terapias Corporais no Campo 

Psicológico dos Anos 80. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 1993.  

 

RESENDE, Paulo-Edgar, O arco do Sagrado e do Profano In O Estudo das 

Religiões: desafios contemporâneos. GUERREIRO, S. (org.), São Paulo, Paulinas, 

2003.  

 

RAMM-BONWITT, Ingrid, Mudrás: As mãos como símbolo do Cosmos. São Paulo: 

Editora Pensamento, 1987. 

 



 301 

RAO, Krishna; DEVI, Chandrabhaga, A Panorama of Indian Dances. New Delhi: 

Sat Guru Publications, 1999.  

 

SAHI, Jyothi, Search for the spiritual in art in the context of inter-faith harmony. In 

Shabda Shakti Sangam. MATAJI, V. (ed.), Jeevan-Dhara Sadhana Kutir, 

Rishikesh, 1995.  

   

SAID, Edward, Orientalismo: O Oriente como Invenção do Ocidente. Companhia 

das Letras. São Paulo, 1978.  

 

SARABAI, Mrinalini, Indian Dancing. Bombay: Bharatiya Vidya Bhavan, 1967.  

 

_______________, Understanding Bharata Natyam. Ahmadabad: The Darpana 

Academy of Performing Arts, 1981.   

 

SHAH, Girish, Glory of Indian Culture. Delhi: Diamond Pocket Books Pvt. Ltd., 

2000. 

 

SHETH, D., Caste and the Secularization Process in India, In Contemporary India 

transitions. DE SOUZA, Peter (ed.), Sage Publications, New Delhi, 2000. pp. 237-

263.  

 

SHETH, Pravin, Indians in América: One Stream, Two Waves, Three Generations. 

Rawat Publications, New Delhi, 2001.  

 

SHUKLA, Sandhya, India Abroad: Diasphoric Cultures of Postwar America and 

England.  Princeton University Press, London, 2003.  

 

SIEPIERSKI, Paulo, Apresentação in O Estudo das Religiões: desafios 

contemporâneos. GUERREIRO, Silas (org.), São Paulo, Paulinas, 2003.  

 

SINGH, B., India’s Culture: The State and the Arts and Beyond. Oxford University 

Press, Delhi, 1998. 

 

STIERNLIN, HENRI, Hindu India: From Khajuraho to the Temple city of Madurai. 

Benedikt Taschen, Verlag GmbH, Cologne, 1998.  



 302 

 

STOLL, Sandra, Espiritismo à Brasileira. Edusp e Editora Orion, 2003. 

   

TERRIN, Aldo, Antropologia e Horizontes do Sagrado: culturas e religiões. Paulus, 

São Paulo, 2004.   

 

THE WORLD’S RELIGIONS: The Religions of Asia, London: Routledge, 1988 e 

1990.  

 

THE INDIAN DIASPORA, Ministry of External Affairs order, New Delhi, agosto de 

2000. 

 

THOMAS, P., Hindu Religion Customs and Manners, Bombay: D. B. Taraporevala 

sons and co. private limited, 1975. 

 

TULE. Philipus, Longing for the House of God, Dwelling in the House of the 

Ancestors: Local Belief, Christianity, and Islam among the Kéo of the Central 

Flores. Anthropos Institut e.V. Germany, 2004. 

 

TURNER, Victor, O Processo Ritual: Estrutura e Anti-estrutura. Petrópolis: Editora 

Vozes, 1974.   

 

_____________, Dramas, Fields and Metaphors, Ithaca, New York: Cornell 

University Press, 1974.  

 

_____________, From Ritual to Theatre: The human seriousness of Play. New 

York: PAJ publications, 1982.  

 

UMRIGAR, Thrity, A Distância entre nós, Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2006. 

 

USARSKI, Frank (org). O Budismo no Brasil, São Paulo: Editora Lorosae, 2002.  

 

VELHO, Gilberto (org.), Arte e Sociedade: Ensaio de Sociologia da Arte. S. D.  

 

VIANNA, Hermano, O Mundo Funk Carioca. Rio de Janeiro: Jorge Johar Editor, 

Ltda. 1997.  



 303 

 

VILHENA, Luís, O Mundo da Astrologia: Estudo Antropológico. Rio de Janeiro: 

Jorge Johar Editor, 1990.  

 

VIER, Frederico (coord. geral), Compêndio do Vaticano II: Constituições decretos 

declarações. 19ª edição, Editora Vozes, Petrópolis, 1987.  

 

VIVEKANANDA, SWAMI, O que é religião. Rio de Janeiro: Lótus do Saber, 2004. 

 
WACQUANT, Loïc, “Body and Soul – notebooks of an apprentice boxer”, 1ª 

edição, Oxford: Oxford University Press, 274, 2003. 

 

YUNUS, Muhammad. (com Alan Jolis). O Banquerio dos pobres.   Editora Ática, 

São Paulo, 2006.  

 

ZIMMER, Heinrich, Filosofias da Índia. São Paulo: Editora Palas Athena, 1986. 

 

Artigos acadêmicos 

 

ALVES, Daniel, Sobre a transitoriedade das identidades religiosas e sua 

repercussão nas estatísticas: reflexões a partir de um estudo de caso numa 

comunidade budista. In Religião e Sociedade, Rio de Janeiro, vol. 26, no 1,  2006, 

pp. 62 – 82   

 

BENESH, Rudolf; BENESH, Joan, The Benesh Movement Notation. In 

BLACKING, John. The Anthropology of  the Body.  New York: Academic Press, 

1977. P. 331 – 342.  

 

BURGER, Maya, What Price Salvation? The Exchange of Salvation Goods 

between India and the West, In Social Compass, n. 53(1), 2006, pp.81-90. 

 

CAMPBELL, Colin, A Orientalização do Ocidente: Reflexões sobre uma nova 

Teodicéia para um novo milênio. In Religião e Sociedade, vol. 18, 1997, pp 5 – 22.  

 



 304 

COUTINHO, Tiago, Do Êxtase religioso ao Ecstasy festivo: uma análise simbólica 

e performática dos festivais de música eletrônica. In Religião e Sociedade, vol. 26 

no.1,  2006, pp 135 - 157.  

 

JUNIOR, Calil, Entre o público e o privado; Sathya Sai Baba e o oriente no campo 

religioso brasileiro. In Religião e Sociedade, vol. 26, n. 1, 2006, pp. 115-133. 

 

LAL, Vinay, Diaspora Purana, The Indic Presence in the World. In The 

International Indian 10, n. 6, fev. 2003. 

 

MOTTA, R., Body Trance and Word Trance in Brazilian Religion. In Current 

Sociology, março de 2005, vol. 53 (2), pp. 293-308. SAGE publications, London, 

Thousand Oaks and New Delhi. 

 

SCHECHNER, Richard. Magnitudes of Performance. In TURNER, Victor; 

BRUNER, Edward. The Anthropology of Experience. Chicago: Illinois Book Edition, 

1986, pp. 344 – 372.  

 

SHIVA, Rea, The Divine Dance. In Yoga Journal. Califórnia: n. 3, pp. 92-93, 

julho/agosto de 2002.  

 

USARSKI, Frank, (Re)Making Tradition in an International Tibetan  

Buddhist Movement: A Lesson from Lama Gangchen and Lama Michel, In  

Steven Engler; Gregory P. Grieve (eds.): Historicizing Tradition,  

Berlin: deGruyter 2005, p. 345-356. 

 

WALTON, C., Unitarianism and early American interest in Hinduism. In: Philocrites: 

Liberal Essays, 1.18.03.  

 

 

Artigos acadêmicos em fontes eletrônicas 

 

ANDRADE, J. “Imagens que falam: Uma aproximação da Iconografia Hindu” , in 

REVER, nº 4, ano 6, 2006, pp. 1 a 17, disp. em 

<http://www.pucsp.br/rever/rv4_2006/p_andrade.pdf> (c. 22.02.07). 
 



 305 

ANTHONY GIDDENS, entrevista com, in Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 8, 

nº 16, 1992, pág. n.d., disp. em <http://www.cpdoc.fgv.br/revista/arq/179.pdf> 

(c. 20.02.07). 

 

APOLLONI, R., “Entre a Cruz e o Asana: Respostas cristãs à popularização do 

Yoga no Ocidente”, in REVER, nº 3, ano 4, 2004, pp. 50 a 73, disp. em 

<http://www.pucsp.br/rever/rv3_2004/p_apolloni.pdf > (c. 10.01.07). 

 

BARBOZA, F., “The Divine Origin of Dance in India”, art. disp. em 

<http://www.drbarboza.com> (c. 03.12.05). 

 

BAUMANN, Martin: “Organising Hindu temples in the European Diaspora, 

divergent models.” In: A New voice in European Hinduism, art. disp. em 

<www.baumann-martin.de/EASR-Tamil-H-Panel.html> (c. 10.08.06) 

 

DAWER, J. e RAMPHAL, V. Francis Barboza. In Department of Study of 

Religions/SOAS, University of London, 2000, art. disp. em: 

http://www.soas.ac.uk/Religions/comeandmeet/2000/barboza.htm 

 

GIRI, K., “Dance is my Heartbeat”, In Hinduism Today, set./out. 2001. Disp. em 

<http://www.hinduismtoday.com/archives/2001/7-8/53_dance.shtml> (c. 08.08.06). 

 

GUERREIRO, S., “O Movimento Hare Krishna no Brasil: uma interpretação da 

cultura védica na sociedade ocidental”, in REVER, nº 1, ano 1, 2001, pp. 44 a 56, 

art. disp. em < http://www.pucsp.br/rever/rv1_2001/p_guerri.pdf> (c. 05.12.06). 

 

KUMAR, Ratna, Indian Dance in the Diaspora. Art. disp em 

<http://www.bojoli.com> (c. 03.03.06) 

 

LAL, Vinay, Reflections on the Indian Diaspora: What is the Indian Diaspora, and 

what makes it Indian? Art. disp. em: 

<www.sscnet.ucla.edu/southasia/Diaspora/reflect.html> (c. 08.08.06). 

 

LUNKENS-BULL. R., Between Text and Practice: Considerations in the 

Anthropological Study of Islam, in: Marburg Journal of Religions, vol. 4, n. 2, dez. 



 306 

1999, art. disp. em <http://web.uni-

marburg.de/religionswissenschaft/journal/mjr/lukensbull.html> (c. 28.06.05). 

 

MARIANO, Ricardo, “Secularização do Estado, liberdades e pluralismo religioso”, 

In 3er Congreso Virtual de Antropología y Arqueología, artigo disponível em 

<http://www.naya.org.ar/congreso2002/ponencias/ricardo_mariano.htm#_ftn1>  

(c. 23.02.07). 

 

MELWANI, L. Toronto, Canada: Hinduism Arrives In Style. In Hinduism Today, jan. 

a março de 2005. Disp. em <http://www.hinduismtoday.com/archives/2005/1-3/18-

29_toronto.shtml> (c. 08.08.06). 

 

MORENO, L., “O Sonho de Desbravar a Amazônia”, in Jornal da USP, n.d., em 

<http://www.usp.br/jorusp/arquivo/2000/jusp508/manchet/rep_res/rep_int/especial1

.html> (c. 13.02.07). 

 

PIERUCCI, Flávio, “Secularização em Max Weber. Da contemporânea serventia 

de voltarmos a acessar aquele velho sentido”, In Revista Brasileira de Ciências 

Sociais, v. 13, n. 37, jun/98, p. 43-73. Art. disp. em  

<http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0102-

69091998000200003&script=sci_arttext> (c. 23.03.07). 

 

RAMACHANDRAN, Bharata Natyam – Classical Dance of the Ancient Tamils. First 

International Conference Seminar of Tamil Studies, Kuala Lumpur, Malaysia, 1966. 

Disp. em <http://www.tamilnation.org/culture/dance/index.htm> (c. 27.07.06). 

 

SAMAT, S., “A Javenese Kingdom in North and East in the 13th Century”, art. disp. 

em Daily News, ed. de 19.05.03, disp. em 

<http://www.dailynews.lk/2003/06/19/letters.html#5> (c. 11.01.07) 

 

SRINIVASAN, R. Bigotry and Prejudice: The Depiction of Hinduism in the West. Art 

disp. em <http://www.rediff.com/news/2006/feb/01rajeev.htm> (c. 03.03.06). 

 

UPADHYAY, R., “Sufism in India: Its origin, history and politics”, in South Asia 

Analysis Group, paper n. 294, de 16.02.04, disp. em 

<http://www.saag.org/papers10/paper924.html> (c. 17.01.07). 



 307 

 

 

Fontes eletrônicas 

 

ANDREA ALBEGARIA, dançarina hindu, inf. disp. em  

<http://br.geocities.com/albergaria_andrea/indian_dance_atibaia.html> 

(c. 10.01.07). 

 

APSARA MENAKA, mitologia da dança, inf. disp. em 

<http://www.mythfolklore.net/india/encyclopedia/sakuntala.htm> (c. 24.01.07). 

 

ARTES CLÁSSICAS INDIANAS, definições em <http://ml.wikipedia.org>  

(c. 12.02.07). 

 

ARTISTAS ESPECIALIZADOS EM CULTURA INDIANA, inf. em 

<http://www.indiaconsulate.org.br/comercial/a_india_no_brasil/contacts.htm>  

(c. 04.09.06). 

 

ASIAN/PACIFIC AMERICAN HERITAGE, informações sobre em 

<http://www3.kumc.edu/diversity/ethnic_relig/apahm.html> (21.01.07). 

 

BHÁVANA RYA, apresentação em homenagem ao Beato Frei Galvão, inf. em  

<http://www.metro.sp.gov.br/aplicacoes/news/tenoticiasview.asp?id=65654364H7&

categoria=6540CF&idioma=PO&secao=ACONTECENDO> (c. 13.02.07). 

 

BHÁVANA RYA E CIA. ODISSI BRASIL, website oficial 

 <http://www.odissibrasil.com> (c. 13.02.07). 

 

BIA OCOUGNE, dançarina hindu, website oficial <http://www.biaocougne.com.br> 

(c. 13.02.07). 

 

CENSO DE 2001 DO REINO UNIDO, disp. em 

<http://www.statistics.gov.uk/census/default.asp> (c. 13.02.07). 

 

CONCÍLIO VATICANO II, documentação completa disp. em 

<http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_po.htm>  



 308 

(c. 13.02.07). 

 

CONSTITUIÇÃO INDIANA, texto disp. em 

<http://en.wikipedia.org/wiki/Constitution_of_India> (c. 13.02.07) 

 

COTHON MATHER, biografia em <http://www.bartleby.com/65/ma/Mather-C.html>  

(c. 02.02.07). 

 

CREDO DOS APÓSTOLOS, definição em <http://pt.wikipedia.org/wiki/Credo>  

(c. 01.02.07). 

 

DEMENIL MUSEUM, website oficial <http://www.demenil.org/> (c. 21.01.07). 

 

DRAVIDIANOS, povos, descrição em <http://en.wikipedia.org/wiki/Dravidians>  

(c. 13.02.07). 

 

ESCOLAS DE DANÇA INDIANA NOS ESTADOS UNIDOS, relação em 

<http://www.garamchai.com/danceschools.htm> (c. 21.01.07). 

 

ESPAÇO RASA, escola de dança hindu, website oficial  

<http://:www. espacorasa.art.br> (c. 07.01.07). 

 

ESTELAMARE DOS SANTOS, website oficial  

<http://www.estelamare.paulo.nom.br> (c. 10.01.07). 

 

GURUS SIKHS, relação de, <http://en.wikipedia.org/wiki/The_Sikh_Gurus>  

(c. 12.01.07). 

 

HINDUS NO REINO UNIDO, inf. disp. em 

<http://en.wikipedia.org/wiki/Hinduism_in_the_United_Kingdom> (c. 19.01.07). 

 

HISTÓRIA DO IMPÉRIO MOGUL (ou Mughal), inf. em 

<http://en.wikipedia.org/wiki/Mughal_Empire> (c. 12.01.07). 

 

JAINISMO, inf. gerais <http://www.bbc.co.uk/religion/religions/jainism/>  

(c. 11.01.07). 



 309 

 

KALAKSHETRA, centro de cultura indiana, website oficial 

<http://www.kalakshetra.net/> (c. 11.01.07). 

 

KALANIDHI FINE ARTS OF CANADA, website official 

<http://www.kalanidhifinearts.org/> (c. 13.01.07). 

 

KERALAKALAMANDALAM, escola de dança hindu, website oficial 

<http://www.kalamandalam.com/> (c. 11.01.07). 

 

LEELA SAMSON, inf. disp. em <http://www.artindia.net> (c. 12.01.07). 

 

MADAN GOPAL SINGH, músico, inf. em 

<http://www.navtejjohar.com/Musicians.htm> (c. 17.01.07) 

 

MAHARISHI MAHESH YOGUI, website oficial nos Estados Unidos 

<http://www.maharishi.org/> (c. 20.01.07). 

 

MAJAPAHIT, império, inf. gerais em <http://en.wikipedia.org/wiki/Majapahit>  

(c. 11.01.07). 

 

MENAKA THAKKAR DANCE COMPANY, escola de dança hindu, website oficial 

<http://www.menakathakkardance.org/> (21.01.07). 

 

MOHAMMAD ALI JINAH, biografia disp. em 

<http://en.wikipedia.org/wiki/Muhammad_Ali_Jinnah#Founding_Pakistan>  

(c. 12.07.07) 

 

MUHAMMAD YUNNUS, biografia disp. em 

<http://nobelprize.org/nobel_prizes/peace/laureates/2006/yunus-lecture-en.html> 

(c. 19.01.07). 

 

MUDRÁS, definição genérica em <http://en.wikipedia.org/wiki/Mudra>  

(c. 07.01.06). 

 



 310 

NATYA DANCE THEATRE (NDT), escola de dança hindu, website oficial 

<http://www.natya.com/-pages/-frames/artisticdir.html> (c. 21.01.07). 

 

NAVTEJ SINGH JOHAR, website oficial <http://www.navtejjohar.com/about.htm> 

(c. 11.01.07). 

 

NOSTRA AETETE, documento do Vaticando, disp. em 

<http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html> (c. 13.02.07). 

 

ORGANIZAÇÃO BRAHMA KUMARIS, website oficial no Brasil: 

<http://www.bkumaris.org.br/indexs.htm> (c. 07.01.07). 

 

PILATES, método, inf. disp. em: <http://www.pilatesfoundation.com/> (c. 17.01.07). 

 

RABINDRANATH TAGORE, biografia disp. em 

<http://nobelprize.org/nobel_prizes/literature/laureates/1913/tagore-bio.html>  

(c. 11.01.07). 

 

RAMA, Herói do épico “Ramayana”, inf. gerais em 

<http://en.wikipedia.org/wiki/Rama> (c. 12.01.07) 

 

RAMAA BHARADVAJ, dançarina hindu, website oficial 

<http://www.ramaadance.com/> (c. 21.01.07). 

 

SAI BABA, movimento no Brasil, inf, disp. em  

<http://www.sathyasai.org.br/> (c. 07.01.07); 

e em <http://www. saibababrasil.com.br> (c. 07.01.07). 

 

SAMPRADAYA DANCE CREATIONS, companhia de dança, website oficial 

<http://www.sampradaya.ca/> (c. 21.01.07). 

 

SIKHISMO, informações gerais em 

<http://www.bbc.co.uk/religion/religions/sikhism/index.shtml> (c. 12.01.07). 

 



 311 

SINDHIS, GUJARATHIS, informações gerais em 

<http://www.wikipedia.org/wiki/Sindhi_people> (c. 12.01.07). 

 

SOCIEDADE TEOSÓFICA NA ÍNDIA, website oficial da sede de Adyar, 

<http://www.ts-adyar.org/> (c. 11.01.07). 

 

SRI AUROBINDO, biografia em <http://www.sriaurobindosociety.org.in/> (c. 

11.01.07). 

 

SWAMI VIVEKANANDA, biografia em 

<http://www.vivekananda.org/biography.asp> (c. 19.01.07). 

 

TAMIL, língua, informações gerais em 

<http://en.wikipedia.org/wiki/Tamil_language> (c. 19.01.07). 

 

TRIMURTI, conceito em <http://pt.wikipedia.org/wiki/Trimurti> (c. 22.01.07). 

 

VALLATHOL NARAYANA MENON, biografia disp. em 

<http://en.wikipedia.org/wiki/Vallathol_Narayana_Menon> (c. 11.01.07). 

 

 

Monografias 

 

ANDRADE, Joachim, Relevance of Indian Dance in Liturgy. 1990, graduação em 

Teologia, Institute of Jnana Deepa Vidyapeeth, Pune.  

 

 

Dissertações 

 

ANDRADE, Joachim. Estudo Antropológico sobre a dança indiana, UFPR, 2003.  

 

APOLLONI, R., Shaolin à Brasileira – Estudo sobre a presença e a transformação 

de elementos religiosos orientais no Kung-Fu praticado no Brasil, trabalho 

apresentado ao Departamento de Estudos Pós-Graduados em Ciências da 

Religião, PUC-SP, 2004. 

 



 312 

BARBOZA, Francis. Christian Themes Through Bharata Natyam. 1981. 

Dissertation (Master of Music (Dance) The Maharaja Sayajirao University of 

Baroda, Gujarat. 

 

 

Artigos em jornais e revistas 

 

AGÊNICA Globo, Favelas em Bombaim retratam o drama da miséria na Índia: 

Coração Financeiro Indiano Convive com a Pobreza sem Violência. In Gazeta do 

Povo, p. 29, 18.02.07, Curitiba.  

   

BERNARDES, Ernesto, Ioga (yoga) & medicina. In Época, Editora Globo, n. 425, 

10.07.06.  

 

DEVIKA, V. R. New Idiom in Dance. In The Hindu, 11.01.01, Chennai, Índia. 

 

CÔRTES, C. e BOCK, L., Irresistível, Medicina e Bem-estar. In Isto É, n. 1789, 

21.01.04. 

 

JACOB, Rachel. Viralmali´s last Devadasi, In The New Indian Express,  26.09.05, 

Chennai, India.  

 

NAIR, Sangeetha, A priest and a dancer, In The Statesman Kolkata Pus. 01.09.05, 

Kolkata. 

 

SAGAR, P., The Hindu, de 14.04 a 15.05 de 2000, Hyderabad. 

 

Documentos em vídeo 

 

NRITYANJALI – I. Produção de Dr. Francis Barboza SVD. Bombay: Gyan Ashram, 

Institute of Performing Arts. Vídeo cassette (57 min.) PAL. Son. , color.  

 

NRITYANJALI – II. Produção de Dr. Francis Barboza SVD. Bombay: Gyan 

Ashram, Institute of Performing Arts. Vídeo cassette (60 min) PAL. Son, color.  

 

 



 313 

Outros documentos 

 

FEDERAÇÃO DE YÔGA DO ESTADO DO PARANÁ. Carta enviada a deputados 

federais solicitando apoio parlamentar ao projeto de lei no 4680/2001, que trata da 

proposta de regulamentação mínima das atividades profissionais de Yôga. 

Curitiba, agosto de 2001. 

 

BIANCO, B. A Saudade da Terra na América: Memória Cultural e Experiências de 

Imigrantes Portugueses na Intersecção de Culturas. Pesquisa de campo realizada 

durante o período em que foi professora-titular visitante em Estudos Portugueses 

na University of Massachusetts-Dartmouth, junto ao Departamento de Sociologia e 

Antropologia (1986-1991). 

 



 314 

ANEXO 1 – GLOSÁRIO DE TERMOS HINDUS 
 

A 
 
Abhayamudra - Gesto de conforto ou de afastamento do medo. 
Abhinaya – Termo formado pelo verbo “ni” (“receber”, “obter”), somado ao prefixo 
“Abhi” (“para”, “a fim de”). Significa a experiência adquirida, a transmissão do 
conhecimento. 
Alaripu - Desabrochar de uma flor.  
Alpana - Desenho feito no chão com farinha de arroz, principalmente no lugar da 
dança, muitas vezes para indicar a sacralidade do local.   
Anugraha - Conceder a Iluminação. 
Apsara - Celestial. 
Arati - Performance em que o dançarino executa três voltas com um prato de 
flores, incenso e luz diante frente da imagem da deidade, começando do lado 
esquerdo para o direito.  
Ardhachandra - Meia-lua. 
Artha - Nas línguas indianas essa palavra remete a múltiplos significados. Um 
deles é o de suposição. Também remete a riqueza. Essa palavra veio a ser 
utilizada na economia depois da publicação do “Artha Shastra” de Kautilya.  
Ashrama - É o lugar onde residem o professor e os discípulos. Também pode 
designar um mosteiro.  Simbolicamente, indica os quatro estágios pelos quais o 
ser humano deve passar segundo o sistema social védico: brahmacharya 
(celibato), grahasta (chefe da família), vanaprastha (afastamento da vida social) e 

sanyasa (renúncia ou ascese).  
Avatar – “Alguém que desce”, uma encarnação plena ou parcialmente dotada de 
poder divino. Alguém que desce para cumprir uma missão específica.  
 
 
B 
 

Bhagavati - Nome de um rio indiano. Também indica a mulher devota que segue 
a via do amor.  
Bhava - Sentir e expressar a emoção ou sentimento. 
Brahma - A primeira pessoa da Tríade hindu, freqüentemente representado com 
quatro braços e quatro rostos e portando diversos símbolos religiosos. É 
considerado o criador de todas as coisas.  
 
 
 



 315 

C 
 

Carnática - Um dos tipos de música clássica indiana que se originou na região de 
atual Estado de Karnataka.  
Chowka - A postura “de quadrado” no estilo de dança Odissi. 
 
 
D 
 
Damaru - Tipo de instrumento de percussão assemelhado ao tambor, com duas 
superfícies de toque. 
Darpanam - Etimologicamente, “espelho”.  
Darsana - “Visão”. Normalmente é utilizado no sentido de “ver e ser visto” pela 
divindade. Também indica os seis sistemas filosóficos indianas, conhecidos como 
Darsanas.  
Devadasi - Serva do Senhor. Expressão utilizada especificamente para as 
dançarinas tradicionais do templo hinduísta.  
Dharma - Termo de múltiplos significados. Pode indicar o mérito, moral ilibada, 
virtude, verdade ou um modo de vida. Também é interpretado o caminho correto 
ou os princípios religiosos. Seu sentido mais verdadeiro, entanto, é “aquilo que 
contém tua verdadeira natureza”.  
 
 
G 
 

Gaja-hasta-mudra - Gesto do elefante (“gaja” é o termo para “elefante”).  
Gopis - Pastoras. São relacionadas a Krishna.  
Gotipua - Rapazes que dançavam no templo utilizando as vestimentas femininas. 
Essa tradição surgiu no Estado de Orissa quando havia escassez das mulheres na 
região.  
Guru - Mestre. 
Guru-shishya-parampara - Tradição de transmissão de conhecimentos de 
mestre a discípulo. É o modo de ensino tradicional da Índia, no qual mestre e 
aluno moravam no mesmo local. A formação abrangia todos os aspectos da vida. 
São elementos fundamentais nessa relação a devoção e a fidelidade por parte do 
aluno em relação ao mestre.  
 
 
 
 



 316 

H 
 

Hanuman - Deus-macaco. É personagem importante no clássico “Ramayana”. 
 

 

I 
 

Indra - Senhor do Céus. É a divindade ariana por excelência, sendo conhecido, 
em tempos mais antigos, como “O Destruidor de Fortalezas”. 
 
 
J 
 

Jatiswaram - Uma das danças no repertório da dança hindu.  
 
 
K 
 

Kalavanti chaveda - O palco construído no interior ou ao lado do templo para as 
apresentações de dança.  
Kali - Deusa do tempo. Também considerada como deusa da benção e esposa de 
Shiva. Muitas vezes, porém, é representada em seu aspecto mais feroz, de 
“destruidora da destruição” (aquela que, pela força, pára a destruição).   
Kama - Desejo ou anseio muito intenso. É uma recordação dos prazeres e das 
dores sentidos em encarnações anteriores. Com freqüência tais recordações são 
causa de hábitos como fumar e beber.  
Kamsa - Rei demônio que queria matar o deus-menino Krishna. 
Karma - Literalmente, “obras”, o ato. Indica as conseqüência do ato que, de modo 
mágico, acorrentam o Homem ao ciclo das reencarnações. Lei da ação e da 
reação, expressão da justiça imanente.  
Katha - História. 
Kathakar - Contador das histórias.  
Krishna - literalmente “o negro” ou “aquele que é escuro como uma nuvem”. 
Oitavo Avatar (ver termo) do deus Vishnu. 
Kumbarti - Performance religiosa que inclui o Arati (ver termo), a passagem do 
prato no meio do povo e a imposição de mãos dos fiéis sobre a luz que emana do 
prato, seguida de um toque na própria testa. Indica, simbolicamente, a 
transmissão do conhecimento, da Iluminação, da divindade para o indivíduo. O 
termo também abrange a lavagem (purificação) dos utensílios do templo.   
 



 317 

L  
 

Lakshmi - Esposa de deus Vishnu, simbolicamente remete à idéia de deusa de 
bens materiais.  
Lasya - Movimentos graciosos envolvendo curvas delicadas e giros.  
Lucknow Garana - Escola de dança Kathak de forte influência muçulmana aberta 
na cidade de Lucknow, capital do Estado Uttar Pradesh. 
 
 
M 
 

Mahabharata - Épico indiano de caráter enciclopédico que conta a luta entre os 
Pandavas e os Kauravas. 
Mahakali - Grande deusa-mãe.  
Mahari - As Devadasi do templo de Jagannath, em Orissa, também eram 
chamadas Mahari. 
Mangalam - Dança de agradecimento ou louvor.  
Margam - Caminho. Normalmente é utilizado para indicar as escolhas que o ser 
humano faz em sua busca de Deus. Os caminhos indicados são: conhecimento, 
devoção e serviço (Jnana, Bhakti e Karma).  
Moksha - Salvação ou libertação da realidade ilusória.  
Mridangam - Percussão. 
 
 
N 
 

Nama - “Nome”. 
Nata - O dançarino ou ator. 
Natya Veda - A sabedoria da dança. Considerado como o quinto Veda escrito por 
Brahma, produzido pelo deus quando o povo pediu-lhe alguma diversão. 
Navarasa - Nove sentimentos expressos na dança hindu. 
 
 
O 
 

OM - Contração de “a-u-m”, é a sílaba sagrada e o mais famoso dos mantras do 
Hinduísmo. Representa a Verdade Absoluta. Contém, supostamente, a essência 
do Universo.  
 

 



 318 

P 
 
Padam - Poema amoroso. 
Panchakria - Cinco atividades de Deus, divididas entre o plano divino (criação, 
preservação e destruição) e o plano humano (eliminação da ilusão e possibilidade 
de obter a Iluminação).  
Pralaya - Dilúvio. 
Purana - Antigas histórias compostas em torno de 500 a.C. É uma compilação de 
mitos – os dezoito suplementos históricos dos Vedas.  
Pushpanjali – Dança de oferenda das flores. Serve como abertura de um 
repertório, pois a oferenda das flores no inicio de performance traz bons 
resultados à apresentação.   
 
 
R 
 

Raga - Forma específica de composição musical indiana; melodia ou música para 
acompanhar a dança.  
Raja - Rei. 
Rajas - O aspecto da coragem que se encontra em cada ser humano. 
Rama - A sétima encarnação de deus Vishnu, é considerado o rei perfeito.  
Ramayana - Épico de mil páginas de 48 versos. Composto por Valmiki em cerca 
de 300 a.C., trata da guerra entre o Bem e o Mal. 
Ravana - Rei de Sri Lanka. Personificação do demônio que seqüestrou a esposa 
do Rei Rama e, com isso, desencadeou a guerra expressa no Ramayana. 
Roopa - Aspecto, forma exterior. 
Rta e Rtu - Ordem do universo. 
 
 
S 
 

Samhara - Matar. 
Sampradaya - Tradição. 
Satva - O aspecto sutil ou da inteligência do ser humano. 
Shamiana - Tenda temporária colocada normalmente numa área onde se 
organizam as apresentações de danças, especialmente do estilo Kathakali.  
Shabdam - Pequenas composições musicais e de dança sobre divindades ou reis. 
Shiva - Terceira pessoa da Tríade hindu, o deus destruidor (para que possa haver 
a reconstrução). O criador da dança hindu.   
Shrnigara - Embelezar. Apresentação o amor. 



 319 

Srishti - Criação. 
Sthithi - Preservação, existente, permanente.  
Sufi - Monge muçulmano de uma corrente oriental e altamente mística. 
 
 
T 
 

Tabla - Instrumento da percussão.  
Tala - Ritmo para dançar, normalmente conduzido pela percussão.  
Tamas - Aspecto da matéria que se encontra no ser humano, principio de inércia. 
Tandava - Dança.  
Tillana - Dança pura, normalmente realizada com diversas poses das divindades. 
Tirobhava - Expressão da raiva. 
Tribhanga - “Três curvas”. Posição triangular bastante feminina, caracteriza-se 
por três curvas fundamentais: uma perto da cabeça e pescoço; a segunda perto 
dos quadris e última com os pés. 
 
 
V 
 

Vaishnava - Devoto do Senhor supremo Vishnu.  
Vanaprastha - Homem que se retirou da vida familiar para cultivar a renúncia, de 
acordo com sistema social védico. 
Varna - Cor da pele, casta. Os arianos eram de pele clara e os nativos dravidianos 
eram de pele escura. Para manter essa diferenciação, inventaram um complexo 
sistema de apartheid por meio de castas. 
Varnam - Composição musical para a dança onde se elabora um tema das 
sagradas escrituras indianas. 
Varnashramadharma - O sistema social védico, que organiza a sociedade em 
quatro divisões ocupacionais conforme a cor da pele. Quatro divisões de busca 
espiritual (Varnas e Ashramas). 
Veena - Instrumento de corda que acompanha uma apresentação de dança. 

 

 

 

 

 

 

 



 320 

 


