
 
 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

PUC-SP 

 

 

 

 

 

 

Valéria Aparecida Rocha Torres 

 

 

 

 

 

 

Diante da morte ainda não somos todos modernos: 

O ideário do Bem Morrer e o Ethos Católico no Brasil 

 

 

 

 

 

 

DOUTORADO EM CIÊNCIA DA RELIGIÃO 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2018 



 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

PUC-SP 

 

 

Valéria Aparecida Rocha Torres 

 

 

 

Diante da morte ainda não somos todos modernos: 

O ideário do Bem Morrer e o Ethos Católico no Brasil 

 

 

 

DOUTORADO EM CIÊNCIA DA RELIGIÃO 

 

 

Tese apresentada à banca examinadora da 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 
como exigência parcial para obtenção do título 
de Doutora em Ciência da Religião na Área de 
Concentração Estudos Empíricos da Religião 
– Linha de Pesquisa: Religião, História e 
Sociedade. Sob a orientação do Professor Dr. 
Fernando Torres Londoño. 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2018 



 

 

 

 

 

 

 

Banca Examinadora 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

  

Com muito amor à minha família 

Maria Ivete, Pedro Henrique e Elsio Junior. 



Agradeço à CAPES / PROSUC e à Fundação São Paulo pela concessão da 

Bolsa de Estudo e Pesquisa. Processo nº 88887.150146/2017-00. 



 

 

AGRADECIMENTOS 

Agradeço a Deus por nossa existência e por nossa finitude. Sem ela nada 

aconteceria. 

Agradeço as instituições que possibilitaram a realização deste trabalho, a 

Fundação São Paulo e a Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. Ao Programa 

de Estudos Pós-Graduados em Ciência da Religião e a Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) que juntamente com a 

Fundação São Paulo financiaram essa pesquisa; sem esse financiamento eu não 

poderia estudar, a todos minha imensa gratidão. 

Agradeço a todos os professores do Programa de Estudos Pós-Graduados em 

Ciência da Religião, em especial in memorian ao professor Dr. Afonso Maria Ligorio 

Soares, vocês são pessoas que marcaram profundamente a minha vida, foi uma honra 

conhecê-los e ter sido aluna de alguns de vocês, podem ter certeza que imprimiram 

suas marcas em minha formação acadêmica.  

Agradeço muito a Andreia Bisuli de Souza assistente de coordenação do 

Programa de Ciência da Religião que sempre nos recebe com muita paciência e 

carinho. 

Aos professores Dr. José Ênio Brito Costa e a professora Dra. Clarissa de 

Franco, membros da minha banca examinadora de qualificação. Vocês contribuíram 

com muita generosidade acadêmica para o avanço desta tese; tentei incorporar todas 

as sugestões e críticas que fizeram, espero ter conseguido! 

Aos meus queridos amigos José Geraldo Carrara e Marcelo Braga Carvalho, 

companheiros de tantas jornadas, José Geraldo companheiro de uma vida toda. Muito 

obrigado por me acolherem em seu aconchegante lar, obrigado pelo carinho, amizade 

e paciência… Amo muito vocês!  

Agradeço ao meu querido primo Tiago Torres e a seus pais, primos queridos, 

Denise e Roque Gomes por todas as acolhidas e caronas para São Paulo.  

Agradeço a minha família postiça Cléo e Leandro Faria que também me 

acolheram no “Santuário do Frei Galvão” onde rimos, choramos, comemos e bebemos 

juntos, as famílias que escolhemos também são para sempre! Leandro você é uma 

inspiração para todos nós!  



 

 

Existem alguns amigos que temos que simplesmente agradecer o tempo todo 

por estarem junto de nós Luciana, José Luiz e Pedro vocês são esses amigos, muito 

obrigado pelas energias positivas e pela alegria da presença de vocês na minha vida! 

Ao Ricardo Biazotto meu amigo recente, meu escritor favorito, meu leitor e 

confidente intelectual, sua talentosa juventude me inspira muito! Obrigada por todo o 

seu apoio e auxilio durante a pesquisa. 

Não posso esquecer-me de agradecer a todas as pessoas que se dispuseram 

a falar da morte comigo, principalmente aos pais que perderam seus filhos… 

Agradeço também a todos os colegas do Programa de Estudos Pós-Graduados 

em Ciência da Religião pelas trocas, pelas conversas e pelo companheirismo, em 

especial a Eliane Litting, ao Darli Alves e ao Robson Stigar.  

Minha gratidão a minha família, à minha mãe Maria Ivete Rocha Torres e ao 

meu irmão Elsio Almas Torres Junior; vocês são meu porto seguro. 

Pedro Henrique Torres, você é meu filho, meu amigo, meu conselheiro, meu 

confidente, meu cúmplice e a razão do meu afeto e do meu amor. Agradeço não a 

você, mas agradeço a sua existência… Minha vida seria muito estranha sem você! Te 

amo! 

E ao meu querido orientador e amigo professor Fernando Torres Londoño, pela 

parceria intelectual que construímos nesses três anos e meio e pela fraterna amizade. 

Obrigado por nossas longas conversas sobre essa tese, por sua leitura sempre 

precisa, por suas sugestões maravilhosas, pelo seu estímulo e por seu cuidado 

comigo. Você estará sempre no meu coração.  



RESUMO 

Introdução: O ideário do Bem Morrer é um traço significativo no processo de 
elaboração do sentido da morte e do morrer no Brasil. Sistematizado por 
Manuais escritos entre os séculos XVII, XVIII e XIX fundamentalmente por 
padres Jesuítas encontramos sua presença como modelo de e para a morte 
atravessando séculos e persistindo ao binômio modernidade/secularização 
que, a partir do final do século XIX passam a caracterizar a vida política e 
social brasileira. Assim, procuramos compreender os fenômenos religiosos que 
proporcionam a longevidade do ideário do Bem Morrer no interior de uma 
sociedade que se apesar de se representar secular, é resultado de um 
processo de inneclesiamento que caracteriza o ethos católico brasileiro. 
Objetivo – Explicar e compreender longevidade do ideário de bem morrer a 
partir de perguntas invariantes sobre a morte representadas por meio das 
práticas e do pensamento que se constitui em torno do inneclesiamento 
característico do catolicismo brasileiro. Métodos – Elaboramos um corpo 
documental que reúne três manuais de bem morrer escritos entre os séculos 
XVII e XVIII pelos padres jesuítas Estevão de Castro, José Maria Bonucci e 
José Aires e uma série de entrevistas coletadas entre a comunidade católica de 
Espírito Santo do Pinhal (SP). Essas entrevistas são abertas e semi-
estruturadas seguindo um roteiro pré-estabelecido sobre ritos mortuários 
católicos por meio das lembranças e memórias em torno do enfrentamento 
religioso da morte. Aplicamos aos manuais e as entrevistas as perguntas 
invariantes sobre a morte propostas pelo antropólogo Maurice Godelier 
confirmando a hipótese que, diante da morte somente as religiões produzem 
respostas efetivas que sustentam e dá sentido a existência humana. 
Resultados – Pode-se demonstrar que as perguntas invariantes sobre a morte 
tais como: Para onde vamos quando morremos? O que fazer no último instante 
da vida? Produziram respostas que pouco variaram durante séculos tendo em 
vista as referências do ideário de bem morrer. Cuja permanência foi possível 
em torno da vida social que se construiu ao redor da Eclésia, característica 
fundamental da sociedade brasileira. Confirmamos essa afirmação quando 
trouxemos vários rituais mortuários brasileiros como elemento comparativo. A 
partir do que pudemos afirmar que existe uma forma brasileira de morrer que, 
fundamentalmente se expressa por meio do ethos católico e que persistiu os 
processos sociais desencadeados pelo binômio modernidade/secularização. 
Portanto, diante da morte, ainda não somos todos modernos. 
 
 

Palavras-chaves: morte; bem morrer; inneclesiamento; secularização. 



 

 

ABSTRACT 

Introduction: The thought about O Bem Morrer is a relevant aspect in the construction 
of the sense of death and dying in Brazil. Systematized through manuals written mostly 
by Jesuit priests between XVII, XVIII and XIX centuries, where we find it as model of 
and for the death through the centuries and surpassing the binomial 
modernity/secularization that, by the end of the XIX century, became a characteristic 
of the Brazilian social and political life. Therefore, we try to understand the religious 
phenomena that provide this thought of Bem Morrer its longevity in the core of a society 
that, although claims itself as secular, results from a inneclesiamento process that 
characterizes the Brazilian Catholic ethos. Objective – explain and understand the 
longevity of the thought of bem morrer from invariables queries about death, 
represented through praxis and thinking involving the inneclesiamento characteristic 
of the Brazilian Catholicism. Methods – we elaborated a documentary group gathering 
three Bem Morrer manuals written between XVII and XVIII centuries by Jesuit priests 
Estevão de Castro, José Maria Bonucci and José Aires and a series of interviews 
within the Catholic community of Espírito Santo do Pinhal, SP. These were open and 
semi-structured interviews, following a pre-stablished guide about Catholic mortuary 
rites through remembrances and memories about religious coping with death. 
Invariables questions proposed by anthropologist Maurice Godelier were applied to the 
manuals and interviews, confirming the hypothesis that only religions can produce 
effective answers that support and provide meaning to the human existence. Results 
– It can be demonstrated that the invariable questions such as: Where do we go when 
we die? What to do on the last moment of life? - brought answers that changed little 
through centuries, having the ideals of bem morrer as a reference. Such longevity was 
possible due to the social life that was built around the Eclesia, main characteristic of 
the Brazilian society. This assumption was confirmed when many Catholic death rituals 
from different Brazilian regions were brought as a comparative element. From this, we 
could confirm that there is a Brazilian way of dying, expressed by the Catholic ethos 
and persisted above the social processes brought by the binomial 
modernity/secularization. Therefore, when facing death, we are all not moderns, yet. 
 
 
Key words: death, bem morrer, inneclesiamento, secularization.  



 

 

LISTA DE IMAGENS — ANEXO II 

Imagem I — Placa indicando a Sepultura dos “Santos do Povo”…………………… 407 

 

Imagem II — Sepultura do senhor Geraldo Sanches um dos “Santos do Povo” …. 407  

 

Imagem III — Entrevista com o Sacristão da Igreja Matriz do Divino Espírito Santo 

Angelim Biazotto que durante 57 anos tocou o sino da Igreja anunciando 

falecimentos……………………………………………………………………………….408 

 

Imagem IV — Entrevista com o Sacristão da Igreja Matriz do Divino Espírito Santo 

Angelim Biazotto que durante 57 anos tocou o sino da Igreja anunciando 

falecimentos…………………………………………………………………...…………..409   



 

 

LISTA DE TABELAS 

Tabela 1 — Total de teses e dissertações em Ciência da Religião defendidas entre 

2012 e 2016 ...…………...………………………………..………………. 79 

Tabela 2 — Total de teses e dissertações sobre a morte entre 2012 e 2016 ……...79 

 

Tabela 3 — Total de teses e dissertações em Ciência da Religião defendidas entre 

2007 e 2011 ……………...…………………………………………...…... 80 

 

Tabela 4 — Total de teses e dissertações sobre a morte entre 2007 e 2011 …...... 80 

  



 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

CAPES — Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal do Ensino Superior. 

 

IPEA — Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada. 

 

PUC SP — Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

 

PUC Minas — Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais 

 

UFJF — Universidade Federal de Juiz de Fora 

 

UFPB — Universidade Federal da Paraíba. 

 

OMS — Organização Mundial de Saúde. 

  



 

 

SUMÁRIO 

Introdução ................................................................................................................. 15 

A morte inneclesiada como acontecimento religioso. ................................................ 21 

1 A morte como objeto de pesquisa .................................................................. 33 

1.1 Tabu da Morte ................................................................................................ 33 

1.2 “Quando a indesejada das gentes chegar”: o aprendizado da morte entre o 

argumento poético e o argumento político. ..................................................... 39 

1.3 A morte é uma festa........................................................................................ 50 

1.4 A Medicalização da Morte ............................................................................... 55 

1.5 O Império do pensamento francês sobre a Morte: a resposta francesa. ........ 60 

1.5.1 Philippe Ariès e o desenho do itinerário da morte no Brasil. ........................... 64 

1.5 A Religião como resposta: perguntas invariantes em todo tempo e lugar. ..... 69 

2 A ciência da religião diante da morte .............................................................. 75 

2.1 A interdisciplinaridade: uma comparação entre as trajetórias da História e da 

Ciência da Religião. ........................................................................................ 93 

2.1.1 A Escola dos Annales: o ofício interdisciplinar do historiador. ........................ 93 

2.2 Os Reis Taumaturgos: um exemplo de história interdisciplinar ...................... 95 

2.3 A Ciência da Religião e seu percurso interdisciplinar ..................................... 96 

2.4 Algumas observações: é impossível não falar da Teologia e o seu Diálogo 

com a Ciência da Religião. ............................................................................. 98 

2.5 Crítica ao modelo de ciência ......................................................................... 101 

2.6 O que a Medicina dizia a respeito da Morte? ................................................ 108 

2.7 A medicina em busca do ideário do Bem Morrer .......................................... 113 

3 Entre a pegagodia do medo e o bem morrer: os manuais de bem morrer e a 

expressão de invariantes sobre a morte… ................................................... 119 

3.1 Apresentação dos Manuais do Bem Morrer. ................................................. 126 

3.1.2 O contexto dos manuais: grande elenco no roteiro da chamada Modernidade.

 ...................................................................................................................... 129 



 

 

3.2 Os caminhos do Bem Morrer: roteiro de respostas a perguntas invariantes 

diante da morte. ............................................................................................ 134 

3.2.1  Ninguém deve morrer sozinho: a preocupação com o último instante ........ 134 

3.2.2 Morremos porque somos pecadores ............................................................ 139 

3.2.3 Na busca pela vida eterna: são as ações que mobilizam a Misericórdia de 

Deus ............................................................................................................. 143 

3.2.4 O Exame de Consciência: no roteiro da busca pela salvação, ter 

discernimento é fundamental. ....................................................................... 148 

3.3 Uma linhagem inaciana: os manuais como exercícios de bem morrer e sua 

atualidade. .................................................................................................... 150 

4 O Inneclesiamento da morte ......................................................................... 155 

4.1 A morte como acontecimento: as sutilezas da Boa Morte. ........................... 155 

4.2 Inneclesiamento: entre a Eclésia e o Cemitério ................................................ 158 

4.2.1 Inneclesiando a vida: a formação do espaço espiritual e territorial. .............. 161 

4.2.2 Em Pinhal: o inneclesiamento do Espírito Santo. ......................................... 162 

4.2.3  O inneclesiamento da morte na longevidade do bem morrer ...................... 170 

4.2.4 História Oral e Oralidade. ............................................................................... 173 

4.3 O itinerário da morte .......................................................................................... 175 

4.3.1  As memórias da morte ................................................................................. 175 

4.3.2 Os velórios: um acontecimento comunitário ................................................. 179 

4.3.3 O luto ............................................................................................................ 182 

4.3.4 A força da memória e o apaziguamento da morte ........................................ 183 

4.3.5 Não há tabu diante do ideário de bem morrer: existem apenas delicadezas 

divinas ........................................................................................................... 184 

4.4 Entre tempos e lugares da morte têm muito em comum: banhos, mortalhas e 

procissões. .................................................................................................... 188 

4.6 A força dos costumes para morrer ................................................................ 194 

4.7 O inneclesiamento confrontando a secularização ........................................ 200 



 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS .................................................................................... 204 

Anexo I .................................................................................................................... 210 

Anexo II ................................................................................................................... 407 



15 

 

 

INTRODUÇÃO 

O ano de 2018 marca o centenário do final da Primeira Guerra Mundial e, ao 

mesmo tempo, os 80 anos da invasão da Tchecoslováquia pelos alemães em 1938, 

episódio que pode ser considerado o grande ensaio militar que deu início à Segunda 

Guerra Mundial, apesar de que, oficialmente a cronologia indica que a mesma 

começou em 1939, om a declaração de guerra oficial feita por Adolf Hitler. 

Cronologias a parte, esses dois eventos marcaram profundamente a História 

do século XX e foram motivados por inúmeras razões políticas, geopolíticas, sociais, 

religiosas e econômicas. Essas duas guerras demonstraram à humanidade a nossa 

capacidade de extermínio em massa. Apesar dos dados a respeito do número de 

mortos entre a Primeira e a Segunda Guerra serem imprecisos, uma matéria publicada 

pelo jornal O Estado de São Paulo em função do primeiro centenário da Primeira 

Guerra Mundial aponta para 5 milhões de mortos — entre civis e militares — em 4 

anos de conflito. Essa mesma matéria traz depoimentos de soldados que estiveram 

no front, como o de Joseph Caillat, soldado 54° batalhão de artilharia do exército 

francês: 

 
Nós marchamos para frente, os alemães recuaram. Atravessamos o terreno 
em que combatemos ontem, crivado de obuses, um triste cenário a observar. 
Há mortos a cada passo e mal podemos passar por eles sem passar sobre 
eles, alguns deitados, outros de joelhos, outros sentados e outros que 
estavam comendo. Os feridos são muitos e, quando vemos que estão quase 
mortos, nós acabamos o sofrimento a tiros de revólveres (Disponível em 
http://infograficos.estadao.com.br/especiais/100-anos-primeira-guerra-
mundial/ Acesso em 18/03/2018). 
 

A cena é inimaginável: pessoas mortas e outras em agonia cujo sofrimento é 

abreviado pelos próprios companheiros, num ato justificável de compaixão. A morte é 

a contabilidade de uma guerra, matar o soldado inimigo ou o seu companheiro de 

artilharia não é considerado assassinato e valores éticos e morais temporariamente 

são suspensos em função dos interesses de pessoas que não estão e nunca estariam 

no front da batalha. 

Em outra matéria sobre guerras e mortos, a revista Superinteressante1, em seu 

blog, numa seção chamada Superlistas, publicou uma lista chamada de “Os 12 

                                            

1 Disponível em : https://super.abril.com.br/blog/superlistas/os-12-conflitos-armados-que-mais-
mataram-pessoas/. Acesso em 18/03/2018. 

http://infograficos.estadao.com.br/especiais/100-anos-primeira-guerra-mundial/
http://infograficos.estadao.com.br/especiais/100-anos-primeira-guerra-mundial/
https://super.abril.com.br/blog/superlistas/os-12-conflitos-armados-que-mais-mataram-pessoas/
https://super.abril.com.br/blog/superlistas/os-12-conflitos-armados-que-mais-mataram-pessoas/


16 

 

 

Conflitos Armados que mais mataram pessoas”. Esta lista está organizada de maneira 

decrescente e curiosamente o 12° conflito armado que mais matou pessoas na história 

da humanidade foi a Guerra dos 30 Anos (1618/1648) entre católicos e protestantes 

que, de acordo com as informações da revista, contabilizou 3 milhões de mortos.  

No entanto, o primeiro lugar deste ranking é ocupado pela Segunda Guerra 

Mundial em que, de acordo com os dados apresentados pela revista, estima-se que 

morreram entre 40 e 72 milhões de pessoas, ou seja, entre 4 ou 7 vezes a população 

de um país como Portugal2. 

Em 2015, no Brasil, morreram 59.080 pessoas vítimas da violência, de acordo 

com o Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (IPEA). Estas informações se 

encontram no Atlas da Violência que mapeia os homicídios ocorridos no Brasil e é o 

resultado de um estudo realizado pelo IPEA e pelo Fórum de Segurança Pública. Entre 

outras informações, a pesquisa aponta que as principais vítimas da violência no país 

são os jovens e negros. 

Assim, no Brasil ou em qualquer parte do mundo, a morte é parte inerente do 

cotidiano como realidade, como estatística, como informação, como notícia, como 

curiosidade. Enfim, a morte está presente e pode ser categorizada, analisada, 

informada, transformada em porcentagem e, portanto, pode ser mensurada. Mas, 

essencialmente, a morte nos coloca a refletir sobre o que somos, orienta — mesmo 

que implicitamente — nossos comportamentos ao ameaçar constantemente a nossa 

existência e acaba por nos conduzir a atribuir-lhe múltiplos significados. 

Destas tragédias humanas que a morte revela no mundo contemporâneo 

podemos auferir alguns significados, mas o fundamental é que a morte não é um tabu, 

pois falamos o tempo todo sobre a morte, pensamos sobre ela como um problema 

social, político, econômico, existencial, religioso, traumático, como uma questão de 

segurança pública. 

Provavelmente, há milhões de anos o homem habita este planeta e há milhões 

de anos pessoas morrem todos os dias. Não há nada mais cotidiano do que a morte, 

a não ser o nascimento, mas deste não temos a mesma certeza que a morte, pois 

existem inúmeros mecanismos de se evitar um nascimento, mas nenhum mecanismo 

eficiente para se evitar a morte.  

                                            

2 De acordo com o site countrymeters a população de Portugal é atualmente 10.227.303 de pessoas. 
(Disponível em : http://countrymeters.info/pt/Portugal . Acesso em 18/03/2018)  

http://countrymeters.info/pt/Portugal%20.%20Acesso%20em%2018/03/2018


17 

 

 

Assim, a morte é essencialmente o acontecimento da vida humana, marca 

cronologias, ciclos e períodos e, portanto determina o impreciso tempo de nossa 

existência e, por mais paradoxal que seja a ideia de determinar-se a imprecisão, a 

morte sintetiza e simboliza essa função ontológica. Sendo assim, a morte é um dado 

biológico, natural, social, filosófico, econômico, político, religioso, antropológico, 

histórico e todas as suas expressões podem assumir as mais variadas categorias, 

classificações e conceituações que podemos e somos capazes de imaginar. 

Poderíamos, então, resumir a morte como pluralmente humana. 

O antropólogo Eduardo Viveiros de Castro3, no ano de 2009, proferiu a palestra 

A morte como quase acontecimento no espaço Café Filosófico que é fomentado pela 

Companhia Paulista de Força e Luz (CPFL). A proposta daquele módulo foi apresentar 

inúmeras falas e narrativas sobre a morte como acontecimento por meio da visão das 

Ciências Sociais e da Filosofia. Neste contexto em especial, o antropólogo escolheu 

uma temática estimulante para tratar a morte: a premissa foi abordá-la como um 

“quase” acontecimento. 

Seu argumento central é que a morte do outro é um acontecimento, mas que 

morte do eu é um “quase” acontecimento, pois, quando ela se efetiva como tal, o 

sujeito não tem como narrá-la, pois está morto. Deixando de lado o jogo de palavras, 

a ideia antropo-filosófica contida na proposição nos interessa ao trazer para a nossa 

abordagem a cosmovisão indígena demonstrada por Viveiros de Castro sobre a vida, 

a morte e o papel do morto nessas sociedades.4 

Sob esta perspectiva, o papel crucial da morte para os povos indígenas é a 

definição de sua humanidade, que, neste caso, constrói-se a partir da negação. A 

morte nega vida e, como tal, define para os indígenas os parâmetros do que é estar 

vivo, do que é ser vivo. Em última instância, o morto deixou a vida, desapareceu da 

presença dos vivos e, por isso, conviver com a sua presença significa o mais absoluto 

terror, pois essa convivência expressa o paradoxo da existência. 

Viveiros de Castro, a partir do diálogo com as experiências indígenas diante da 

morte, foca sua atenção na questão no acontecimento ou, no caso da morte, do quase 

                                            

3 Castro, Eduardo Viveiros. A morte como quase acontecimento. Palestra proferida em 16 de Outubro 
de 2009 no Espaço CPFL de Cultura. Acesso em 01 de março de 2017 
http://www.institutocpfl.org.br/cultura/ 
4 Obviamente por se tratar de uma conferência os povos indígenas são tratados de forma genérica sem 
especificar esta ou aquela nação, este ou aquele tronco-linguístico. 

http://www.institutocpfl.org.br/cultura/


18 

 

 

acontecimento. Assim, a morte é definidora de acontecimento, e uma ideia que o 

antropólogo traz para a discussão é o texto de Jorge Luís Borges O imortal, que trata 

da narrativa de um mundo onde as pessoas não morrem e, portanto, um mundo onde 

nada acontece, pois na eternidade não existe o vir a ser, não existe o devir e assim 

os imortais construídos por Borges são seres os quais perderam o interesse pela vida. 

Mas, diferentemente da ideia de quase acontecimento, queremos tratar da 

morte como um acontecimento, na verdade não um, mas o acontecimento e não 

qualquer acontecimento, mas o acontecimento religioso que produz memória, 

demonstra processos e aponta caminhos suscitando rupturas e permanências e o 

fundamental: a morte possibilitando ao homem o devir, o vir a ser, nesse ou em outro 

mundo. Portanto, a morte tem valor de signo de transformação e, ao mesmo tempo, 

de acomodação da condição humana. 

O filósofo Michel Foucault, no livro O que é iluminismo?5, ao discutir com 

Emanuel Kant sobre a noção de acontecimento e transformação no interior da história 

da humanidade, afirma que não é suficiente que se siga a trama teleológica que a 

ideia de progresso torna possível. Nesse caminho é fundamental encontrar e isolar no 

interior da história um acontecimento que tenha valor de signo e, neste sentido, aponta 

a revolução como signo. 6 

Por isso, partirmos da ideia de que a morte o um acontecimento sempre atual, 

que cria, recria e “arranca” a obrigatoriedade do ser humano estabelecer um eterno 

diálogo com ela e este diálogo define a essência da sua humanidade com a essência 

de sua existência, ao buscar por um ou por inúmeros sentidos da vida, esse diálogo 

com a morte que se desenrola através do tempo e que é com toda certeza o mais 

produtivo diálogo que o ser humano pode travar individual e coletivamente consigo 

mesmo e com o mundo que o cerca. Portanto, a morte tem o valor de signo para a 

humanidade. 

Assim, entre outras coisas, consideramos que desse diálogo resulta a invenção 

da morte como acontecimento religioso, fundamentalmente uma questão da 

criatividade de sujeitos produtores dessa invenção acompanhados por sujeitos 

                                            

5 Sabemos que Michel Foucaul está criticando modelos de pensamento que trabalham com percursos 
pré-estabelecidos, no entanto, consideramos de signo de transformação fundamental para entendemos 
como as formulações religiosas dão conta das rupturas provocadas pela morte.  
6 Foucault, Michel. O que é o Iluminismo? in:  Carlos Henrique Escobar (org.). Dossiê. Rio de Janeiro: 
Taurus, 1984. 



19 

 

 

reprodutores, é um movimento de ação humana que por meio e a partir desse 

movimento e da mediação de símbolos religiosos elaboram processos explicativos 

sobre o acontecimento. Por isso, fundamentamos nossa análise na afirmação do 

antropólogo Maurice Godelier de que as religiões, sejam religiões de salvação como 

o cristianismo ou religiões de libertação como o budismo, constituem um arcabouço 

fundamental para responder perguntas invariantes que a humanidade se faz diante 

do enfrentamento da morte. 

 
Invariantes são esquemas de pensamento aos quais se encontram 
associadas normas de conduta, práticas e instituições que prolongam esses 
esquemas e extraem deles seu sentido. Após o exame dos dados, a 
constatação foi de que um certo número de esquemas e normas de conduta 
se encontram presentes e atuantes nas cartoze sociedades. Tudo acontecia 
como se existisse uma base comum a todas as concepções de morte, para 
além de suas diferenças ou por meio delas.7 
 

Especificamente, tratamos nesta tese das experiências católicas em torno da 

morte que a elaboram como um acontecimento inserido no contexto de um processo 

de inneclesiamento. Este processo, em nossa perspectiva, caracteriza a formação da 

sociedade brasileira e, por meio desta referência, dessa cosmovisão, produz-se 

memória sobre a morte, produz-se história sobre a morte e se produz sentido sobre a 

vida em torno do que chamamos de ethos religioso católico brasileiro. 

Chegamos a esta constatação por meio da pesquisa que trata da presença 

marcante do acontecimento da morte como acontecimento religioso vivido 

coletivamente na cidade de Espírito Santo do Pinhal (SP). A morte é parte do cotidiano 

dessa sociedade que a vive em torno de uma série de mobilizações de categorias 

religiosas, uma religiosidade predominantemente católica que está no cerne da 

formação social. Por isso, trata-se de sua historicidade por meio do conceito de 

inneclesiamento partindo da ideia de que a vida em torno da Eclésia produz territórios 

materiais e espirituais que ordenam a vida social. 

O processo de inneclesiamento é um conceito desenvolvido pelo historiador 

francês Michel Lauwers8 em seu trabalho O Nascimento do Cemitério: lugares 

sagrados e terra dos mortos no ocidente medieval. Neste livro, sua tese central é 

                                            

7 Godelier, Maurice. (org) Sobre a Morte: invariantes culturais e práticas sociais. São Paulo: Edições 
Sesc. 2017, p. 12 
8 Lawers, Michel. O Nascimento dos Cemitérios: Lugares Sagrados e terra dos mortos no Ocidente 
Medieval.Campinas(SP): Editora Unicamp. 2015. 



20 

 

 

demonstrar que, entre a Antiguidade Tardia e a Idade Média, o ocidente europeu, 

principalmente a parte setentrional da Europa, construiu-se a partir de três elementos 

fundamentais: o local de culto, a zona funerária e o habitat. 

Mantendo toda a distância possível entre o mundo europeu e a vida colonial na 

América, sem nos esquecermos de que fomos colonizados por um país da Europa 

Setentrional, o conceito de inneclesiamento pode ser manejado para ajudar a 

compreender os processos pelos quais a Igreja Católica gradativa e cotidianamente 

tornou-se referência na produção de modelos de e para a vida, sintetizando uma 

cosmovisão da vida e da morte no Brasil, e demonstramos esse processo a partir da 

análise da formação de Espírito Santo do Pinhal no interior de São Paulo. 

Mas, ao mesmo tempo, trabalhamos o conceito do ponto de vista da história 

comparada, pois esse processo no Brasil se deu de forma similar aos das narrativas 

de Lauwers em relação ao caso da Europa Ocidental. Aqui no Brasil, a Igreja Católica 

foi também uma instituição que, durante o século XIX9, teve importância estratégica 

para a legitimidade do poder de Estado atuando como seu braço burocrático e político 

ao mesmo tempo em que cumpria o complexo papel referência espiritual acomodando 

a vida social.  

Nesse sentido, considero o trabalho de Maria Lúcia Montes (1992) Figuras do 

Sagrado entre o público e o privado na religiosidade brasileira como uma referência 

na tentativa de abordar a religiosidade no Brasil para além das fronteiras do modelo 

de dominação/controle. A autora considera a produção do etos religioso brasileiro a 

partir das referências da religiosidade barroca que se torna o ponto de contato entre 

cristãos, indígenas e africanos fundamentalmente no processo de produção da vida 

pública.  

 
Os estudiosos das religiões sempre reconheceram, no Brasil, desde os 
tempos coloniais, a curiosa mistura por meio da qual uma Igreja Católica 
plenamente atuante na vida pública graças a seus vínculos com o Estado, 
capaz de promover a legitimidade do poder a economia moral da propriedade 
privada, ainda que esta se referisse a outro ser humano, o escravo, foi 
igualmente capaz de acomodar-se ao etos da sociedade em que se inseria e 
assim, incorporar sistemas de crenças particularistas e locais, adaptar-se a 
devoções de cunho privado e mesmo incentivá-las, como no caso das 
confrarias e irmandades, ou criar práticas religiosas de caráter intimista, como 

                                            

9 Essa importância da Igreja Católica é desde o período colonial sem dúvida alguma, mas nosso recorte 
temporal é o século XIX a partir da independência do Brasil.  



21 

 

 

se traduz, por exemplo, nos ex-votos populares encontrados por todo a parte 
no país.10 
 

De acordo com Maria Lúcia Montes, o etos religioso brasileiro se consuma a 

partir da produção de uma Igreja Católica que incorpora e se acomoda perante outros 

sistemas de crenças com o qual se defronta no Brasil. Essa consumação, para a 

autora, se expressa por meio da festa. 

 
Mas esse catolicismo, cujo etos barroco aqui se reinventa, na distância da 
metrópole, a organização corporativa dos ofícios ou das devoções e a 
lassidão que a natureza dos trópicos e o convívio com índios e negros 
escravos propiciam, é também o que escande no plano do sagrado a vida 
pública por meio da festa, forma imprescindível de legitimação do poder e de 
incorporação desses diferentes estoques étnicos e culturais que aqui se 
confrontam e aos poucos se fundem, num Brasil em formação11. 

 

Por conseguinte, procuramos nesta tese ampliar o conceito de inneclesiamento 

agregando a esse conceito uma série de práticas. A primeira delas é o elenco de 

respostas elaboradas diante da morte por meio dos ritos católicos e da memória 

histórica destes ritos; como subjacente a esse elenco de respostas elaboradas e 

formuladas historicamente percebemos a presença da longevidade do ideário do bem 

morrer que, apesar de ter sido construído entre os séculos XVII e XVIII, transformou-

se, por meio de manuais escritos por religiosos e uma rede de comunicação oral, um 

modelo de morte no Brasil. 

A morte inneclesiada como acontecimento religioso. 

A interpretação coletiva da morte é uma experiência construída historicamente 

por meio da troca entre saberes e conhecimentos e crenças que gradativamente ao 

longo da História do Brasil passaram a ser denominadas como religiosidade. Assim, 

essas experiências podem constituir-se em um campo de pesquisa que nos permita 

compreender o papel importantíssimo que a denominada religião ou religiões 

desempenharam nas formulações e elaborações do sentido da morte e do morrer no 

Brasil. 

 
Como qualquer realidade humana, também a realidade das religiões revela 
— na história milenar por nós conhecida —, junto com a mudança contínua 
de ritos, crenças, de formas sociais religiosas, a persistência de estruturas e 

                                            

10 Montes, Maria Lúcia. Figuras do Sagrado: entre o público e o privado na religiosidade brasileira. São 
Paulo: Claro Enigma. 2012, p. 48 
11 Ibidem, p. 51 



22 

 

 

comportamentos: dos mitos aos processos simbólicos, que desafiam o 
resgate do tempo e a devastadora relativização do próprio devir histórico.12  

 

Sob esta perspectiva, entendemos o papel da Igreja Católica no Brasil, 

principalmente no que concerne à produção de um elenco de respostas sobre a morte 

em torno do ideário do Bem Morrer e aqui dialogamos com o antropólogo americano 

Clifford Geertz, a partir de duas ideias desenvolvidas por ele no livro A interpretação 

das culturas13. A primeira delas é sua compreensão de ethos como uma forma de agir 

e ver o mundo, portanto, uma cosmovisão que diz respeito ao papel que as religiões 

desempenham na vida social, criando modelos de e para o enfrentamento do mundo. 

No caso desta tese, trabalhamos com a hipótese de que a prática religiosa informada 

pelo ideário do Bem Morrer produziu modelos de e para o enfrentamento da morte. 

Essa cosmovisão produzida pelo inneclesiamento se expressa na vida 

cotidiana, na memória e na história da população de Espírito Santo do Pinhal (SP), 

que não traz nenhuma excepcionalidade em seus relatos. Ao contrário, é a 

regularidade dos relatos sobre a morte, seus ritos e sentidos que faz com possamos 

aproximá-los de outros relatos sobre os ritos e sentidos atribuídos à morte em torno 

do ideário do Bem Morrer. Assim, podemos comprovar nossa hipótese de que, no 

cotidiano do século XX, apesar de todo o projeto de modernidade e secularização da 

sociedade, o Bem Morrer é uma lição que não foi esquecida. 

No primeiro capítulo, apresentamos o conhecimento acadêmico produzido em 

relação à morte que se propõe, via de regra, a analisar os momentos de ruptura do 

comportamento da sociedade brasileira em relação à morte sendo que o mais 

significativo é o binômio denominado de modernidade/secularização pelo qual passou 

sociedade brasileira, que imprimiu à morte e ao sentido do morrer outra configuração 

baseada na produção da memória do indivíduo, na privatização dos costumes 

mortuários e num crescente esvaziamento de seus sentidos religiosos. 

De acordo com esta bibliografia, tal transformação foi suscitada pelos projetos 

de modernização da sociedade brasileira a partir do último quartel do século XIX. Este 

projeto de modernidade colocou em questão, simultaneamente, o regime de governo 

monárquico, o regime de trabalho escravo e o papel do catolicismo como religião de 

Estado via o sistema de padroado. Sem dúvida alguma, um momento político crucial 

                                            

12 Filoramo, Giovani e Prandi, Carlo. As Ciências das Religiões. São Paulo: Paulus, 1999. pp. 17-18. 
13 Geertz, Clifford.  A Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: Ed. LTC. 2015 



23 

 

 

na história brasileira, tendo em vista que é neste contexto também que se produz a 

instrumentalização da ciência pela política. 

A produção acadêmica reconhece a presença das crenças religiosas nas 

formulações e elaborações das experiências com a morte e seu enfrentamento pela 

sociedade brasileira. No entanto, centra sua abordagem apenas sobre a perspectiva 

desse processo, ora como mecanismo de controle social instrumentalizado pela 

religião hegemônica, no caso da Igreja Católica, como uma forma de impor essa 

hegemonia perante os indivíduos e a sociedade, ora tratam essas formulações como 

uma forma de resistência das crenças subordinadas à hegemonia católica. 

Em torno dessa perspectiva, emerge um universo analítico sobre os sentidos 

da morte e do morrer no Brasil centrado na denominada “pedagogia do medo”, que se 

constituiu e se consolidou entre os séculos XVIII e XIX, cujas fontes fundamentais de 

informação são os Manuais de Bem Morrer e sua instrumentalização pela cultura 

testamentária brasileira. 

Essa produção acadêmica sobre a morte é profundamente influenciada por 

trabalhos na área da historiografia que acabou por ser a referência para a produção 

de outros trabalhos como em Ciência da Religião. Não temos dúvida de que essas 

análises expressam e representam uma parte significativa das relações entre a Igreja 

Católica com a sociedade brasileira no que diz respeito às elaborações mortuárias.  

No entanto, consideramos essa abordagem restritiva em relação a um assunto 

multi e interdisciplinar como é a morte, principalmente quanto a ênfase dada no 

controle social da Igreja Católica, análise é recorrente principalmente por parte da 

historiografia brasileira. No caso da historiografia brasileira, temos, desde a década 

de 1980, uma lenta e gradual transição dos trabalhos de orientação marxista que 

privilegiavam uma visão economicista da sociedade brasileira, focando em estudos 

sobre a produção econômica e conflitos da classe, para trabalhos cuja referência é a 

Escola dos Annales14 e modelo de análise que esta escola institui, propondo 

abordagens históricas além da leitura econômica da organização da vida social. 

Os Annales como bem demonstra o historiador Peter Burke revolucionaram a 

historiografia ao apresentar a possibilidade de novos objetos e novos métodos para 

investigação histórica. Entre os novos objetos, podemos citar o medo, as paixões, o 

                                            

14 Burke, Peter. A Revolução Francesa da historiografia: a Escola dos Annales.( 1929-1989). São 
Paulo: Editora Universidade Estadual Paulista.1991. 



24 

 

 

cheiro, a infância, enfim, as relações cotidianas que permeiam a vida social. Em 

relação aos métodos, a historiografia passou a privilegiar uma prática antiga que é 

narrativa, descrições mais elaboradas dialogando com a etnografia, como também, 

passou a se apropriar dos métodos da sociologia e da demografia. A palavra-chave 

palavra chave desse universo epistemológico é interdisciplinaridade. 

A influência profunda dos Annales15 no pensamento historiográfico brasileiro 

norteou toda uma geração de historiadores, no que diz respeito aos estudos sobre 

religião, religiosidades e, principalmente, sobre a morte em que o modelo analítico 

francês, seguido pela historiografia brasileira categoriza-as no interior do campo da 

História das Mentalidades um desdobramento do movimento dos Annales iniciado nos 

anos de 1930 e se faz marcante por historiadores como Phillipe Ariès, Michel Vovelle 

para citar dois historiadores que se debruçam sobre a temática da morte.  

 
Foi realmente um historiador da geração de Braudel que despertou a atenção 
pública para a história das mentalidades, através de um livro notável, quase 
sensacional, publicado em 1960. Philippe Ariès era um historiador diletante, 
“um historiador domingueiro”, como ele próprio se chamava, que trabalhava 
num instituto de frutos tropicais, devotando seu tempo de lazer à pesquisa 
histórica. Demográfo histórico por formação, Airès veio a rejeitar a 
perspectiva quantitativa ( da mesmas maneira que rejeitou outros aspectos 
do mundo burocrático-industrial moderno). Seus interesses direcionaram-se 
para a relação entre natureza e cultura, para as formas pelas quais uma 
cultura vê e classifica fenômenos naturais tais como a infância e a morte.16 
 

Isso não significa um mal estar da historiografia, pois acreditamos que, do ponto 

de vista da conformação do conhecimento histórico no Brasil, é esta a História que 

temos a contar. No entanto, temos que se levar em consideração que há uma 

absorção do pensamento europeu e forma como os europeus concebem o papel das 

religiões, da religiosidade e sua gerência na produção de sentidos sobre a morte. 

Resumindo, a ideia da “pedagogia do medo” é uma forma europeia de pensar. 

A construção desse conceito está profundamente vinculada à crítica que as 

Ciências Sociais e, antes dela, a Filosofia Iluminista, desenvolveram em relação aos 

poderes da Igreja Católica no ocidente europeu. Sem dúvida, muitos poderes dessa 

                                            

15 Esta linha historiográfica define-se por aquilo que examina em primeiro plano nas sociedades 
humanas: o modo de pensar e de sentir dos seres humanos. Busca-se, com a História das 
Mentalidades, identificar o que todos os seres humanos de uma mesma época teriam em comum. 
Haveria uma “ mentalidade coletiva” ? Lucien Febvre perguntava-se se existiriam modos de sentir e de 
pensar que fossem comuns a Cristóvão Colombo e ao mais humilde marinheiro de suas caravelas. 
Esta pergunta foi retomada a partir dos anos 1960, e começa a se formar mais claramente esta nova 
modalidade da História a partir de autores como Philippe Ariès. 
16 Burke, Peter. Op. Cit. p. 57 



25 

 

 

Igreja Católica colonizadora foram construídos também no Brasil desde o período 

colonial e perpassaram nossa vida social. No entanto, é a nossa preocupação o 

império desse modelo que, por vezes, limita outras abordagens acerca dos estudos 

sobre a morte e o morrer no Brasil, pois tivemos e temos uma vida religiosa e/ou de 

sistemas de crenças muito particular, uma religiosidade que transitou entre o público 

e o privado. 

O medo diante da morte é praticamente o dado universal. As religiões como a 

Católica enfrentam o medo da morte, como também apontam caminhos no sentido da 

superação da morte ao falar da eternidade da alma, do acolhimento do morto em torno 

da elaboração da ideia da misericórdia divina, expressando sua preocupação com os 

últimos instantes da vida humana, uma questão crucial e existencial profunda e foi 

fundamentalmente esse universo explicativo religioso se produziu em torno do ideário 

de Bem Morrer se desenvolve no Brasil paralelamente à Pedagogia do Medo.  

Sendo assim, buscamos trazer outras questões para relação entre a morte e a 

religião a partir de um diálogo com a antropologia e por isso corroboramos com a ideia 

de Maurice Godelier que em relação à morte existem perguntas invariantes cujas 

respostas só podem ser elaboradas a partir e por meio de universos religiosos, 

compreendidos como visões de mundo e em função dessa afirmativa buscamos os 

trabalhos em Ciência da Religião nossa área de conhecimento para o diálogo com as 

invariantes perguntas sobre a morte. 

No segundo capítulo, tratamos da produção da Ciência da Religião em torno 

da morte e a partir de dois diálogos com a historiografia e a psicologia esses dois 

campos do pensamento em Ciências Sociais são importantes referencias para os 

trabalhos em Ciência da Religião cuja temática é a morte apontando caminhos 

explicativos a respeito dos sentidos da morte e do morrer no Brasil para os cientistas 

das religiões, chegamos a essa consideração elaborando um quadro dos últimos 10 

anos de produção científica em Ciência da Religião no Brasil, buscando justamente 

compreender o perfil teórico e temático das dissertações e teses de doutorado que se 

debruçaram sobre o tema da morte. 

Para tanto, selecionamos sete Programas de Pós-Graduação em Ciência da 

Religião elencados como amostragem (UFJF, PUC/SP, PUC/Minas, UFPB, 

Universidade Metodista de São Paulo e Universidade Mackenzie) estes programas 

além de ser referência para a Ciência da Religião em âmbito nacional e internacional, 



26 

 

 

são programas bem conceituados no processo de avaliação da Coordenadoria de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES). Esses programas juntos 

produziram 598 trabalhos de mestrado e doutorado, entre os anos de 2012 a 2016, 

sendo que somente 12 destes trabalhos tratavam da relação direta entre morte e 

religião um número pequeno em relação ao volume de trabalhos produzidos. Dessa 

forma, passei a ampliar o recorte temporal e verificar a mesma produção nestes 

Programas de Pós-Graduação em Ciência da Religião no período entre 2007 e 2011. 

Entre 2007 e 2011, os mesmos sete Programas de Pós-Graduação em Ciência 

da Religião produziram 709 trabalhos, entre mestrado e doutorado, sendo que a 

produção de trabalhos especificamente sobre a morte e sua relação com a religião foi 

praticamente a mesma: 15 trabalhos. Ou seja, dois a mais que o primeiro quinquênio 

pesquisado, sendo assim do ponto de vista quantitativo os trabalhos relacionados à 

morte em Ciência da Religião não representam um número expressivo em relação ao 

número total de teses e dissertações produzidas em uma década. 

Entretanto, buscamos também alinhar esses trabalhos do ponto vista qualitativo 

que podem ser agrupados em duas grandes linhas. Na primeira, estão trabalhos que 

tratam da morte e religião do ponto de vista da história social e antropologia; na 

segunda, estão aqueles que tratam da morte e suas expressões religiosas do ponto 

de vista da psicologia. 

O primeiro grupo segue a linhagem de abordagem presente nos trabalhos de 

José Carlos Rodrigues (1983), João José Reis (1991) e Claudia Rodrigues (2005) e 

são trabalhos muito próximos da produção historiográfica ligada à história das 

mentalidades abordando a morte a partir das transformações ou não transformações 

na mentalidade religiosa coletiva tendo por recorte os processos de secularização 

social. 

Os trabalhos na área de psicologia da religião também tratam a morte sob a 

ótica de seu enfrentamento religioso a partir experiências vividas que inserem na 

perspectiva dos indivíduos e sua compreensão da morte, suas estratégias de 

enfrentamento sobre forma de mobilização dos elementos religiosos ou sistemas de 

crenças que contribuem para atribuições de sentido a este processo de 

enfrentamento. 

Em torno desse quadro elaboramos uma reflexão crítica a respeito da 

metodologia em Ciência da Religião e seu diálogo interdisciplinar, na medida em que 



27 

 

 

pudemos perceber pela análise de alguns trabalhos sobre a morte que há uma 

tendência também entre os cientistas da religião em replicar o modelo analítico que 

criticamos no primeiro capítulo da tese. 

A partir dessa constatação, apresentamos a possibilidade da Ciência da 

Religião avançar no pensamento sobre o sentido da morte e do morrer no Brasil, 

focando na autonomia do pensamento religioso e tendo como ponto de partida a 

releitura dos Manuais de Bem Morrer, como documentos religiosos que propõe uma 

profunda reflexão sobre a morte e sobre a vida em termos existenciais para além da 

“pedagogia do medo”, trazendo neste contexto o ideário do Bem Morrer como uma 

visão de mundo característica do ethos católico brasileiro. 

Por isso, no terceiro capítulo desta tese, iremos tratar do contexto e dos 

elementos textuais que constituem uma base comum de representações e práticas 

mortuárias no Brasil que foram sistematizadas nos manuais de Bem Morrer, 

abordando-os como um sistema explicativo que expressa e que responde às 

perguntas invariantes sobre a morte nos termos apresentados pelo antropólogo 

francês Maurice Godelier. 

Assim, na primeira parte do terceiro capítulo, contextualizamos como estes 

textos se inserem historicamente no projeto de reestruturação do catolicismo em 

função da crise suscitada pela Reforma Protestante na Europa Ocidental, esse 

sistema explicativo se desenvolveu entre duas ideias diferentes e complementares: o 

medo da morte e o desejo de bem morrer. 

Apesar desse universo explicativo exibir-se das mais variadas formas, estética, 

ética, política — ideológica17, escolhemos as formulações religiosas presentes em 

manuais de Bem Morrer que expressam sistematicamente esta dicotomia entre o 

medo e a busca de uma boa morte inseridos na ideia de que, por meio da educação 

religiosa que ensina o manejo de seus símbolos, é possível dominar o medo e 

alcançar uma boa morte. 

                                            

17 Cf. Rodrigues, Claudia. Nas Fronteiras do Além : a secularização da morte no Rio de Janeiro séculos 
XVIII e XIX.(2005) p. 53. No contexto dos temas que vimos analisando até o momento, a ars moriendi 
significava uma resposta àquela ansiedade dos indivíduos diante da morte, incentivada por pregadores. 
Desenvolvida entre os séculos XIV e XV, ela representoum gênero de literatura devocional, composto 
por textos e imagens que procuravam ensinar os cristãos a se preparem para uma boa morte. Agiram 
como uma “certa forma de cristianização”, apresentando-se como modelo que propunha ensinar o fiel 
– como uma espécie de cartilha- os passos para o seu momento derradeiro.  



28 

 

 

Dessa forma, esse projeto educativo para a boa morte se insere no projeto 

catequético jesuíta18 que foi tão caro ao contexto da Reforma e Contrarreforma. Os 

documentos que analisamos são: Breve Aparelho e Modo Fácil para Ensinar a Bem 

Morrer um Cristão de autoria do padre jesuíta Estevam de Castro (1626)19, Escola de 

Bem Morrer do padre Antonio Maria Bonucci (1695)20 e Breve Direção para o Santo 

Exercício da Boa Morte do padre José Aires (1726)21. Esses manuais foram escritos 

entre os séculos XVII e XVIII são paradigmáticos para todos os pesquisadores que 

procuram compreender os sentidos da morte e do morrer no cotidiano da sociedade 

brasileira. 

Adotamos como procedimento metodológico construir a leitura dos três 

manuais por meio de um diálogo em torno das perguntas invariantes sobre a morte 

elencadas pelo antropólogo Maurice Godelier. Com isso, queremos demonstrar que o 

ideário do Bem Morrer se produz em torno dessas perguntas e, mais que isso, 

alcançou sua longevidade na mentalidade religiosa católica brasileira justamente por 

responder a perguntas invariantes. 

Fato, também, que nos coloca diante da perspectiva de mostrar a historicidade 

que envolve a produção dos Manuais de Bem Morrer, sua disseminação no Brasil por 

meio de uma rede de comunicação fundamentalmente vinculadas à atuação das 

Irmandades Religiosas, que, apesar de terem “desaparecido”, criaram materialmente 

                                            

18 Serafim, João Carlos G. A ideia do Quotidio Morior nas Artes Moriendi Jesuítas na Idade Moderna – 
A Satisfaçam de Agravos do Padre João da Fonseca, S.J.In: Via Spiritus 15 (2008). 35-52; 
Vasconcelos, Simão de. Chronica  da Companhia de Jesu do Estado do Brasil.Lisboa, 1765. 
19 Castro, Estêvão de, S.J. fl. 1575-1639, Breve aparelho, e modo facil pera ajudar a bem morrer hum 
christão, com a recopilação da materia de testamentos & penitencia, varias oraçoes devotas, tiradas 
da Escritura Sagrada, & do Ritual Romano de N. S. P. Paulo V. / Composto pello Padre Estevão de 
Castro... - Acrecentado nesta seguda impressaõ pello mesmo autor. - Em Lisboa : por Mattheus 
Pinheiro : a custa de Adrião de Abreu, 1627. - [16], 241, [i.é 221], [3] f. ; 8º (15 cm). Disponível em 
www.bnportugal.pt Acesso em 20 de Abril de 2016. 
20 Bonucci, Antonio Maria, S.J. 1651-1728, Escola de bem morrer aberta a todos os Christãos, & 
particularmente aos moradores da Bahia nos exercicios de piedade, que se practicaõ nas tardes de 
todos os Domingos pelos Irmãos da Confraria da Boa Morte, instituida com authoridade Apostolica na 
Igreja do Collegio da Companhia de Jesu / dedica-a o P. Antonio Maria Bonucci da mesma Companhia 
ao Capitam Bento Pereira Ferraz. - Lisboa : na Officina de Miguel Deslandes Impressor de Sua 
Magestade, 1701. - [16], 199, [1] p. ; 8º (15 cm) Disponível em www.bnportugal.pt Acesso em 20 de 
Abril de 2016. 
21 Aires, José,  S.J. 1672-1730, Breve Direcçaõ para o santo exercicio da Boa Morte : que se pratica 
nos Domingos do anno na Igreja dos Padres da Companhia de Jesus do Collegio da Bahia : instituido 
com authoridade Apostolica, em honra de Christo Crucificado, e de sua Mãy ao pé da Cruz, para bem, 
e utilidade dos Fieis... / pelo Padre, que actualmente tem a seu cargo este Santo Exercicio . - Lisboa 
Occidental : na Officina da Musica, 1726. - [16], 102 p. ; 8º (15 cm) www.bnportugal.pt Acesso em 20 
de Abril de 2016 

http://www.bnportugal.pt/
http://www.bnportugal.pt/
http://www.bnportugal.pt/


29 

 

 

a possibilidade da instituição de práticas e rituais em torno da morte que atravessam 

o tempo. Na verdade, as Irmandades Religiosas interpretaram os Manuais de Bem 

Morrer e, com certeza, é por meio delas que se produziu um jeito brasileiro de morrer. 

 
Em Minas, o culto a Nossa Senhora da Boa Morte começou no primeiro 
quartel do século XVIII. A primeira irmandade dedicada à santa estabeleceu-
se em 1721 na freguesia de Antônio Dias, em Vila Rica (Ouro Preto); a 
segunda, em 1730, na freguesia de Nossa Senhora de Nazareth da 
Cachoeira (Cachoeira do Campo), e a terceira, por volta de 1734 na freguesia 
de Nossa Senhora do Pilar de São João Del Rey. 
Com o objetivo de ensinar Teologia Moral e formar padres capazes de ajudar 
a população a “bem morrer”, o bispo D. Frei Manoel da Cruz inaugurou em 
1750 o Seminário da Boa Morte em Mariana, estimulando a devoção à Virgem 
Jacente. Quatro anos depois, iniciou-se uma gradativa proliferação de 
irmandades com esta invocação. Mesmo nos lugares onde não foram criadas 
irmandades, havia devoção a Nossa Senhora da Boa Morte. É o que ainda 
se constata nos templos e museus de Sabará e Caeté, por exemplo, que 
guardam pinturas e esculturas dormicionistas produzidas nos séculos XVIII e 
XIX22. 
 

Uma ideia persistente nesse universo religioso é que é preciso morrer bem, um 

ideário que se confunde com a nossa vida social e produz condições que garantam o 

bem morrer aos mortos e aos vivos, um ideário que se expressa por meio da memória 

histórica na vida social brasileira. Tal memória coloca em questão a Pedagogia do 

Medo. Sendo assim, procuramos responder a seguinte pergunta: a Pedagogia do 

Medo é uma prática ou uma interpretação desta prática? Essa interpretação não 

estaria informada por uma visão acadêmica secularizada? 

Por isso, no quarto capítulo, trazemos experiências vividas em torno da morte 

como um acontecimento religioso católico na cidade Espírito Santo do Pinhal (SP). 

Por meio da história e das narrativas da comunidade católica desta pequena cidade 

no interior de São Paulo, demonstramos que o ideário do Bem Morrer ainda é presente 

no cotidiano social da morte, mesmo que as pessoas não tenham mais ideia do que 

seja um Manual da Boa Morte. 

Por meio de uma série de entrevistas que realizamos no primeiro semestre de 

2018 com esta comunidade católica, podemos apreender que o processo de 

enfrentamento da morte como acontecimento religioso comporta várias dimensões. A 

primeira delas é que a morte não é tabu. Entrevistamos pessoas de variadas idades, 

porém boa parte entre 70 e 80 anos, ninguém se recusou a falar sobre a morte. Muito 

                                            

22 Sant’ Anna. Sabrina Mara. A Boa Morte e o Bem Morrer: culto, doutrina, iconografia e irmandades 
mineiras (1721-1822). Dissertação de Mestrado. Departamento de Pós-Graduação em História da 
Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de Minas Gerais. 2006 



30 

 

 

ao contrário, construíram belíssimas e até engraçadas narrativas sobre a morte e os 

ritos mortuários com extrema naturalidade. 

A segunda dimensão é o itinerário religioso da morte que as entrevistas 

percorrem um itinerário traçado a partir dos primeiros movimentos da comunidade 

imediatamente após a morte de alguém até o processo de luto. Como a maioria das 

pessoas entrevistadas tem uma idade avançada é possível afirmar que suas 

lembranças comuns do roteiro da morte se constituem em memória, uma memória 

costurada por um sutil fio condutor mobilizado em torno da ideia de Bem Morrer. 

A terceira dimensão é o processo de elaboração da memória. Quando 

abordamos os entrevistados com um roteiro de perguntas previamente estipulado, 

mobilizamos um processo de lembranças que, como afirma Paul Ricoeur23, são 

produtos da formulação e constatação da ausência e esta ausência possui inúmeros 

significados. A ausência da pessoa que se foi aparece em primeiro plano e esta 

ausência é formulada mediante o conhecimento religioso aprendido durante a 

experiência de vida. Assim, a lembrança do momento da morte, do funeral e do 

sepultamento do ente querido não causa o sentimento de dor insuportável por estar 

mediado pela simbologia religiosa.  

A quarta dimensão é o sentido da existência. A morte em torno deste itinerário 

conduzido pelo fio da sutiliza do Bem Morrer é o que sustenta a existência dessas 

pessoas no enfrentamento da morte. Isso fica evidente nas narrativas dos pais que 

perderam seus filhos. Uma das frases marcantes durante uma das entrevistas foi de 

uma mãe que disse que o seu conforto em relação à perda de seu filho se expressa 

por meio de “delicadezas de Deus”. Essas delicadezas divinas sinalizam que seu filho 

está bem, que morreu bem e, portanto, a sua vida (a da mãe) está bem.  

No entanto, é por meio da história comparada que as entrevistas apontam para 

as invariantes religiosas em torno da morte no Brasil, pois os ritos mortuários narrados 

se assemelham aos ritos, por exemplo, de Itabaina no Agreste Sergipano, ao mesmo 

tempo em que se assemelham aos ritos mortuários da cidade Urrussunga, no interior 

de Santa Catarina, e todos esses podem ser comparados com os ritos descritos por 

João José Reis em A morte é uma Festa. 

                                            

23 Ricoeur, Paul. A memória, a História e o Esquecimento. Campinas (SP): Editora Unicamp. 2007. 



31 

 

 

Podemos, então, concluir inconclusivamente que o ideário de Bem Morrer no 

Brasil excede as dimensões espaço/tempo e ao binômio modernidade/secularização, 

produzindo um “jeito” brasileiro de morrer que se construiu em torno dos referenciais 

católicos. Isso se deve ao fato da hegemonia da Igreja Católica, mas, ao mesmo 

tempo, denota a capacidade de significar uma invariante resposta à morte formulada 

e vivida coletivamente pela sociedade brasileira, uma lição que não foi esquecida.  



32 

 

 

  



33 

 

 

1 A MORTE COMO OBJETO DE PESQUISA  

 
Amanhã, e amanhã, e ainda outro amanhã arrastam-se nessa passada trivial 
do dia para a noite, da noite para o dia, até a última sílaba do registro dos 
tempos. E todos os nossos ontens não fizeram mais que iluminar para os 
tolos o caminho que leva ao pó da morte. Apaga-te, apaga-te, chama breve! 
A vida é apenas uma sombra ambulante, um pobre palhaço que por uma hora 
se espavona e se agita no palco, sem que depois seja ouvido; é uma história 
contada por idiotas, cheia de fúria e muito barulho, que nada significa 24 
 

1.1 Tabu da Morte 

No dia 20 de junho de 2015 Marcos25, um jovem de 20 anos que cursava 

Engenharia Agronômica em uma Universidade Federal do Sul de Minas Gerais, 

acabara de fazer uma prova de final de semestre e se dirigia ao ponto de ônibus para 

ir para casa. Quando estava ali parado esperando pela condução, João, seu colega 

de turma, parou a moto e lhe ofereceu carona. Marcos nem hesitou. Aceitou a oferta, 

afinal, seria muito mais rápido chegar ao seu destino. No entanto, o destino lhe 

reservou outra chegada, pois, durante o trajeto, a moto que conduzia Marcos e João 

chocou-se com um caminhão. O uso de capacetes de nada adiantou; na colisão 

Marcos foi arremessado com tanta violência que, de acordo com a perícia, morreu 

instantaneamente. Seu corpo ficou completamente desfigurado. 

A repentina morte de Marcos trouxe consigo o sentimento de dor insuportável 

para a sua família e, apesar dessa sensação de impotência diante da vida que só a 

morte traz, alguns rituais começaram a se cumprir. Seus familiares tiveram que se 

dirigir até a cidade onde aconteceu o acidente, fazer o reconhecimento do corpo 

dilacerado de Marcos, conversar com a polícia, com os médicos, com os amigos, 

providenciar o traslado de seu corpo para sua cidade natal, providenciar o velório, 

comunicar parentes e amigos. 

Marcos era um belo jovem e, de acordo com depoimentos de seus amigos, era 

uma pessoa que agregava e fazia parte de várias turmas diferentes, que não tinha 

problemas de relacionamento pessoal com ninguém. Para todos, sem exceção, sua 

morte foi grande perda. 

                                            

24 Shakespeare, Willian - Macbeth, Ed. Ediouro, Rio de Janeiro, 1954. 
25 O nome do jovem em questão foi alterado para Marcos. 



34 

 

 

 No velório de Marcos, todas essas falas fizeram um coro estranho: as falas 

que aparentemente seguem um script sobre o que dizer quando a morte chega, falas 

pronunciadas a partir de certa etiqueta que se criou diante da morte. Entretanto, em 

determinado momento, essas falas se calaram e, naquele espaço de dor, instalou-se 

o mais absoluto e completo silêncio! 

O funeral de Marcos reuniu todas as suas turmas. Havia de 150 a 200 pessoas, 

em sua maioria jovens entre 15 e 25 anos. Nenhum celular ligado, tampouco 

conversas em tons mais alterados; apenas choros contidos e o mais absoluto silêncio.  

Testemunhamos o funeral até o momento do sepultamento e o silêncio que se 

estendeu durante quase todo o dia parecia resultado de um pacto velado entre 

aqueles jovens, como se estivessem dizendo uns aos outros: O que tudo isso 

significa? E agora? O que fazemos? Para onde foi nosso amigo querido? 

Será que, como em Macbeth, estes jovens pensaram ser a vida uma história 

contada por idiotas, cheia de fúria e muito barulho, que nada significa? O silêncio 

inquietante destes jovens diante da morte suscitou-me uma infinidade de perguntas e 

uma outra infinidade de interpretações, mas o que mais me colocou em posição de 

reflexão sobre esse assunto foi o fato de que aquele silêncio poderia revelar, talvez, a 

falta de preparo das pessoas para a morte e, mais que isso, o vazio da mais absoluta 

falta de respostas. 

Se o antropólogo José Carlos Rodrigues26 fosse indagado sobre essa cena, 

provavelmente uma de suas possíveis respostas seria que o silêncio daqueles jovens 

expressa a ausência de qualquer elaboração em relação à morte. Isso se daria pelo 

fato de eles serem frutos de uma sociedade (a nossa sociedade contemporânea 

ocidental) que, ao maximizar o valor da vida, transformou a morte em tabu e baniu-a 

do convívio social. 

Este banimento, por sua vez, produziu em nós pouca capacidade de elaborá-

la tanto individual quanto coletivamente, pois a morte não faz parte do convívio social. 

Daí a dor insuportável e, diante desta dor e de sua inevitabilidade, o silêncio. 

 
Como tudo, aliás, que diga respeito à morte, este processo é 
extraordinariamente complexo e comporta inúmeras contradições aparentes 
entre seus planos constituintes. Assim, como acabamos de ver, ao mesmo 

                                            

26  Rodrigues, José Carlos. Tabu da Morte. Rio de Janeiro: Edições Achiamé, 1983. 
 



35 

 

 

tempo em que pretende silenciar sobre a morte, a época clássica é obrigada 
a defrontá-la em seus fantasmas, em seus delírios de reaparição dos mortos 
e de mortes aparentes. Da mesma forma, o silêncio que através da 
secularização se quer impor à morte é combatido e contestado pelo poder de 
uma religiosidade ainda consideravelmente atuante. A morte, que se quer pôr 
à distância, continua em muitos planos presentes.27 
 

Com certeza José Carlos Rodrigues não se engana ao afirmar que tudo que 

diz respeito à morte é assunto complexo, principalmente por trazer em si um espectro 

de contradições. E o silenciar não nos exime de enfrentá-la. O silenciar diante da 

morte pode ser entendido como a atual ausência da capacidade social de elaboração 

do sentido do morrer e esse silêncio pode ser um sintoma imposto pela secularização 

de uma sociedade que colocou a morte sob suspeita. 

Estas são as respostas possíveis de José Carlos Rodrigues. Porém, para 

chegar a esta formulação, o autor percorre um longo trajeto no espaço/tempo, o que 

faz de seu livro Tabu da Morte uma obra de referência para estudos e reflexões sobre 

a morte e o sentido de morrer. No caso específico deste capítulo — cujo objetivo é 

acompanhar a historicidade da produção de modelos de análises sobre a morte, seus 

complexos sentidos e a multiplicidade de conhecimentos a respeito da indesejada da 

vida —, começo construindo um recorte a partir do tabu da morte. 

De acordo com o autor, diante da morte só nos resta o objeto de estudo. 

Devemos estudá-la com distância científica, pois somente dessa maneira podemos 

abordá-la: de outra forma, ela não se deixa apreender. O distanciamento da morte 

como objeto de estudo é o que transformou a morte em tabu. Nós a estudamos 

transformando-a em coisa, em fenômeno e, assim, buscamos historiar, do ponto de 

vista antropológico, as representações construídas diante da morte que dão a esses 

estudos um tom e um ritmo específicos. Há muitas formas de abordar cientificamente 

a morte, criando-se a possibilidade de conhecê-la como fenômeno da vida. 

 
Este é o problema fundamental, ao qual nós fugimos dizendo que uma 
sociologia da morte só pode ser uma sociologia dos vivos e que nosso 
trabalho não é sobre a morte, mas sobre as “representações sociais” da 
morte; dizendo que em toda a sociedade a imagem dominante da morte 
determina as concepções de saúde, reflete a interdependência dos membros 
da sociedade… Tudo isso é verdade e válido em seu próprio nível: o princípio 
metodológico de objetivar, o princípio sociológico de entender os vivos 
através de suas relações com os mortos, a fuga que tudo isso representa. 
Mas também é verdade que essas três coisas se contradizem e formam um 
paradoxo: não se pode falar sobre morte senão numa maneira exterior, 
generalizada, necessariamente limitada, reificada. Ela não se deixa 

                                            

27 Ibidem, p. 162 



36 

 

 

apreender, ela escapa. Quando a consciência a apreende, é porque a morte 
não existe mais; quando ela existe a consciência não pode apreendê-la: nada 
mais avesso ao método de observação participante dos antropólogos.28 
 

Originalmente Tabu da Morte é a tese de doutorado de José Carlos Rodrigues 

que, como exposto anteriormente, optou por construir uma antropologia da morte 

como meio para a compreensão das representações sociais produzidas sobre a vida 

em inúmeras sociedades dispersas no tempo e no espaço. Sendo assim, seu trabalho 

se divide em três partes. 

A primeira parte, Da natureza à Cultura, parte do problema individual da morte 

como enfrentamento de um dado natural e vai até a produção cultural de conteúdos 

explicativos e compreensivos da morte em diversas sociedades. 

Na segunda parte, Tabu da Morte: Da Comunidade ao indivíduo, o autor analisa 

especificamente a sociedade ocidental cristã quando esta transita de uma concepção 

coletiva da morte historicamente construída durante a antiguidade tardia — momento 

em que vivos e mortos habitam o mesmo espaço, sendo a morte costumeira presença 

no cotidiano social — para uma cosmovisão informada e formada pelo pensamento 

cristão que ordenou a vida e as relações da Europa Medieval até por volta do 

Renascimento. 

Assim sendo, com o advento da modernidade (leia-se literalmente a transição 

do feudalismo ao capitalismo), começa o processo de construção do indivíduo e de 

uma sociedade centrada no indivíduo que gradativamente se destaca em relação à 

coletividade. Este indivíduo burguês ganha autonomia e liberdade, seu corpo se 

separa de sua alma e torna-se objeto de conhecimento. De acordo com José Carlos 

Rodrigues, a Igreja acompanha esse processo, não sem perda.  

Assim, na formação da modernidade, conforma-se do ponto de vista das 

representações sociais o crescente amor à vida. Na lógica do incipiente capitalismo, 

esse crescente amor à vida torna-se produto e produtor de uma nova cosmovisão: a 

de que a vida deve ser prolongada.  

Por este motivo, o médico substitui o padre e aparece a categoria da “morte 

natural” em relação a outras não naturais. O que importa então é a biografia do 

indivíduo; a medicalização produz o prolongamento da vida e o controle da doença. A 

                                            

28 Ibidem, pp. 11-12 



37 

 

 

morte transforma-se assim em tabu, porém — paradoxalmente, segundo o autor —, 

sem sair da cena social. 

A terceira parte do livro é denominada Do Indivíduo à Espécie. Nesta se 

encontra a tese do autor, o tabu da morte ordenando nossas concepções e nossa 

compreensão da vida. Mas, afinal, o que é o tabu? Para José Carlos Rodrigues o tabu 

é o temor e o temor é o controle. Somos controlados pelo temor da morte, individual 

e coletivamente, e — de acordo com sua hipótese — tendemos a recusá-la, negá-la 

e afastá-la de nossa convivência. 

 
Surge toda uma preocupação com a saúde e com a vida, não mais 
determinada pelo prolongamento da estadia do burguês à frente de seus 
negócios, mas pelo crescimento do valor do indivíduo enquanto trabalhador 
na produção e no consumo. O corpo se transforma em mecanismo que deve 
ser mantido em bom estado de funcionamento para poder produzir; vem a ser 
uma ferramenta que faz outras ferramentas funcionarem.29 

 

Por isso, a sociedade contemporânea, moderna, industrializada e capitalista é 

fundada em sistemas de controles sobre a vida. A dominação do corpo e dos desejos, 

a reificação e coisificação do ser humano, todo esse processo, de acordo com sua 

interpretação, passa fundamentalmente pela negação da morte. Paradoxalmente, sob 

vários aspectos, a morte é o único elemento da vida humana que pode “escapar” ao 

controle dessa sociedade, daí a necessidade de tentar controlá-la ao máximo e de 

inúmeras maneiras. 

Também faz parte estrategicamente desse cenário contemporâneo a 

banalização da morte por parte dos meios de comunicação de massa, que produzem 

e induzem a indiferença coletiva a seu respeito. Assim, ao mesmo tempo em que a 

morte não sai das cenas de noticiários, a banalização com que é tratada e o 

distanciamento em forma de informação coloca-a tão próxima e tão distante do 

convívio social. 

Na vida da contemporaneidade ocidental, segundo José Carlos Rodrigues, os 

indivíduos morrem em hospitais e presenciamos mortes via satélite da mesma forma 

que assistimos a filmes de ficção. Os velhos — a não ser muito recentemente, quando 

foram descobertos como consumidores de produtos que prolongam a vida — 

desaparecem da vida coletiva, pois representam o final da vida e só retornam ao 

convívio da sociedade quando podem, dentro desta lógica utilitarista, representar 

                                            

29 Ibidem, p. 212 



38 

 

 

outras possibilidades de existência. A partir desta afirmativa podemos compreender 

como a ideia de morte natural se insere na lógica do consumo. 

 
(...) a presença do velho é indispensável em uma sociedade que cultua ‘a 
morte natural’. A morte do velho, mesmo que contra ela se lute com todo 
esforço, é a única ‘normal’, a única morte ‘lógica’, porque situada no ‘fim’ da 
vida — a única morte aceitável. A partir dessa localização da morte no ‘fim’ 
da vida, na velhice, o não-velho pode viver tranquilo, sem pensar na morte e 
mesmo viver na esperança de que, com o passar dos anos a técnica 
gerontológica venha a poder esticar os seus limites e até aboli-los. Essa ideia 
de morte “natural”, não é aceitação da morte como fazendo parte da ordem 
natural das coisas; pelo contrário, é transformação dela em algo remoto, em 
algo removível, abolível, esquecível. É o outro lado de uma vida concebida 
como valor, como mercadoria, como propriedade que se deve preservar e 
trocar pelo melhor preço (variável com as condições do sistema econômico-
político em que se insira), como propriedade que se pode consumir (no 
trabalho, por exemplo), mas que não pode se consumar, vivendo-a 
integralmente e livrando-se dela quando se tornar insuportável30. 

 

Assim, o tabu da morte vai se construindo. Controlada pela medicina, ela torna-

se longínqua pelo prolongamento da vida. Sob a égide dos meios de comunicação, 

transformando-se em espetáculo de ficção. Sem dúvida alguma, o trabalho de José 

Carlos Rodrigues nos traz uma forte impressão de que tudo foi dito sobre a morte e, 

assim, o assunto parece esgotado, pois ele dialoga com inúmeras sociedades e a 

suas múltiplas interpretações sobre a morte, incluindo sociedades que concebem a 

morte como um elemento de continuidade da vida — principalmente sociedades tribais 

na América, África e Ásia. 

O autor não deixa, também, de fazer o recorte no contexto da formação da 

cristandade ocidental — francesa fundamentalmente — que constrói seu poder 

religioso em torno do controle do sentido da morte. Ele mostra como o século XVIII e 

o Iluminismo romperam com esse controle por meio do questionamento ao ideário 

religioso católico, que foi gradativamente suplantado pelo racionalismo científico, além 

de demonstrar como este racionalismo, por sua vez, cuidou de criar outros tipos de 

controles sobre a morte. 

Podemos afirmar que, para José Carlos Rodrigues, concepções como o 

controle e as relações de poder criam e recriam um ideal de morte e sobre a morte 

em meio aos processos de transformação da sociedade ocidental, ao conduzirem e 

produzirem mudanças na elaboração da presença da morte na vida do ser humano 

                                            

30 Ibidem, p. 221 



39 

 

 

sob várias perspectivas, seja como representação de mentalidades historicamente 

datadas seja como expressões ideológicas, de violência ou controle. 

 
Tocamos, aqui, em mais um ponto contraditório e paradoxal de nossa 
sociedade em relação à morte: detestando a morte e os mortos como ‘outros’, 
esta sociedade bane os mortos e mata a morte. Contudo, no momento em 
que os bane, em que estabelece ruptura e oposição entre os vivos e os 
mortos, entre a vida e a morte, ela os transforma em “outros” que ela detesta. 
(até aqui não há nada de contraditório). Ao destruir o ‘outro’, pelo genocídio, 
pelo etnocídio, pelo consumo, guerra ou trabalho, ela os transforma em 
mortos — ainda ‘outros’ em ‘mesmo’, ou seja, os mortos em vivos terminará 
fatalmente por transformar os vivos em mortos: movimento que contém o 
apocalipse total como possibilidade lógica.31 

 

Assim, uma questão que fica em relação ao Tabu da Morte é: no mundo 

globalizado vivemos e reproduzimos de forma homogênea tabu em relação à morte. 

No entanto, é necessário perguntar: essa tendência é realmente considerada 

homogênea? Seria mesmo o silêncio dos jovens presentes no funeral de Marcos a 

expressão de uma sociedade que se recusa a viver a morte? Ou o silêncio expressa 

a falta de instrumentais para enfrentar a morte, como o próprio autor indica, como o 

esvaziamento religioso da morte?  

1.2 “Quando a indesejada das gentes chegar”: o aprendizado da morte entre 

o argumento poético e o argumento político. 

Introduzimos este item com a história de outro jovem que se defrontou com a 

morte em outro tempo e lugar, diferentemente de Marcos, que a viu chegar sem 

chance alguma de com ela argumentar. Manuel Bandeira, nascido em Recife em 

1886, aos 18 anos foi diagnosticado com tuberculose, naquele contexto uma doença 

incurável. No entanto, Bandeira teve muito tempo para argumentar e se acomodar à 

ideia da morte, afinal, ironicamente, ele faleceu em 1968 aos 82 anos. Portanto, 

nesses 64 anos a morte transformou-se em sua companheira, em temática poética de 

sua magnífica obra. Em Bandeira, a morte é poesia de uma forma simples sem ser 

banal. 

Assim, com Bandeira podemos perguntar, seria mesmo a morte a indesejada 

das gentes? A convivência com a tuberculose colocou a morte no cotidiano de Manuel 

Bandeira e a tornou um tema presente e recorrente na sua poesia. Por isso, trazemos 

                                            

31 Ibidem, p. 260 



40 

 

 

alguns de seus poemas sobre a morte como um elemento provocador para a 

discussão deste primeiro capítulo que, juntamente com o silêncio inquietante dos 

amigos de Marcos em seu velório, são duas formas de diálogo com a morte que 

podem ser extremamente reveladoras. 

Manuel Bandeira viveu a maior parte de sua vida no século XX e acompanhou 

as inúmeras mudanças pelas quais passou a sociedade brasileira na primeira e 

segunda metade deste século. Viu a industrialização e o movimento da Semana de 

Arte Moderna de 22, do qual foi ativista. Foi, com certeza, um observador atento do 

nascente movimento operário, do movimento tenentista, da Era Vargas, do fim da Era 

Vargas e do projeto desenvolvimentista de JK. Se a palavra de ordem é 

transformação, tivemos, como diria o historiador inglês Erick Hobsbawn, um breve e 

alucinante século XX, do qual Manuel Bandeira foi protagonista e espectador. 

Como poeta, Bandeira passou pelas três fases do modernismo, um dos 

maiores movimentos estéticos e literários da história brasileira. O Modernismo como 

movimento artístico propôs rupturas profundas na estética, na poética, na história e 

na cultura brasileira. Seus argumentos foram fortes e contundentes no sentido de 

romper com as amarras do Brasil arcaico do século XIX (o Brasil do Império e da 

Escravidão), bem como com o Brasil atrasado da Primeira República dos coronéis.  

 
Os intelectuais brasileiros da década de 20 não ficaram alheios a essas 
transformações. Em São Paulo e Rio de Janeiro, sobretudo, artistas e 
intelectuais em contato com as novas tendências do pensamento europeu, 
como o futurismo, o surrealismo, o dadaísmo, o expressionismo e o cubismo 
preparam um evento, a chamada Semana de Arte Moderna, com o intuito de 
romper com a mentalidade conservadora, representada na literatura pelos 
poetas parnasianos e na política pelas oligarquias rurais. De modo geral, a 
maneira encontrada pelos artistas da década de 20 para combater o 
formalismo parnasiano e a mentalidade acadêmica será a valorização do 
irracionalismo. Mário de Andrade, com a sua poética do “desvairismo” 
publicada no Prefácio Interessantíssimo de Paulicéia desvairada, Manuel 
Bandeira, com sua teoria do “alumbramento” — a poesia vista como 
revelação, isto é, como epifania, e toda a obra de Oswald de Andrade são 
três bons exemplos de atitude artística e intelectual que procura subverter a 
ordem existente32. 

 

Essa é uma das facetas do homem Manuel Bandeira que, esteticamente, 

estava afinado tanto com a subversão da ordem como com as novas tendências do 

pensamento europeu, entre elas o expressionismo e o surrealismo. No entanto, 

                                            

32Lucas, Elcio. A busca do inominável em A morte Absoluta. 
http://dlcv.fflch.usp.br/sites/dlcv.fflch.usp.br/files/Elcio%20LUCAS_0.pdf. Acesso em 01 de setembro de 
2016. 

http://dlcv.fflch.usp.br/sites/dlcv.fflch.usp.br/files/Elcio%20LUCAS_0.pdf


41 

 

 

quando destacamos alguns de seus poemas que dialogam com a morte, encontramo-

nos com uma pessoa em um longo processo de preparação para a morte. Para tanto, 

Bandeira procurou mobilizar o seu conhecimento religioso a respeito das múltiplas 

expressões do catolicismo no Brasil, principalmente no que se refere ao seu aspecto 

devocional, mesmo sendo um homem sem religião como observa Elcio Lucas citando 

Antônio e Gilda Cândido. 

 
Ao falar da morte, Bandeira examina a vida e seu mistério. No conjunto de 
Gilda e Antonio Candido, sua poesia ‘tem a gravidade religiosa frequente 
nesse poeta sem Deus, que sabe não obstante falar tão bem de Deus e das 
coisas sagradas, como entidades que povoam a imaginação e ajudam dar 
nome ao incognoscível. (Candido; Candido, 1986, p. 27. apud, Lucas, 
http://dlcv.fflch.usp.br/node/50 acesso em 01 de setembro de 2016).33 
 

Manuel Bandeira realmente traz poeticamente as coisas sagradas que povoam 

nossa imaginação para falar e não silenciar sobre as expressões religiosas sobre 

morte que, em seu conjunto poético, atribuem sentido ao incognoscível. Por isso, 

Antônio e Gilda Cândido observarem que o poeta sabe falar tão bem de Deus e das 

coisas sagradas. 

O poema Consoada é um desses testemunhos. Publicado em 1958 no livro 

Opus 10, traz em seu título uma imagem interessante na busca do entendimento do 

incognoscível. A palavra consoada, além de significar refeição noturna, também 

nomeia, em alguns lugares como Portugal, a ceia de Natal. A imagem de uma refeição 

com a morte denota certa intimidade com ela, ao mesmo tempo em traz a mensagem 

de celebração da vida, afinal, o natal é uma festa que celebra a vida. 

 
De fato cheguei ao apaziguamento das minhas insatisfações e das minhas 
revoltas pela descoberta de ter levado à angustia de muitos uma palavra 
fraterna. Agora a morte pode vir — essa morte que espero desde os dezoito 
anos; tenho a impressão que ela encontrará, como em “Consoada” está dito, 
...............................................a casa limpa, 
A mesa posta,  
Com cada coisa no seu lugar. (Bandeira, 1954, p. 132).34 
 

Não são todos os poemas de Bandeira sobre a morte que trazem elementos 

religiosos. No entanto, no livro Estrela da Tarde (1960) existe uma sequência de 

poesias denominadas pelo autor de preparação para a morte: Preparação para a 

Morte; Vontade de Morrer; Canção para a Minha Morte; Programa para Depois da 

                                            

33 Ibidem 
34 Bandeira, Manuel. Poesia e Prosa Completa. Rio de Janeiro: Cia. José Aguilar Editora, 1967. Neste 
livro, o texto foi diagramado exatamente da maneira como o reproduzo. 

http://dlcv.fflch.usp.br/node/50


42 

 

 

Minha Morte e Crucifixo. Nesses poemas, Bandeira trata da vida, dos amores, dos 

amigos, dos planos para depois da morte, mas é com a poesia Crucifixo que encerra 

essa sequência, que também encerra o livro. Se em Consoada o diálogo poético com 

a morte se aproxima da festa que representa o nascimento de Jesus Cristo, Crucifixo 

traz duas representações: a morte e a ressurreição de Cristo. 

 
Morrer agarrado com ele (o crucifixo) 
Talvez me salve. Como — espero — 
Minha mãe, minha irmã, meu pai.35 
 

Por que, afinal, um homem como Manuel Bandeira, urbano, afinado com as 

transformações do século XX, ligado a um dos mais importantes movimentos culturais 

da sociedade brasileira, brilhante poeta, homem sem religião — como bem 

observaram Antonio e Gilda Cândido — resolve, diante da morte, mobilizar 

conhecimentos religiosos que povoam a nossa imaginação? Será que os elementos 

religiosos funcionam como argumentos poéticos para dar sentido ao incognoscível? 

Por que, em uma de suas poesias, invoca vários santos de devoção popular, como 

Santa Rita, para livrá-lo da angústia da morte e, finalmente, apela para Nossa Senhora 

da Boa Morte? 

 
Fiz tantos versos a Terezinha… 
Versos tão tristes, nunca se viu! 
Pedi-lhe coisas. O que eu pedia 
Era tão pouco! Não era glória… 
Nem era amores… Nem foi dinheiro… 
Pedia apenas mais alegria: 
Santa Teresa nunca me ouviu! 
Para outras santas voltei os olhos. 
Porém as santas são impassíveis 
Como as mulheres que me enganaram. 
Desenganei-me das outras santas 
(Pedi a muitas, rezei a tantas) 
Até que um dia me apresentaram 
A Santa Rita dos Impossíveis 
Fui despachado de mãos vazias! 
Dei volta ao mundo, tentei a sorte. 
Nem alegria mais peço agora, 
Que eu sei o avesso das alegrias. 
Tudo que viesse, viria tarde! 
O que na vida procurei sempre, 
— Meus impossíveis de Santa Rita — 
Dar-me-eis um dia, não é verdade? 
Nossa senhora da Boa Morte.36 

 

                                            

35 Bandeira, Manuel. Op. Cit. p. 416 
36 Idem, p. 277 



43 

 

 

Com certeza, essas perguntas suscitam inúmeras respostas e interpretações. 

Se indagássemos Claudia Rodrigues (2005), autora do livro Nas Fronteiras do Além: 

A secularização da Morte no Rio de Janeiro nos séculos XVIII e XIX, a respeito desta 

procura de Bandeira por elementos religiosos para dar sentido ao incognoscível, esta 

historiadora, entre suas possíveis respostas, relacionaria essa procura à pedagogia 

do bem morrer. A pedagogia do bem morrer arquitetou-se de forma singular a partir 

de meados do século XVIII, fundamentalmente ligada à produção do ideário católico 

e, sendo assim, esse aprendizado que povoou o imaginário popular teria sido captado 

de forma magistral pelo poeta. 

Dessa forma, pelas lentes da historiadora Claudia Rodrigues (2005), 

encontraríamos nos poemas de Bandeira vários elementos deste ideário do boa 

morrer. A invocação dos santos de devoção, o buscar de acertos de contas (uma 

autorreflexão como no poema Consoada) e ainda referências explícitas a Nossa 

Senhora da Boa Morte seriam reverências construídas no contexto da produção deste 

ideário do bem morrer no Brasil. 

Como o Tabu da Morte de José Carlos Rodrigues, Nas Fronteiras do Além: A 

secularização da morte no Rio de Janeiro séculos XVIII e XIX 37de Claudia Rodrigues 

é uma importante referência para os estudos sobre os sentidos da morte e o sentido 

do morrer; o livro é resultado de sua tese de doutorado e está centrado na 

contextualização histórica da elaboração da morte e de sua transformação na 

sociedade brasileira entre meados do século XVIII até o final da segunda metade do 

século XIX.  

No entanto, é importante ressaltar as devidas diferenças entre os dois autores. 

José Carlos Rodrigues é antropólogo e procura desenhar uma antropologia da morte 

centrando-se na antropologia comparada, não se preocupando com recortes 

históricos precisos, seja na sociedade capitalista ocidental, seja em sociedades 

indígenas brasileiras ou norte-americanas. 

 
Como em qualquer outra cultura, é preciso exorcizar a morte, é preciso 
dominá-la. Entretanto, estamos diante de uma cultura diferente: a morte será 
exorcizada de modo diferente. Até o advento da ciência moderna, a 
percepção da incapacidade humana se expressava na linguagem da religião. 
A vontade de Deus, a boa e a má sorte, governavam os destinos humanos. 
Havia técnicas de intervir sobre estes fatores, mas os desígnios de Deus e 
da fortuna eram inacessíveis ao homem: a magia e a oração poderiam mudar 

                                            

37 Rodrigues, Claudia. Op. Cit. 



44 

 

 

o fluxo das coisas, mas este dependeria sempre da vontade de Deus — e 
contra esta nenhuma transformação era possível38. 

 

Por outro lado, esta é uma preocupação que encontramos no trabalho de 

Claudia Rodrigues, que contextualiza historicamente a morte na sociedade brasileira 

por meio de um recorte muito específico. Assim, busca acompanhar esse processo 

de conhecimento e aprendizado em relação à morte de meados do século XVIII — 

momento em que a pedagogia do bem morrer começou a se estruturar no Brasil — 

até meados do século XIX — momento em que esse aprendizado começou a se 

transformar —, em função, de acordo com a autora, do projeto liberal secularizante 

que toma corpo e volume nos embates políticos brasileiros daquele contexto. 

 
O trabalho foi dividido em seis capítulos estruturados de modo a identificar, 
primeiramente, os mecanismos de controle da Igreja sobre as atitudes e 
representações diante da morte, do morrer e do além-túmulo no Ocidente 
católico e sua presença no Rio de Janeiro, no século XVIII e em parte do 
século XIX (capítulos 1 e 2). Nos capítulos seguintes, proponho-me a analisar 
a forma pela qual se processou o questionamento desse controle eclesiástico, 
na segunda metade do século XIX.39 

 

Além do recorte temporal, Nas Fronteiras do Além é um trabalho focado em 

uma sociedade específica, o Rio de Janeiro e as freguesias da Sé e do Santíssimo 

Sacramento. Esses são os locais que subsidiam a autora com uma espetacular série 

documental que sustenta sua pesquisa. São 277 testamentos, 23.924 assentos de 

óbitos, além de jornais, atas da Câmara municipal, da Assembleia Legislativa do Rio 

de Janeiro e do Parlamento Brasileiro. 

Toda essa série documental sustenta sua narrativa sobre a arquitetura do bem 

morrer/pedagogia do medo, uma dicotomia que orienta o sentido da morte e do morrer 

no Brasil durante um século. Para a autora, as práticas em torno da ideia de bem 

morrer/pedagogia do medo, com ênfase na ideia do medo, eram formas de controle 

social sob o qual a Igreja Católica construiu o seu poder. 

Sendo assim, Claudia Rodrigues historia esse controle sobre a morte. No 

primeiro capítulo, busca demonstrar como a cristianização do ocidente europeu se 

construiu em torno do que a autora denomina de assenhoramento da morte por parte 

da Igreja Católica. 

                                            

38 Idem, p. 155 
39 Ibidem, p. 24. 



45 

 

 

Para fundamentar sua narrativa sobre o assenhoramento da Igreja Católica 

sobre a morte, a autora se apoia em vasta bibliografia sobre esse assunto 

(principalmente nos historiadores franceses como Philipe Àries, Jean Delumeau, 

Michel Larwes entre outros), que neste sentido assinalam o trânsito de uma prática 

privada no trato da morte característica da Antiguidade Tardia até o inicio da Alta Idade 

Média momento em que o controle sobre os mortos e o morrer se desenrolava no 

âmbito familiar e os cemitérios se localizavam fora do espaço urbano. Com o avanço 

da construção do poder institucional da Igreja Católica esta gradativamente assumiu 

o controle sobre os mortos e o sentido de morrer, que se materializa com por meio da 

definição da zona funerária um espaço contiguo ao templo. 

E em torno do controle eclesiástico sobre os cemitérios como espaço contíguo 

aos das Igrejas possibilitou ao clero que pudesse orquestrar o tom e o ritmo do sentido 

da morte e da vida na sociedade ocidental. O mundo dos vivos e dos mortos se torna 

um assunto eclesiástico. 

A autora não se restringe apenas à questão dos sepultamentos. Sua análise 

procura demonstrar como o controle da Igreja sobre a sociedade por meio da morte 

envolveu a produção de uma pedagogia do medo: o medo da condenação eterna, o 

medo de não ressuscitar no final dos dias, o medo do juízo final. Em torno do medo e 

a partir dele, um processo de aprendizado foi sendo gradativamente construído, 

fundamentalmente, e, após a reforma tridentina, encontrou o seu auge. Os motivos 

eram óbvios: combater o avanço do protestantismo e reforçar a mentalidade e as 

práticas católicas fundadas no medo, mas também na esperança. Afinal, o objetivo 

era a conversão das pessoas. 

 
Se, por um lado, a Igreja adotava esta pedagogia da morte baseada no medo, 
por outro, oferecia a esperança, a segurança, por meio de garantias de 
proteção proporcionadas por ritos tranquilizadores, conforme analisou Jean 
Delumeau. Ao longo de seus vários estudos, Delumeau aponta como a Igreja 
manipulou as sensações de angústia e insegurança coletivas, transformando-
as em medos religiosos. A partir da culpabilização, buscaria disseminar, por 
um lado, o ideal de penitência e, por outro, a tranquilização, através de 
orações, procissões, culto dos santos, sufrágios e intercessores, dentre 
outros. Na perspectiva da tranquilização, ela ofereceu a imagem de um Deus 
misericordioso para aqueles que se confessassem e se arrependessem que 
se preparassem com antecedência para morte — testando, buscando os 
sacramentos, instituindo legados piedosos e sufrágios. Neste processo de 
tranquilizar os fiéis, exerceria importante função, dentre outros fatores, o culto 
aos santos, que eram vistos como intercessores especiais diante da morte. 
Com efeito, um dos traços mais fortes da religião nessa época foi a 
proliferação das formas de devoção à Virgem Maria e a toda uma rede de 



46 

 

 

santos funcionando como intermediários diante de Deus, por ocasião do 
julgamento de sua alma imediatamente após a sua morte.40 

 

De acordo com Claudia Rodrigues, durante e em função da Contra Reforma, 

começaram a ser escritos manuais que orientavam os fiéis a bem morrer por meio da 

instrumentalização de uma série de representações do medo da morte. A autora 

descreve alguns destes manuais, mas se restringe na análise de O Breve Aparelho e 

modo fácil para ensinar a bem morrer um cristão, do jesuíta Estevam de Castro, um 

dos mais importantes documentos escritos nessa linhagem e um dos manuais mais 

publicados nesse gênero, com centenas de exemplares reeditados durante um século, 

de 1624 a 1725. 

Ao descrever o conteúdo ou pelo menos a estrutura do texto do jesuíta procura 

indicar a maneira pela qual a Igreja lançava as bases para as práticas do bem morre 

atrelada ao medo da morte. Sua ênfase leitura do manual procura aproximar a ideia 

do medo da morte aos possíveis caminhos para a salvação e entre a importância do 

testamento como instrumento dessa salvação na medida em que o moribundo por 

meio deste documento deixava registrado profissão de fé, os arrependimentos de 

seus pecados, seus acertos de contas com Deus e com os homens e finalmente 

recursos que eram destinados a Igreja. 

Assim, através do Breve Aparelho de Estevam de Castro, ela demonstra como 

a materialização deste ideário se elabora a partir das intenções do cristão diante da 

eminência do juízo pessoal no momento de sua morte. Neste momento, o 

arrependimento dos pecados, os pedidos de intercessão a Jesus Cristo, à Virgem 

Maria, aos santos de devoção e aos anjos é a garantia de salvação. Dessa forma, por 

meio da análise do testamento, é possível observar os mecanismos de controle 

descritos anteriormente por Jean Delimeau, que orientam o seu trabalho.  

 
Enquanto a morte não se efetivava, o texto ensinava ao moribundo os 
caminhos para a “boa morte”: fazer o testamento, procurar os sacramentos, 
dar sinais de estar contrito, confiar no poder intercessor da corte celestial, 
fazer orações. Tais caminhos, pelo que se pode verificar nas derradeiras 
histórias de vida que introduziram este capítulo, também foram seguidos 
pelos católicos do Rio de Janeiro. Vejamos mais detalhadamente como estes 
ensinamentos eclesiásticos sobre o ‘bem morrer’ foram vivenciados pelos 
fiéis desta localidade.41 

 

                                            

40 Ibidem, p. 52 
41 Ibidem, p. 72 



47 

 

 

Quanto ao Breve Aparelho é necessário fazer uma observação. Nele, a autora 

demonstra como Estevam de Castro elabora e normatiza a morte de forma prática e 

objetiva, representando a experiência prática do jesuíta em dar assistência ao 

moribundo. Além disso, como anteriormente observado, ela evidencia que a descrição 

dos seis graus de doenças com certeza requereu de Estevam de Castro um grande 

conhecimento a respeito da literatura médica do período em que escreveu seu texto. 

No entanto, Claudia Rodrigues não teve por preocupação a descrição detalhada do 

conteúdo daquele manual. 

Tudo leva a autora a concluir que, no Brasil, pelo menos durante um século, 

aprendia-se a morrer instruído pela Igreja e esta prática lhe conferia poder e controle 

tanto sobre os indivíduos quanto sobre a coletividade. 

Para além desta constatação, seu interesse é expor o processo de mudança 

em relação ao bem morrer/pedagogia do medo que começou a partir de meados do 

século XIX, acompanhando o reflorescimento do projeto político liberal no país. 

Naquele momento, esse projeto ganhava novos contornos com o discurso 

abolicionista, industrialista e defensor do processo imigrantista. 

Essas três questões colocavam também em xeque o papel que a Igreja Católica 

desempenhava junto ao Estado Brasileiro que, de acordo com esses discursos, 

necessitava urgentemente de modernização. Assim, a ideia de modernidade implicava 

em “romper” com “antigas práticas”, como as de controle sobre a morte e os 

sepultamentos, práticas essas baseadas em superstições, fruto de mentalidade social 

atrasada que tinham uma única função: o acúmulo de bens por parte da Igreja. 

Assim, tanto pelo parlamento como pela imprensa, começou, a partir de 1850, 

uma série de profundos questionamentos do papel político e ideológico 

desempenhado pela Igreja Católica no país; um controle que se referia basicamente 

à questão do padroado e das prerrogativas que este atribuía a Igreja no sentido do 

controle da vida civil — como nascimento, morte e matrimônios.  

Esse tipo de controle já não cabia, ou, pelo menos, não se adequava mais na 

perspectiva do projeto político que se pretendia: trazer mão-de-obra imigrante, 

fundamentalmente branca e protestante para substituir a mão de obra escrava. Ou 

seja, um projeto político cujo modelo era a sociedade europeia branca e laica. Sendo 

assim, era necessário esvaziar, ou, pelo menos, reorientar o papel que a Igreja 

Católica desempenhava dentro na sociedade brasileira. 



48 

 

 

 
Creio que é nesse sentido que se podem compreender as argumentações 
dos deputados defensores da secularização dos cemitérios, de que tanto o 
cemitério como os cadáveres nele sepultados deveriam ser objetos de ação 
do poder público e civil, posto que eram assuntos de higiene e não religião, 
uma vez que o cadáver era matéria e, mais do que isso, era distinto da alma 
que nele se abrigara durante a vida. Esta última, sim, era assunto das 
religiões, das Igrejas e das ‘seitas’ — como se falava —, sendo-lhes 
reservadas as cerimônias e os rituais. Talvez neste sentido possamos 
perceber aquela fala de Joaquim Nabuco, citada anteriormente, na qual ele 
dizia que a matéria encarregava-se de fazer a síntese da humanidade, a 
grande síntese da morte, e ainda que as almas se distribuíssem por corpos 
diversos, no espaço íntimo, os corpos, independente do espírito religioso que 
os tivessem animado, haveriam de confraternizar no túmulo.42 

 

Também por meio deste embate podemos acompanhar como o ideário médico-

higienista começa a tomar corpo dentro dos argumentos políticos dos projetos de 

modernidade que também terão a morte como eixo condutor do contraponto ao 

pensamento da Igreja. Ou seja, a morte controlada pela Igreja representa atraso 

enquanto que a morte controlada pelo conhecimento médico higienista representa 

avanço em direção à modernização do país. Os discursos se estendem até a 

proximidade da proclamação da República, mas, de fato, nada de substancial ocorre 

em relação ao controle da Igreja sobre a morte até o fim definitivo do Império. 

Cabe aqui uma observação: os discursos dos defensores da secularização que 

se assentam no pensamento científico positivista e materialista são belos discursos; 

no entanto, são discursos políticos e resta pensar se realmente as pessoas que os 

proferiram tinham convicção de suas mensagens. Enfim, nos meandros dos embates 

políticos da luta pelo poder e pela imposição de seu projeto, existe uma lição básica: 

desqualificar o oponente. Nesse sentido, faço aqui o mesmo questionamento 

elaborado por Carlos Alberto Vesentini em seu trabalho A Teia do Fato (1997), um 

questionamento que permanece atual em relação ao trabalho do historiador: poderia 

o historiador não se contagiar de simpatia pela ideia que suas fontes lhe apresentam?  

Com certo cuidado, posso afirmar que Claudia Rodrigues coaduna com o 

discurso político liberal proferido por Saldanha Marinho, Joaquim Nabuco, Rui 

Barbosa e outros, e não tenho dúvida de que esses foram homens que mudaram os 

rumos da história do Brasil como defensores do fim da escravidão. Mas, em relação 

ao projeto de laicidade do Estado brasileiro, cremos que ainda há muito que se 

                                            

42 Ibidem, pp. 277-278 



49 

 

 

discutir. Claudia Rodrigues apresenta dúvidas em relação aos impactos concretos nas 

atitudes diante da morte provocadas por este embate. 

 
Mas, se todos estes questionamentos ao poder eclesiástico foram liderados 
por membros da elite política e intelectual brasileira que, na sua atuação no 
parlamento por exemplo, defendiam a necessidade da distinção entre o poder 
civil e o eclesiástico e da não confusão entre a questão religiosa e a clerical, 
resta-nos responder sobre como é possível identificar estas transformações 
no nível dos costumes, e particularmente, no das atitudes diante da morte.43. 

 

Sim, foi possível a autora responder. Ao final de seu trabalho, Claudia 

Rodrigues demonstra que o bem morrer nos termos normativos da Igreja Católica foi 

uma lição esquecida. Os testamentos que fundamentam seu trabalho a partir dos anos 

de 1890 não traziam mais em sua estrutura os indicativos do Breve Aparelho de 

Ensinar um Cristão a Bem Morrer. 

Enfim, a morte passou por um processo de secularização, de acordo com a 

autora, na medida em que, gradativamente, a Igreja perdeu controle sobre a morte e 

o morrer. Porém, Claudia Rodrigues inquieta-se frente à seguinte questão: isso não 

quer dizer que a sociedade brasileira passou por um processo de descristianização e, 

ao mesmo tempo, faz uma longa discussão a partir das ideias de Jean Delumeau 

sobre a questão da descristianização da sociedade. 

 
A se tomar como base esta tese de Delumeau, creio que a utilização do termo 
‘descristianização’, no sentido de recuo da religiosidade, para explicar as 
transformações das atitudes diante da morte é problemática. Primeiramente 
como apontado por Delumeau, por supor um padrão homogêneo de 
cristianização, que não existiu. Em segundo, por supor que as 
transformações operadas neste padrão de cristianização implicaram a 
eliminação dos conteúdos cristãos e/ou da religiosidade dos fiéis.44 
 

Assim, ao que parece, o processo de secularização da morte e do morrer 

restringiu-se à questão burocrática ao desaparecer dos testamentos ou das práticas 

testamentárias. Se a questão da “descristianização” implicaria supor um padrão 

homogêneo de cristianização da sociedade, a questão da secularização implica o 

mesmo raciocínio, ou seja, implica supor um padrão homogêneo de secularização que 

provavelmente nunca existiu no Brasil. Essa é uma questão que discutirei no segundo 

capítulo. 

                                            

43 Ibidem, 299. 
44 Idem, p. 341 



50 

 

 

Neste pêndulo do que é ou não secular em torno da morte, questões ficam 

latentes em relação à morte tanto no trabalho de José Carlos Rodrigues, quanto no 

de Claudia Rodrigues.  

Em primeiro lugar, o recorte da modernidade. Para ambos os autores a 

modernidade é entendida como a sociedade capitalista liberal e burguesa centralizada 

no indivíduo e na racionalidade científica, superando outros sentidos da morte e do 

morrer — isso fundamentalmente na sociedade ocidental, anteriormente controlada 

pela Igreja Católica. Deste recorte, surgem categorias analíticas, tais como a morte 

como tabu — característica da sociedade contemporânea — e o esquecimento da 

lição do bem morrer/pedagogia do medo, ambos os processos resultados do 

esvaziamento do conteúdo religioso do sentido da morte. 

1.3 A morte é uma festa 

Em 2005, na pequena cidade de Espírito Santo do Pinhal (SP), faleceu o senhor 

José Motta da Silva45, pertencente a uma família tradicional de cafeicultores e 

comerciantes de café. “Seu Motta” — como era conhecido — foi acometido de câncer 

no esôfago e travou uma longa luta contra a doença, mas ao final, a indesejada das 

gentes chegou. 

Quando a doença começou a se agravar, “Seu Motta”, sabendo que iria morrer, 

começou a tomar providências para o seu funeral. Contratou um serviço de Buffet, 

uma banda para executar músicas de sua predileção — Big Bands da década de 1950 

—, uma floricultura para a decoração do ambiente, deixou previamente acertado com 

o padre da paróquia da qual fazia parte a encomendação de seu corpo e escolheu a 

mensagem a ser incluída nos “santinhos” que seriam distribuídos em sua missa de 

sétimo dia. 

O funeral de “Seu Motta” não ocorreu no velório municipal, mas no hangar de 

uma de suas fazendas. Ele, com certeza, só não enviou convite antecipado pois nunca 

se sabe ao certo o dia da própria morte. No entanto, no caso de Espírito Santo do 

Pinhal, o convite nominal não é necessário, pois, até o presente momento, as notas 

de falecimento são divulgadas pela rádio local e também são afixadas em lugares 

                                            

45 Nome fictício. 



51 

 

 

públicos ao redor da praça central da cidade. Mesmo o funeral de “Seu Motta” 

ocorrendo em um espaço privado, quase toda a cidade compareceu. 

Decerto, se o historiador João José Reis (1991) tivesse contato com o relato do 

funeral de “Seu Motta”, provavelmente reconheceria alguma semelhança com os 

relatos de funerais que compõe seu livro A morte é uma Festa: ritos fúnebres e revolta 

popular no Brasil do século XIX46. Seu trabalho é paradigmático, pois também se 

tornou uma referência para uma série de outros estudos sobre a morte e o morrer no 

Brasil. Ele, com certeza, inspirou o trabalho de Claudia Rodrigues47, tratado 

anteriormente. 

O cerne de A Morte é uma Festa é um episódio que ficou conhecido como 

Cemiterada, ocorrido em Salvador em 25 de Outubro de 1836. Esse movimento foi 

organizado para protestar contra uma lei municipal que entraria em vigor na cidade no 

dia seguinte, 26 de outubro, e que proibia o tradicional costume de enterros nas 

igrejas, concedendo a uma companhia privada o monopólio dos enterros em Salvador 

por trinta anos (Reis, 1991, p. 13). A Cemiterada reuniu boa parte da população de 

Salvador e consistiu num ataque organizado ao Campo Santo — cemitério — com o 

objetivo de destruí-lo. 

 
A cemiterada começou com uma manifestação de protesto convocada pelas 
irmandades religiosas e ordens terceiras de Salvador, organizações católicas 
leigas que, entre outras funções, cuidavam dos funerais de seus membros. 
Naquele dia, a cidade acordou com o barulho dos sinos já convocação para 
missas, procissões, festas religiosas e funerais eram agora dobrados para 
chamar ao protesto coletivo. A reunião fora marcada para acontecer no 
terreiro de Jesus, no adro da igreja da Ordem Terceira de São Domingos. De 
suas sedes, marcharam para ali centenas de membros de irmandades. 
Na praça do terreiro estavam, além da igreja de São Domingos, as igrejas do 
antigo Colégio dos Jesuítas (atual Catedral) e a de São Pedro dos Clérigos; 
a uma pequena distância, podia-se ver a igreja do convento de São Francisco 
e a seu lado a Ordem Terceira de São Francisco. Do terreiro, por sobre os 
telhados e sobrados, era possível ver as torres de muitas outras igrejas, 
inclusive a Sé, que abrigavam dezenas de irmandades. Com seus muitos 
templos, o lugar era uma espécie de território sagrado da Bahia.48 

 

Não foi por acaso que o terreiro foi o local de onde a manifestação partiu, pois, 

como observa o autor, essa parte da cidade era uma espécie de território sagrado. 

                                            

46 REIS, João José. A morte é uma festa: ritos fúnebres e revolta popular no Brasil do século XIX. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1991. 
47 Somente para reafirmar, Claudia Rodrigues utiliza a mesma metodologia de João Reis: análise de 
testamentos e a discussão profunda em torno do controle sobre o sentido da morte e do morrer que se 
desenrola em torno dos sepultamentos. 
48 Reis, João José. Op. Cit. p. 13 



52 

 

 

Dali a população se dirigiu primeiro em direção à sede do governo e, posteriormente, 

para o Campo Santo. Segundo a narrativa de João José Reis, os confrades 

participantes da manifestação estavam devidamente paramentados com seus hábitos 

e capas, carregando cruzes e as bandeiras das irmandades organizadoras da 

manifestação. Sendo assim, a manifestação de protesto popular claramente era 

também uma manifestação religiosa. 

 
Uma verdadeira procissão religiosa, que tirou a legitimidade do uso da força 
contra os participantes: ‘difícil cousa seria empregar a força contra homens 
revestidos de opas e munidos de cruzes alçadas’, justificou-se posteriormente 
o chefe da polícia Francisco Sousa Martins, defendendo-se da acusação de 
inércia.49 
 

A Cemiterada tornou-se objeto de múltiplas interpretações relatadas por João 

Reis; além das interpretações contemporâneas do movimento, produziram-se outras 

tantas a posteriori. Os contemporâneos contrários ao movimento ressaltaram, além 

do fanatismo religioso, os interesses econômicos das Irmandades Religiosas que 

estavam à frente do processo. 

 
Todos esses autores viram no movimento, por um lado, uma estreita 
motivação econômica, por outro, uma expressão atrasada de religiosidade. 
Irmandades, padres, sacristãos, negociantes de artigos funerários, teriam 
insuflado um povo ignorante e supersticioso contra o Campo Santo, com o 
único objetivo de defender seus interesses econômicos. Foi nesses termos, 
aliás, que a Cemiterada foi entendida por seus críticos contemporâneos… 
Ora, a questão econômica pode e deve ser invocada para se entender a 
revolta, mas não nessa ótica que atribuiu aos opositores do cemitério um puro 
pragmatismo material. O fator religioso também não deve ser entendido como 
mero derivado de interesses econômicos, e é insuficiente para descartar a 
atitude popular como fruto de uma falsa religiosidade ou superstição… 
Já disse que superstição é a religião do outro; a nossa superstição é que é a 
verdadeira religião. Esses autores, que realmente não aprofundaram suas 
pesquisas, viram o conflito como uma disputa entre civilização — 
representada pelo estabelecimento do cemitério — e a barbárie — refletida 
no comportamento dos que se opuseram a ele. A violência da reação ao 
cemitério é sem dúvida surpreendente, o que nos obriga exatamente a refletir 
sobre por que foi assim.50 

 

Contudo, é a interpretação de João Reis que nos interessa, primeiramente por 

demonstrar que, em Salvador, na primeira metade do século XIX, não existia nada 

mais público do que a morte e esta era inerente às expressões de religiosidade da 

população da cidade. Em segundo lugar, por demonstrar, ao longo do texto, que o que 

                                            

49 Ibidem, pp. 13-14 
50 Idem, p. 22 



53 

 

 

estava em jogo não era somente uma disputa entre civilização (discurso médico 

higienista) e a barbárie (pensamento supersticioso de uma população ignorante). 

João Reis, ao procurar compreender as múltiplas motivações da Cemiterada, 

desvenda e revela um complexo universo religioso construído em torno da morte. 

Apesar de considerar os vários conflitos de interesses políticos, econômicos e 

médicos (principalmente este último, representado pelo discurso higienista da 

medicina positivista do século XIX), retoma e detalha as tradições religiosas 

efetivamente vividas pela população baiana, em sua maioria heterodoxa. 

Esta heterodoxia envolvia, além dos rituais em torno da morte, todas as 

tradições e mentalidades oriundas das diversas culturas que habitavam o espaço 

urbano de Salvador, esse habitat cultural religioso nem sempre harmonioso, mas que 

produziu a festa e a rebeldia em torno da morte e do morrer. 

 
Este o ambiente onde aconteceu a Cemiterada. A Salvador de 1836 era uma 
cidade bela e cheia de problemas urbanos e sociais, uma sociedade 
escravista cujo povo livre era em sua grande maioria pobre. Uma cidade cuja 
população crescia — sobretudo a população negra e mestiça — enfrentando 
uma dura realidade econômica. Esta crise, as desigualdades sociais, o 
preconceito de cor, as ideologias religiosas, liberais e nacionalistas da época 
explicam movimentos sociais que tomaram a Bahia nas décadas de 1820 e 
1830. A Cemiterada, apesar de sua característica peculiar, mobilizou um povo 
acostumado à rebeldia.51 

 

Foi fundamental para o autor puxar o fio de Ariadne do episódio da Cemiterada 

a fim de demonstrar a morte como uma festa pública que mobilizava a sociedade e 

era por meio dessa mobilização que todos tinham a possibilidade de expressarem 

suas cosmovisões sobre a morte — tanto senhores quanto escravos. Por isso, a morte 

era um evento festivamente plural que comportava inúmeras simbologias religiosas. 

A produção da festa em torno da morte era uma construção social que trazia 

elementos das posições ocupadas pelos indivíduos nesta sociedade: da preparação 

do testamento ao enterro, o processo envolvia as relações comunitárias e as 

representações que essa comunidade elaborava coletivamente em torno da morte. 

A morte pública expressava a fundamental importância que uma religiosidade 

transcultural52 representava para a vida da sociedade baiana na primeira metade do 

século XIX. João Reis demonstra como esta expressão se constitui por meio do crucial 

                                            

51 Ibidem, p. 46 
52 Dussel, Enrique. Transmodernidade e interculturalidade: interpretação a partir da filosofia da 
libertação in: Revista Sociedade e Estado – Volume 31 Número 1 Janeiro/Abril 2016, pp. 51-773 



54 

 

 

papel desempenhado pelas Irmandades Religiosas, pois estas geriam não somente a 

morte, mas também a vida de seus confrades. Sua importância é tratada em um 

capítulo dedicado à atuação. Porém, o fato de citar as Irmandades como articuladoras 

da Cemiterada, ressaltando a imponência com que participaram do movimento 

aponta, cremos, para um dos fatos históricos mais significativos das experiências 

religiosas no Brasil: as Irmandades Religiosas como gerenciadoras da vida e do 

comportamento religioso brasileiro desde a colônia até o império: “A violência da 

reação ao cemitério é sem dúvida surpreendente, o que nos obriga exatamente a 

refletir sobre por que foi assim.”53 

Num país como o Brasil, onde a multiplicidade religiosa é parte fundamental de 

nossa formação social, compreendemos que as Irmandades cumpriam o papel de 

reelaborar os inúmeros signos religiosos oriundos de nossa diversidade cultural. 

 
Da mesma forma, que a ‘família-de-santo’ dos candomblés substituiria 
importantes funções e significações da família consanguínea desbaratada 
pela escravidão e dificilmente reconstituída em diáspora. Foi na mesma 
brecha institucional que a irmandade penetrou. Os irmãos de confraria 
formavam outra alternativa de parentesco ritual. Cabia à família de irmãos 
oferecer a seus membros, além de um espaço de comunhão e identidade, 
socorro nas de necessidade, apoio para conquista de alforria, meios de 
protesto contra abusos senhoriais e sobretudo rituais fúnebres dignos54.  

 

A partir da afirmação da significativa relevância das Irmandades Religiosas na 

sociedade brasileira como espaços de sociabilidade articulado por uma epifania 

religiosa, João Reis também elabora em A Morte é uma Festa o trânsito da morte da 

festa barroca controlada e gerenciada pelas Irmandades Religiosas até a morte 

legislada pelo discurso médico, que a transformava em problema de saúde pública e, 

como tal, devia estar sob a jurisdição da lógica do poder público. 

 
A Bahia da primeira metade do século XIX tinha uma cultura funerária com 
as características que acabo de descrever. E era assim em grande parte por 
suas raízes em Portugal e África. Em ambos os lugares encontramos a ideia 
de que o indivíduo devia se preparar para a morte, arrumando bem sua vida, 
cuidando de seus santos de devoção ou fazendo sacrifícios a seus deuses 
ancestrais. Tanto africanos como portugueses eram minuciosos no cuidado 
com os mortos, banhando-os, cortando o cabelo, a barba e as unhas, 
vestindo-os com as melhores roupas ou com mortalhas ritualmente 
significativas. Em ambas as tradições aconteciam cerimônias de despedida, 
vigílias durante as quais se comia e bebia, com a presença de sacerdotes, 
familiares e membros da comunidade. Tanto na África como em Portugal, os 
vivos — e quanto maior número destes melhor — muito podiam fazer pelos 

                                            

53 Reis, João José. Op. Cit. p. 20 
54 Ibidem, p. 55. 



55 

 

 

mortos, tornando sua passagem para o além, mais segura, definitiva, até 
alegre, e assim defendendo-se de serem atormentados por almas penadas. 
Espíritos errantes de mortos circulavam em terras portuguesas e africanas. 
Para protegerem-se e protegerem seus mortos desse infeliz destino, 
portugueses e africanos produziam funerais elaborados, o que os tornava 
mais próximos uns dos outros do que, por exemplo, os católicos dos 
protestantes, estes últimos adeptos de funerais mais econômicos.55 
 

A Morte é uma Festa narra com uma infinidade de detalhes toda a elaboração 

que envolvia o funeral barroco — utilizando a expressão de Michel Vovelle. De acordo 

com João Reis, essa expressão é a que mais se adequa ao ideal de morrer no Brasil, 

onde toda ritualística mortuária está diretamente vinculada às Irmandades Religiosas 

ou as têm como referência, mesmo que indiretamente. 

1.4 A Medicalização da Morte 

Os três autores tratados anteriormente podem divergir em relação à 

tematização que apresentam ao tratarem da morte como política de Estado, como 

Festa ou como Tabu. Porém, todos convergem em suas análises ao demonstrarem 

que a morte no Brasil, durante os séculos XIX e XX, passou para o controle da 

medicina. 

O saber médico sistematizou outras formas de morrer e, entre outras coisas, 

deslocou o espaço de permanência do moribundo para o hospital, passou a 

normatizar políticas públicas em relação aos cemitérios, mas, fundamentalmente, 

focou seus saberes no prolongamento da vida, negando a morte. 

O domínio da ciência médica sobre a morte vem sendo instrumentalizado pelas 

relações de poder desde o século XIX e encontra, atualmente, o máximo de sua 

expressão no século XXI. Este conhecimento carregou a morte de conteúdo técnico e 

controlável a partir da ideia de que a ciência responde ou traz em si a capacidade de 

responder qualquer questão relativa à vida humana. No entanto, é preciso enfatizar 

que a procura pela longevidade envolve diretamente os interesses econômicos da 

indústria farmacêutica, das relações de poder que se desdobram desses interesses 

econômicos que ditam os rumos das pesquisas de medicamentos e procedimentos 

de prolongamento da vida.  

                                            

55 Idem, p. 90 



56 

 

 

A morte carregada por saberes médicos, ao longo do tempo torna-se 

incompreensível à maioria da sociedade, na medida em que o saber médico científico 

permanece propriedade de grupos restritos. No caso do Brasil, em meados do século 

XIX, esses grupos passaram a informar as políticas públicas, construindo uma 

biopolítica brasileira. Nesse contexto, a ideia de que o país se tornaria civilizado com 

homens de ciência à sua frente foi algo que se consolidou durante a Primeira 

República. 

 
Por fim, nesse caleidoscópio que chama de contexto, ganham sentido e nova 
ressonância as palavras de suas pesquisadoras. Para Margarida Neves, a 
Primeira República brasileira parece ser um período fértil, para evidenciar 
aquela dupla tendência de atrair para esfera do Estado os ‘homens de 
sciencia’ e o fazer científico, e de legitimar por meio da ciência a ação do 
Estado. (2010, p. 42) Complementando Simone Krioff ressalta que, desde o 
final do século XIX, intensificava-se a crença de que o Brasil, guiado pela 
ciência, ingressaria em um novo tempo e se tornaria uma nação civilizada56. 
 

Ao colocar a áurea do saber médico sobre a morte, descarregando-a de outros 

sentidos, ela se torna tabu e, por meio deste, um instrumento de controle social. Essa 

problematização se faz presente em uma produção recente organizada por Claudia 

Rodrigues e Fábio Lopes Os Sentidos da morte e do morrer na Ibero- América 

(2014)57. Este trabalho traz uma série de novas questões e temáticas em relação às 

pesquisas sobre a morte no Brasil e na Ibero América. 

O texto de abertura é da médica psiquiatra e antropóloga Raquel Aisengart 

Menezes58, que inicia sua reflexão retomando o tabu e a negação da morte, processo 

este que tem o seu início — como já abordado anteriormente — em meados do século 

XIX e se estende por todo o século XX. Tal fato influenciou profundamente a 

elaboração da morte sob os parâmetros de investigação científica, principalmente sob 

                                            

56 Lopes, Fábio. O suicídio com objeto de reflexão histórica: apontamentos de uma pesquisa (Rio de 
Janeiro, início do século XX). In: RODRIGUES, Claudia e LOPES, Fábio (orgs) Os sentidos da Morte e 
do Morrer na Ibero América. Rio de Janeiro, EduERJ, 2014. p. 50. 
57 Sentidos da Morte e do Morrer na Ibero-América (2014). Na América Latina, a temática da morte 
como objeto de investigação científica passou por um significativo avanço a partir das pesquisas 
desenvolvidas na Universidad Nacional Mayor de San Marcos (UNMSM) em Lima (Peru). Essa 
empreitada, de acordo com Claudia Rodrigues, suscitou o I Congreso Latinoamericano de Ciencias 
Sociales y humanidades: Imagenes de Muerte, em 2004. Esse primeiro congresso desencadeou uma 
série de outros congressos que a cada dois anos reúnem pesquisadores de vários países 
latinoamericanos, dos Estados Unidos e da Europa e que se debruçam sobre o estudo da morte. Os 
trabalhos englobam antropologia, história, arqueologia, sociologia, arte, filosofia, literatura e música.   
58 Referências dos trabalhos da Raquel; mestrado, doutorado e artigos. 



57 

 

 

o ponto de vista de seu registro negativo: “A morte, então, era tida como ‘invertida, 

escamoteada, oculta, vergonhosa e suja.”59 

A autora aponta para o pioneirismo do trabalho do historiador Philippe Ariès em 

seus livros História da Morte no Ocidente e O Homem diante da Morte. Neles, o 

historiador francês buscou compreender as mudanças das atitudes coletivas diante 

da morte, marcando principalmente o período moderno como o responsável pelo 

afastamento da morte do cotidiano social e sua transformação em tabu, privando 

dessa forma o homem de sua própria morte. 

Não há dúvidas de que o trabalho de Ariès criou uma linhagem de estudos 

sobre a morte. Todos os trabalhos analisados anteriormente têm Ariès como matriz, 

principalmente no tocante aos recortes: a morte moderna (expressão cunhada pelo 

autor) e a morte tradicional (como no período anterior à modernidade). Destas 

questões trataremos ao final deste capítulo. 

O que nos interessa acompanhar no texto de Raquel Aisengart Menezes é sua 

abordagem crítica em relação ao conceito e às práticas da chamada morte moderna, 

aquela gerida pelo saber e pelas instituições médicas, assim como o processo por 

meio do qual essa referência se torna central em nossa sociedade a partir do processo 

de secularização. 

 
A ‘morte moderna’ é administrada pelo saber e pela instituição médica, 
instâncias que se tornam centrais na sociedade ocidental, a partir do 
processo de secularização. Na sociedade tradicional, morria-se na própria 
casa, enquanto que na sociedade moderna (no século XX) o hospital se 
tornou referência prioritária nos cuidados de doentes, sobretudo no último 
período da vida. Nesse sentido, à medicina foram delegados tanto os 
encargos com os enfermos quanto o controle sobre o ocultamento da morte 
e do morrer. Para tanto, foram desenvolvidas uma racionalização e 
burocratização do trabalho em hospital.60 

 

A partir da referência de estudos (principalmente na área das Ciências Sociais), 

que na década de 1960 começam a elaborar críticas ao modelo — de acordo com a 

autora — de supermedicalização do final da vida e do processo de morrer, surgem 

propostas, inicialmente na Inglaterra e nos Estados Unidos, de novas práticas em 

relação à morte. São eles os chamados Cuidados Paliativos (CPs), o projeto Hospice 

                                            

59 Menezes, Raquel Aisengart. A morte como objeto de investigação. In:  Rodrigues, Claudia e Lopes, 
Fábio (orgs) Os sentidos da Morte e do Morrer na Ibero América. Rio de Janeiro,EduERJ, 2014. p. 9. 
60 Menezes, Raquel Aisengart. Op. Cit. p. 10. 



58 

 

 

e a procura da legalização da eutanásia e da ortotanásia (suicido assistido), que 

passaram a compor novas proposições em relação à gestão da morte e do morrer. 

Em relação aos Cuidados Paliativos, há uma preocupação em recuperar 

algumas características da chamada “morte tradicional” (termo cunhado por Philippe 

Ariès). Ou seja, retomar o ato de morrer em casa, assistido e amparado por familiares 

e amigos, em um contexto de morte íntima que deve ao mesmo tempo ser visibilizada 

e aceita socialmente. Para Raquel Aisengart Menezes, a construção de uma política 

para a morte que busque elementos da “morte tradicional” deve recuperar a 

humanização perdida com a modernidade. 

 
Cabe refletir sobre a esperança do ser humano. Há alguns séculos o 
ocidente, em face ao infortúnio a esperança era o perdão; assim, no juízo 
final, o cristão iria para o Paraíso, e não para o Purgatório ou Inferno. Agora, 
em pleno o século XXI, qual pode ser a esperança diante de um diagnóstico 
de enfermidade degenerativa incurável ou de avanço de uma doença em 
direção à morte? Uma cura milagrosa? Tomar decisões sobre o último 
período de vida? Ter condições de deliberar sobre seus bens, seus objetos e 
suas relações sociais? Poder determinar exatamente a maneira e o momento 
de conclusão da sua própria vida? 61 
 

Dessa forma, contemporaneamente, é retomado o conceito de “morte 

tradicional” e reincorporado ao debate a respeito do controle sobre a morte, do ponto 

de vista da construção de políticas públicas de saúde. Para acrescentar, indicamos 

uma publicação no site Rede HumanizaSUS, em que aparece também essa questão 

da recuperação de elementos da “morte tradicional”. 

 
Os espaços para aprender a morrer são muito exíguos. Como já foi destacado 
em outros posts, estamos em meio a falta crônica de um processo 
socializador para a morte. Daí que autores como Maria Julia Kovacs 
proporem uma educação para a morte. Partindo-se da premissa que a 
educação se configura como processo formal (o que aprendemos nas 
escolas, nos currículos estruturados etc.) e informal (o que aprendemos mais 
ou menos de forma espontânea e/ou motivados por interesses diletantes), na 
ausência de uma "pedagogia" para o morrer objetivamente sistematizada, 
propomos a companhia dos poetas nessa caminhada como excelente 
maneira informal para nos prepararmos frente a morte. 
(http://www.redehumanizasus.net/) acesso em 01/09/2016). 
 

Neste post, a discussão se desenrola em torno de um projeto de aprendizado 

e a busca do bem morrer, questões que, de outra forma, estiveram presentes na 

história do Brasil e que foram apontadas anteriormente ao tratarmos dos trabalhos de 

                                            

61 Idem, p, 12 

http://www.redehumanizasus.net/)


59 

 

 

José Carlos Rodrigues (1983), João José Reis (1991) e Claudia Rodrigues (2005). Em 

três décadas diferentes, as questões em torno do bem morrer se recolocam. 

Assim, no século XXI a busca por uma pedagogia da morte por meio do 

conceito de bem morrer aparece no debate em relação às políticas públicas sobre a 

morte como proposta alternativa ao quadro da supermedicalização em busca do 

prolongamento da vida a qualquer custo. Obviamente, nesse contexto, o conceito de 

bem morrer é esvaziado de seu conteúdo religioso. Aliás, podemos indicar certa 

“negligência” em caracterizá-lo como um conceito religioso. 

No entanto, apesar das pesquisas e dos estudos atuais sobre a morte 

explorarem inúmeras temáticas62 que procuram enfocar as particularidades culturais 

e regionais de sociedades como a brasileira, a produção acadêmica ainda está 

profundamente vinculada ao paradigma europeu e especificamente não há uma 

ruptura com o modelo analítico francês, apesar da intenção de ruptura. 

 
Afinal, o incremento das pesquisas sobre o tema possibilitava cada vez mais 
análises comparativas sobre atitudes e concepções diante da morte nas 
diferentes culturas ibero-americanas ao longo da história, da mesma forma 
que permitia a identificação de semelhanças e particularidades no modo 
como a morte e o morrer se apresentam — e se apresentavam em relação 
aos costumes de outras culturas, particularmente as camponesas, indígenas 
e africanas, se pensarmos nas diferentes sociedades ibéricas e americanas. 
Não por acaso as publicações enfocam temas ligados à arte, à arquitetura, e 
ao patrimônio cemiterial, à arqueologia funerária, às concepções acerca da 
morte e do além-túmulo, à demografia, à fotografia de mortos, à literatura 
entre outros, vinham ganhando publicidade e levados a cabo em 
universidades e centros de pesquisa de diversos países da Ibero-américa 
desde as décadas de 1980 e 1990. 
A importância de tais investigações está no enfoque dado às particularidades 
culturais e regionais que sirvam de novos paradigmas teórico-metodológicos 
nos estudos sobre a morte e possibilitem aos interessados em outras 
matrizes analíticas para além dos estudos europeizantes e majoritariamente 
franceses, a exemplo, dos clássicos de Philippe Ariès e Michel Vovelle, que 
não conseguem dar conta de outras regiões, em especial as das sociedades 
ibéricas e americanas de matriz hispânica ou lusitana. 63 
 

                                            

62 Recentemente (2017) foi publicada uma coletânea chamada Experiências Sociais da Morte : diálogos 
interdisciplinares organizada pelo historiador Pedro Paulo Funari.. e pela historiadora Luciana Munhoz 
Omena. A coletânea traz um olhar multidisciplinar sobre a morte, desde um diálogo com as memórias 
da morte nas sociedades mediterrânicas na antiguidade até a morte e arqueologia sob o viés 
contemporâneo, enfim, o recorte desta obra é a tratar a morte sob olhares não religiosos ou seja pelo 
recorte da secularização. Também a historiadora Claudia Rodrigues edita na Unirio a Revista M cujo 
foco também é o diálogo interdisciplinar diante da temática morte com o recorte fundamental da 
secularização. http://www.revistam-unirio.com.br/ 
63 Rodrigues, Claudia e Lopes, Fábio (org.) Op. Cit. p. 40 

http://www.revistam-unirio.com.br/


60 

 

 

Em torno do pensamento europeu, queremos enfatizar especificamente o 

trabalho de Philippe Airès como grande matriz, mesmo em áreas fora das Ciências 

Sociais, como no caso das propostas dos Cuidados Paliativos, com retomada do 

conceito de “morte tradicional”, indicado por Raquel Menezes, que é um conceito 

desenvolvido por Philippe Ariès em seu livro História da Morte no Ocidente,64 como 

veremos adiante. 

Na verdade, não somente o trabalho de Ariès, mas também o pensamento 

francês de forma singular impera como matriz analítica tanto no trabalho de José 

Carlos Rodrigues em Tabu da Morte, quanto nos textos da coletânea Sentido da Morte 

e do Morrer na Ibero-América. Ou seja, em quase quatro décadas, as questões se 

recolocam e continuam a ser apresentadas em produções recentes, como no caso da 

coletânea de Claudia Rodrigues e Fábio Lopes, que propõe avanço e superação em 

relação aos modelos e temáticas oriundas do pensamento francês sobre a morte. 

1.5 O Império do pensamento francês sobre a Morte: a resposta francesa. 

Philippe Ariès iniciou seu estudo sobre a morte a partir de uma questão 

epistemológica. Após 15 anos de pesquisa sobre as atitudes diante da morte 

elaboradas pela cultura cristã ocidental, Philippe Ariès relata que, cada vez que 

considerava ter chegado ao limiar do objeto, a morte lhe apresentava uma nova 

questão que o fazia recuar no tempo. 

A questão do tempo foi um fator determinante para a reflexão histórica sobre a 

morte de Philippe Airès não somente para sua problematização em torno da morte 

enquanto objeto de pesquisa, mas também por seu valor de signo. Assim, toda vez 

que encontrava em suas pesquisas indícios de relatos sobre a morte que considerava 

produtos de tempos remotos, na verdade concluía que estas concepções e narrativas 

eram produtos do século XIX e início do XX, que tinham por hábito atribuir origens 

longínquas a fenômenos coletivos e mentais relativamente novos: “o que equivaleria 

a reconhecer nesta época de progresso científico a capacidade de criar mitos.”65 

                                            

64 Ariès, Phillipe. Sobre a História da Morte no Ocidente: da Idade Média aos Nossos Dias. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 2012. 
65 Ariès, Philippe. Op. Cit. p. 18. 



61 

 

 

A partir desta questão epistemológica, o autor fez uma opção de recorte de sua 

pesquisa e começou a estudar os costumes funerários contemporâneos66, com o 

objetivo de, por meio destes costumes, verificar se o hábito na França de vincular as 

origens longínquas das atitudes diante da morte às atitudes contemporâneas não 

eram mitos produzidos pela contemporaneidade, uma possibilidade extremamente 

plausível. No entanto, o desdobramento de sua questão caminha nos dois sentidos, 

pois o autor conseguiu perceber e reconhecer nesses ritos os mitos da 

contemporaneidade e as heranças rituais historicamente constituídas. 

Uma primeira questão com a qual se deparou diante dos costumes funerários 

foi a de que havia práticas na antiguidade que diferiam em muito das atuais (no 

período em que começou a estudar os cemitérios interessou-se pela peregrinação e 

culto aos mortos durante as festas de finados). Essas práticas eram resultado de certa 

indiferença em relação aos mortos, tendo em vista que, na época, não havia a 

preocupação com o destino dos corpos, colocados em fossas comuns, anônimos e 

amontoados. 

Philippe Ariès também constatou o acúmulo de ossos em ossários e, a partir 

desta constatação, formulou o modelo da diferenciação, no qual nem todos os ritos 

mortuários são iguais e existe um processo de transformação histórica nas atitudes 

do homem diante da morte, que até pode ser lentas, mas a princípio são descontínuas. 

Dessa forma, a questão da descontinuidade/continuidade das atitudes diante 

da morte o levou a elaborar uma resposta: as práticas funerárias da Antiguidade 

haviam seguramente desaparecido. O cristianismo, por sua vez — até o século XIII —

, também abandonava os corpos nas Igrejas e foi somente a partir deste século que 

uma nova sensibilidade diante da morte abandonou a indiferença diante dela e 

construiu uma devoção aos mortos. Essa devoção tornou-se tão popular (e 

posteriormente difundida pelo período romântico) que passou a acreditar-se que este 

culto era imemorial. Diante desta hipótese, Philippe Ariès construiu seu trabalho 

levantando outras questões: 

 
Poderia ter parado neste ponto, mas não estava satisfeito e me ressentia 
muito do caráter provisório da resposta. Havia demonstrado a originalidade 
do culto romântico dos mortos, mas minha opinião sobre a indiferença 
medieval e moderna em relação às sepulturas, fundada em documentos do 

                                            

66 Neste caso  Philippe Ariès começou a estudar os costumes funerários da década de 1960/1970 na 
França, Inglaterra e Estados Unidos 



62 

 

 

fim do século XVIII e do período revolucionário, parecia-me um pouco 
superficial e simplista e achei que era preciso examiná-la mais de perto. 
Imprudente curiosidade!67. 

 

Sua imprudente curiosidade o arrastou para uma ampliação da pesquisa ao 

procurar nos testamentos a fonte para entender as antigas atitudes diante da 

sepultura. Obrigou-se a ampliar o recorte temporal da pesquisa em três séculos — do 

século XVI ao século XVIII, tendo em vista que o século XVIII só lhe confirmou a 

“invenção” do tempo imemorial do culto aos mortos — e, simultaneamente, ao 

estender o recorte cronológico, os testamentos apresentaram ao pesquisador outras 

temáticas diante da morte: os serviços religiosos, as instituições de missas, os cortejos 

fúnebres, as relações com a família, com o clero e com a fabrique68. Isso de início, 

pois, na medida em que as temáticas apareciam, outras questões se desdobravam e 

outras séries documentais se construíam a partir de outras fontes como literatura, 

arqueologia e liturgia. Porém, o que o impelia a avançar nas pesquisas também o fazia 

se aprofundar no objeto e considerar que certa ideia originada no início do trabalho 

era apenas uma realidade parcial. 

 
Ora, enquanto viajava através da História Medieval e Moderna, eis que uma 
grande mudança se operava ao meu redor, mudança que viria descobrir 
subitamente por volta de 1965, guiado pelo livro de Geoffrey Gorer. No início 
de minhas pesquisas o culto dos cemitérios e a peregrinação aos túmulos, 
pensava partir de um fato contemporâneo. Mas o fato que acreditava 
contemporâneo era, ao menos parcialmente, recalcado no passado por 
outras formas totalmente diferentes de sensibilidades: a morte invertida. Os 
interditos da morte, nascidos nos Estados Unidos e no noroeste da Europa 
no século XX, penetrava, então na França; uma dimensão imprevista se 
acrescentava, desta vez por adiante, a uma pesquisa já desmensuradamente 
desenvolvida no passado.69 
 

A narrativa de Philippe Ariés a respeito dos percursos e percalços 

metodológicos de sua pesquisa nos fornece impressões importantíssimas acerca das 

expectativas de linearidades que a construção de um objeto de pesquisa nem sempre 

corresponde, pois, no meio do caminho, descobrimos algo inusitado, hipóteses se 

desfazem e dão lugar a outras tantas. O fato é que, ao perceber que sua ideia de que 

o mundo contemporâneo havia criado uma memória sobre a morte para dar conta da 

mudança imposta pela modernidade não correspondia a dados novos apresentados 

                                            

67 Ibidem, p. 21 
68 Conselho constituído de clérigos e leigos para administrar os bens de uma paróquia. Nota do 
Tradutor. (Ariès, 2012, p. 23) 
69 Ibidem, p. 24. 



63 

 

 

por outras pesquisas. Assim, o pesquisador se pôs a procurar dar conta na longa 

duração da história das singularidades do presente. 

Tendo como perspectiva “os giros da roda louca da história” (Ariès, 2012, p. 

24), o autor aponta para os perigos do anacronismo e da recorrência com que um 

historiador das mentalidades (ou outro tipo de pesquisador) pode cair nas artimanhas 

dos discursos que uma época produz sobre si mesma. Essa é uma questão 

fundamental que trataremos no segundo capítulo desta tese. 

Do ponto de vista metodológico, Philippe Ariès aponta que optou por uma 

abordagem intuitiva, subjetiva e talvez mais global, com a intenção de abarcar um 

longuíssimo processo e assim demonstrar como é possível a compreensão dar conta, 

como pesquisador, de longos processos históricos. 

 
O observador passa em revista uma massa heteróclita (e não mais 
homogênea) de documentos e tenta decifrar, para além da vontade dos 
escritores ou dos artistas a expressão inconsciente de uma sensibilidade 
coletiva. Este método é hoje suspeito porque utiliza também materiais nobres 
e acredita-se que essa qualidade estética atribuída a uma elite não traduz o 
pensamento comum.70 

 

Dessa forma, a interpretação das fontes necessariamente deve ressaltar o que 

as mesmas possuem de original e próximo em relação ao sentimento geral de uma 

determinada época. Ainda adverte ao historiador que existe uma dinâmica dialética 

entre a originalidade e a proximidade que pode tornar a análise dos documentos 

delicada. Exemplifica essa questão por meio dos documentos eclesiásticos: 

 
Essa dialética da proximidade e da originalidade torna muito delicada a 
análise dos documentos de origem eclesiástica, que constituem uma fonte 
importante das atitudes diante da morte. O historiador da morte não deve lê-
los com as mesmas lentes do historiador das religiões. Não pode considerá-
las, conforme, se apresentam no pensamento de seus autores, lições de 
espiritualidade ou de moralidade. Deve decifrá-los para reencontrar, sob a 
linguagem eclesiástica, o fundo banal de representação comum que era 
evidente e que tornava a lição inteligível ao público. Portanto, um fundo 
comum aos clérigos letrados e aos outros e que assim, se exprime 
ingenuamente.71 

 
No entanto, cremos que o tratamento de fontes documentais, como qualquer 

outra fonte, é um exercício delicado, seja qual for sua origem ou gênero. Não cair nas 

artimanhas das narrativas do documento e entendê-lo inserido em seu contexto é a 

                                            

70 Idem, p. 25 
71 Ibidem, p. 26. 



64 

 

 

primeira lição à qual o historiador deve estar atento. Essa chamativa de Philippe Ariès 

em relação aos documentos de origem eclesiástica — fontes importantíssimas para o 

historiador da morte — será objeto de discussão ao final deste capítulo. 

1.5.1 Philippe Ariès e o desenho do itinerário da morte no Brasil. 

A História da Morte no Ocidente é uma reunião de artigos escritos por Philippe 

Ariès e apresentados na Universidade Johns Hopkins. O livro se divide em duas 

partes: a primeira parte é denominada morte domada e traz textos que tratam das 

primeiras formulações encontradas pelo autor a respeito do indivíduo diante da 

consciência da morte ou — como intitula o autor — da morte de si mesmo. Na 

representação do juízo final, apresenta o processo pelo qual a ideia geral de juízo final 

transita para a concepção de juízo individual com todas as implicações, inclusive o 

processo de assenhoramento da morte por parte da Igreja Cristã. 

A partir de então, o quarto do moribundo torna-se para o imaginário coletivo um 

momento de conflito e disputa pela alma do indivíduo. A questão do corpo morto 

também é objeto de reflexão nesta primeira parte, em interessante artigo sobre as 

representações no imaginário coletivo do cadáver decomposto. 

O estudo sobre as práticas de sepultamento percorrem desde as sepulturas 

coletivas da Antiguidade até a Idade Média, durante este período ressaltando os 

sepultamentos nas Igrejas até nos séculos XVIII e XIX, do controle dos sepultamentos 

pelas famílias e sua crescente dessacralização. Conduz ainda o leitor a refletir sobre 

o processo de consciência da morte do outro, até o banimento da morte do convívio 

social com a morte interdita. 

A segunda parte de História da Morte no Ocidente é nomeada por Philippe Airès 

Itinerário. Nestes caminhos da morte, o autor, num profícuo diálogo com a literatura e 

a iconografia, acompanha as trajetórias da morte, primeiramente no sentido de como 

ela se apresenta entre ricos e pobres durante a Idade Média. A seguir, retoma o 

pensamento de Huizinga e seus estudos sobre as representações macabras da morte. 

Nessas representações da morte nos séculos XII e XIII, estuda fundamentalmente o 

momento em que a Igreja se apoderou da morte e foi gradativamente transformando 

os ritos mortuários em ritos religiosos. 

Entre os séculos XIV e XV, estuda a ressignificação do macabro como 

representação da morte, posteriormente dando um salto histórico e chegando ao 



65 

 

 

século XIX, apontando as origens do medo da morte ao lado da nascente 

supervalorização da vida. Por meio do que denomina o moderno sentimento de 

família, demonstra a construção da ideia de indivíduo nos testamentos e nos túmulos, 

contribuindo com o estudo do culto dos mortos na sociedade contemporânea. 

Finaliza esta parte do trabalho com o que denomina de morte invertida, primeiro 

abordando as mudanças de atitudes diante da morte nas sociedades ocidentais (o 

moribundo e a privação da morte, a recusa do luto e a invenção dos ritos funerários 

nos Estados Unidos por meio do funeral home, por exemplo), em seguida falando 

sobre o doente, a família e o médico nos textos Time for dying, e The dying patient, 

até chegar ao fechamento de suas ideias, ao concluir que suas narrativas das atitudes 

do homem diante da morte nesse longo processo histórico são fundamentais para 

compreendermos como o inconsciente coletivo nas sociedades ocidentais elabora o 

enfrentamento humano diante da morte e tenta atribuir sentido ao morrer. 

Sem dúvida alguma, Philippe Ariès inaugura uma tradição de estudos sobre a 

morte. Não há temática descrita anteriormente que não tenha se tornado objeto de 

pesquisas posteriores, mas, obviamente, ele não é o pioneiro. Autores como Edgar 

Morin , Alberto Tenenti e Johan Huizinga são interlocutores e fontes com as quais 

Ariès dialoga. No entanto, — talvez por seu poder de sintetizar o assunto sem 

banalizá-lo — faz-se presente nos estudos de inúmeros historiadores, antropólogos, 

sociólogos e médicos que se dispuseram a enfrentar o tema. 

Contudo, ainda é preciso considerar algumas questões. Por meio de uma gama 

enorme de documentos, o autor explora o mundo da morte que a roda louca da história 

descortina, por meio da vasta documentação — eclesiástica, textos literários, 

testamentos, iconografias, relatos orais e vasta bibliografia — analisada em diferentes 

temporalidades e registrada em diferentes locais (fundamentalmente a França, a 

Inglaterra e os Estados Unidos). 

O historiador francês elabora categorias de análise que o possibilitaram dar 

conta do caráter metafísico da morte. Além disso, e por causa disso, a História da 

Morte no Ocidente é fonte de referência para todos os trabalhos posteriores, mesmo 

para aqueles que alegam reconhecer que é necessário romper com esses modelos. 

Dessa forma, as categorias analíticas que emergem do trabalho de Philippe 

Ariès, como já indicamos, são paradigmas — nem sempre explícitos — para a 

elaboração de trabalhos posteriores. Assim, a morte interdita é a tese principal do 



66 

 

 

trabalho de José Carlos Rodrigues (1983) em Tabu da Morte, pois de forma 

comparativa podemos vislumbrar a mesma ideia em ambos os trabalhos: 

Philippe Ariès (1975): 

 
Durante um longo período que percorremos, desde a Alta Idade Média até a 
metade do século XIX, a atitude diante da morte mudou, porém de forma tão 
lenta que os contemporâneos não se deram conta. Ora, há mais ou menos 
um terço de século, assistimos uma revolução brutal das ideias e dos 
sentimentos tradicionais; tão brutal, que não deixou de chocar os 
observadores sociais. Na realidade, trata-se de um fenômeno absolutamente 
inaudito. A morte, tão presente no passado, de tão familiar, vai se apagar e 
desaparecer. Torna-se vergonhosa e objeto de interdição.72  

 

Já José Carlos Rodrigues (1983): 
 

No curso das últimas três ou quatro décadas, todavia nós presenciamos uma 
verdadeira revolução das práticas funerárias, dos pensamentos e dos 
sentimentos a ela associados, esta transformação revolucionária em duas 
palavras consiste no seguinte a morte que sempre foi tudo (sempre foi 
considerada absolutamente importante pela sociedade e pelos indivíduos) 
agora começa a ser olhada com aparente indiferença e desaparece do mundo 
do dia a dia, está em envia de tornar-se nada.73 

 

O esvaziamento da morte em seu conteúdo religioso é outra grande questão 

para José Carlos Rodrigues (1983), como já indicamos anteriormente. Esse 

esvaziamento prevalece nas sociedades industrializadas em função da extrema 

valorização do mito da vida. 

Em A Morte é uma Festa de João José Reis, pudemos apreender o conceito 

de morte domada — outra categoria de morte elaborada por Ariès — e como ele 

expressa as representações de uma mentalidade social por meio de simbologias 

religiosas, tratando a morte como um dado da vida e transformando-a em um fato 

socialmente aceito. 

João José Reis, ao estudar os ritos funerários na Bahia da primeira metade do 

século XIX, traz todas as especificidades de uma sociedade na qual a vida religiosa 

estrutura o ordenamento social. Ressalta, por meio de sua análise, uma sociedade 

que elaborava seus ritos de morte como festa, uma sociedade na qual não se tem 

medo de festas e nem se nega a participação nelas. Uma sociedade onde a morte é 

uma festa: é a morte domada. Mais uma vez o diálogo com Philippe Ariès é latente 

 

                                            

72 Airès, Philippe. Op. Cit. p. 82 
73 Rodrigues, José Carlos. Op. Cit. p. 185 



67 

 

 

Philippe Ariès (1975) :  

 
Paremos aqui e tiremos algumas conclusões gerais. 
A primeira já foi suficientemente destacada: a morte esperada no leito de 
morte, ‘jazendo no leito, enfermo’. 
A segunda é que a morte é uma cerimônia pública e organizada. Organizada 
pelo próprio moribundo, que a preside e conhece seu protocolo. Se viesse a 
esquecer ou blefar, caberia aos assistentes, ao médico, ou ao padre trazê-lo 
de volta a ordem, ao mesmo tempo cristã e tradicional. 
Tratava-se da morte pública. O quarto do moribundo transformava-se, então, 
em lugar público, onde se entrava livremente.74 

 

João José Reis (1991): 

 
Em seu admirável livro sobre o homem diante da morte, o historiador Philippe 
Ariès mostra que entre a Idade Média e meados do século XVIII, 
aproximadamente, predominou no Ocidente Católico, e na França em 
particular, uma relação de proximidade entre vivos e mortos. Foi um período 
que ele denominou da ‘morte domesticada’. Parentes, amigos, irmãos de 
confraria e vizinhos acompanhavam no quarto dos moribundos seus últimos 
momentos e, a partir, do século V, os enterravam nas igrejas que 
frequentavam ou em cemitérios contíguos absolutamente ligados à vida da 
comunidade. Cemitérios que, embora contra as leis municipais e a decência 
religiosa, frequentemente serviam como local para pastagem de animais, 
feiras, bailes, jogos, atalhos, depósito de lixo, sanitário público, namoros 
clandestinos e moradas de mendigos. Jacques Heers associa igrejas e 
cemitérios paroquiais a locais de integração entre o sagrado e profano, 
espaços onde aconteciam festas populares e carnavais franceses. ‘Uma 
sociedade em que coabitavam os vivos e os mortos, em que o cemitério se 
confunde com a igreja no coração da cidade’, escreveu Vovelle comentando 
o trabalho de Ariès.75 
 

Também ao narrar todo o processo ritual da morte na Bahia do século XIX, 

João José Reis segue o mesmo percurso elaborado pelo itinerário de Philippe Ariès: 

o controle do moribundo sobre a sua morte, desde a escolha da mortalha com a qual 

seria sepultado até os detalhes do cortejo fúnebre, incluindo ainda o quarto onde seria 

velado e o espaço público por onde transitariam parentes e amigos para prestar-lhe 

assistência em seus últimos momentos. 

Já o trabalho de Claudia Rodrigues, Nas Fronteiras do Além: a secularização 

da morte no Rio de Janeiro séculos XVIII e XIX, tem como recorte temático a produção 

da chamada ‘pedagogia do medo’ como centro das práticas mortuárias no Rio de 

Janeiro naquele contexto. Portanto, para Claudia Rodrigues foi importante demonstrar 

a historicidade dessa mentalidade no Brasil como uma política de controle social e 

econômico da Igreja Católica em torno da disseminação do conceito de ‘bem morrer’ 

                                            

74 Airès, Philippe. Op. Cit. p. 51 
75 Reis, João José. Op. Cit. p. 73 



68 

 

 

que somente tem seus alicerces ruídos com o processo de secularização da 

sociedade brasileira a partir da segunda metade do século XIX. 

Philippe Ariès (1975): 

 
O segundo fenômeno que proponho à observação dos leitores consistiu na 
supressão do tempo escatológico entre a morte e o final dos tempos, situando 
o juízo não mais no éter o Grande Dia, mas sim no quarto, à volta, do leito do 
moribundo. 
O moribundo está deitado, cercado por seus amigos e familiares. Está prestes 
a executar os ritos que bem conhecemos. Mas sucede algo que perturba a 
simplicidade da cerimônia e que os assistentes não veem, um espetáculo 
reservado unicamente ao moribundo, que, aliás o contempla com um pouco 
de inquietude e muita indiferença. Seres sobrenaturais invadiram o quarto e 
se comprimem na cabeceira do ‘jacente’. De um lado, a Trindade, a Virgem e 
toda a corte celeste e, de outro, Satã e o exército de demônios monstruosos. 
A grande reunião que nos séculos XII e XIII tinha lugar no final dos tempos 
se faz então, a partir do século XV no quarto do enfermo.76  
 

Claudia Rodrigues (2005). 

 
Mas o medo que passou a sentir em relação aos últimos momentos também 
esteve bastante relacionado ao progressivo desenvolvimento do que 
poderíamos chamar de ‘escatologia individual’. A disseminação desta 
concepção escatológica teve como base a crença de que, logo após a morte, 
haveria um julgamento individual, pelo qual seria decidido o destino da alma: 
o Paraíso, o Inferno ou o Purgatório. Era uma ideia diferente daquela que 
afirmava que o julgamento seria coletivo e realizado no final dos tempos: o 
Juízo Final. Com a afirmação da ‘escatologia individual’, o tempo de espera 
entre a morte e o Juízo Final foi minimizado, posto que o destino da alma 
seria decidido no próprio momento da morte.77 (Rodrigues, 2005, p. 47). 
 

Ainda existem trabalhos recentes, como Sentidos da Morte e do Morrer na 

Ibero-América, que situa o leitor e o pesquisador a respeito da atual conjuntura das 

pesquisas sobre a morte, como já citado anteriormente. Todos estes trabalhos nos 

apresentam perspectivas, entre outras, que tem por objetivo romper com uma visão 

europeizante sobre a morte. Ainda assim, encontramos referências europeizantes 

nesses trabalhos: citamos o texto de Raquel A. Menezes que, ao criticar a 

supermedicalização da morte, propõe a retomada do modelo de ‘morte tradicional’, 

trazendo a categoria elaborada por Philippe Ariès para os Cuidados Paliativos. 

Queremos, dessa forma, acentuar um paradigma que norteia os estudos da 

morte no Brasil, o recorte que baliza os sentidos da morte antes de processos de 

secularização/modernidade (e seu passado e/ou outras culturas) formulado pelo 

pensamento francês, bem como a sua profunda influência na produção de 

                                            

76 Ariès, Philippe. Op. Cit. p. 53 
77 Rodrigues, Claudia. Op. Cit. p. 47. 



69 

 

 

conhecimento nas Ciências Sociais no Brasil. Mesmo quando existe uma proposta de 

superação e autonomia em relação a esse pensamento, o modelo continua a ser 

europeu. 

1.5 A Religião como resposta: perguntas invariantes em todo tempo e lugar. 

Em 2011 o antropólogo francês Maurice Godelier foi procurado por um grupo 

de médicos, juristas especialistas em saúde pública franceses que lhe fizeram a 

seguinte da provocação: “Vocês poderiam nos esclarecer sobre os modos como a 

morte é concebida e vivida em outras sociedades que não a nossa, ou como o foi em 

outras épocas que não a nossa?”78 

A resposta de Godelier foi organizar uma coletânea de artigos, escritos em sua 

maioria por antropólogos, que pudessem relatar suas pesquisas sobre a morte em 

diferentes lugares do mundo, mas questão que consideramos fundamental na 

coletânea de Godelier é a ideia de que no processo de enfrentamento da morte 

sociedades diferentes em contextos diversos partem denomina parte perguntas 

invariantes comuns cujas respostas são efetivamente elaboradas por meio das 

religiões. 

Apesar da crítica ao império do pensamento francês nas Ciências Sociais no 

Brasil, quando o assunto é a morte, o trabalho de Godelier tornou-se um importante 

interlocutor para esta tese principalmente do ponto de vista metodológico, pois, 

quando iniciamos nossa pesquisa de campo com a comunidade católica de Espírito 

Santo do Pinhal (SP) um antropólogo francês com quem dialogamos, no sentido de 

sustentar a hipótese central de que as religiões produzem conhecimentos que 

amparam, fundamentam e atribuem sentido ao processo de elaboração da morte 

justamente pelo fato de responder às perguntas invariantes como : o que acontece 

quando uma pessoa morre? Como enfrentar o último instante da vida de uma pessoa? 

O que fazer durante o período de luto? Por que morremos? 

São essas as questões o livro Sobre a Morte: Invariantes Culturais e Práticas 

Sociais traz e a partir das quais podemos conduzir nossas análises sobre a elaboração 

explicativas da morte por meio dos referenciais das práticas católicas na sociedade 

brasileira, a questão que consideramos fundamental na coletânea de Godelier é a 

                                            

78 Godelier, Maurice (org.).Op. Cit.. p. 9 



70 

 

 

ideia de que no processo de enfrentamento da morte sociedades diferentes em 

contextos diversos partem denomina de invariantes comuns. 

 
Fizemos isso optando por descobrir se no meio de todas as diferenças entre 
as concepções de morte e de mortos oriundas de sociedades tão diversas – 
umas sem casta, sem classes e sem Estado, outras, ao contrário, divididas 
em classes ou em castas hierarquizadas e submetidas a um poder de Estado 
– era possível invariantes comuns.79 
 

Por este motivo, consideramos muito importante relatar as razões que levou o 

antropólogo francês a elaborar esta coletânea que teve origem no ano de 2011 a partir 

da provocação que lhe fizeram médicos, juristas e especialistas em políticas de saúde, 

a provocação foi a seguinte: “Vocês poderiam nos esclarecer sobre os modos como a 

morte é concebida e vivida em outras sociedades que não a nossa, ou como o foi em 

outras épocas que não a nossa?”80 

Esse questionamento apresentado a Maurice Godelier pode ser considerado 

mais um invariante sobre a morte, um fato significativo de nossa contemporaneidade, 

as pessoas vivem mais e não morrem de “velhice”, mas de uma gama de 

enfermidades, em sua maioria, decorrentes da idade avançada. 

Por isso o motivo que suscitou esta questão está ligado à longevidade das 

pessoas, em alguns países do ocidente, como por exemplo, a França, viver mais 

acabou se transformando num problema gerando aos idosos uma vida solitária, 

muitas vezes acabam internados em clínicas de repouso onde falecem longe de 

parentes e amigos, com certeza esse quadro além de provocar reflexões mais 

técnicas como as relativas ao contexto de políticas públicas de saúde, gera também 

no mínimo um questionamento profundo sobre os limites da existência humana. 

Assim, fomos buscar algumas as informações acerca deste problema que são 

reveladoras do estado atual do debate, e uma das primeiras constatações foi que as 

ciências médicas são profundamente afetadas pelo prolongamento da vida, por isso 

o questionamento ao antropólogo francês partiu de médicos, para a ciência médica e 

para o mundo das políticas públicas de saúde ainda há pouco preparo para 

enfrentamento da morte, a formação é para a manutenção da vida e não para 

compreender a inevitabilidade da morte. 

                                            

79 Godelier, Maurice. Op.cit. p. 12 
80 Ibidem, p. 9 



71 

 

 

Mas paradoxalmente fica sugerido nos documentos que buscamos emitidos 

pela Organização Mundial de Saúde (OMS) que há certe despreparo para 

enfrentamento de uma vida mais longeva das pessoas, isso afeta o sistema de saúde 

pública sob inúmeros aspectos incluindo os recursos desembolsados para os 

cuidados com esses indivíduos no fim da vida, consequentemente o mundo jurídico, 

também é provocado e chamado ao debate, tendo em vista que o direito a um fim 

digno se encontra no sistema legislativo de inúmeros países ocidentais.81 

Em virtude deste quadro em 2015 a Organização Mundial de Saúde publicou o 

Relatório Mundial do Envelhecimento e Saúde82 este documento demonstra as 

principais questões e preocupações em políticas de saúde relativas ao aumento da 

população de “adultos maiores” (termo utilizado pelo documento), a preocupação 

central do documento revela concepções importantes do mundo contemporâneo em 

relação “aos adultos maiores” tais como: custos com a saúde, portanto é necessário 

investir no “envelhecimento saudável”; serviços de cuidados para essas pessoas; 

onde e como alocar essa força de trabalho (força de trabalho é a expressão do 

documento); combate a segregação etária e inclusão social etc, porém, em nenhum 

momento sequer é tratado o tema da morte como uma questão de saúde pública.  

É evidente que a OMS se preocupa com a morte, pois, existem inúmeros 

documentos produzidos pela organização sobre causas de morte como homicídios e 

suicídios, além do mapeamento sobre as principais causas da mortalidade por 

doenças em países desenvolvidos, subdesenvolvidos e em desenvolvimento.83 Mas 

esta forma de abordagem se restringem apenas as métricas, as medidas, as 

extensões e aos possíveis procedimentos de controle sobre a morte cujo principal 

contraponto é elencar estratégias de produção de saúde, a antítese da saúde é a 

doença e a doença pode levar à morte, desta forma produz-se a impressão de que 

                                            

81 Sá, Maria de Fátima Freira e Moureira, Diogo Luna. Autonomia para morrer: a nevralgia do direito 
contemporâneo diante da efetivação de uma possibilidade pelo exercício da autonomia. In: Rodrigues, 
Claudia e Lopes, Fábio (orgs) Os sentidos da Morte e do Morrer na Ibero América. Rio de 
Janeiro,EduERJ, 2014. 
82 Organização Mundial de Saúde. Resumo do Relatório Mundial do Envelhecimento e Saúde. 
Disponível em  http://longevidadeadunicamp.org.br/. Acesso em 9 de Maio de 2018. 
83 Homicídio é a quarta maior causa de morte entre os jovens no mundo. Disponível em 
https://nacoesunidas.org/ . Acesso em 10 de Maio de 2018; O suicídio é responsável por uma morte a 
cada 40 segundos no mundo. Disponível em https://nacoesunidas.org/ . Acesso em 10 de Maio de 
2018. The top 10 causes of death. Disponível em http://www.who.int/ Acesso em 10 de Maio de 2018. 

http://longevidadeadunicamp.org.br/
https://nacoesunidas.org/
https://nacoesunidas.org/
http://www.who.int/


72 

 

 

controlar a relação existente entre saúde/doença consequentemente irá se produzir 

um controle sobre a morte. 

Esse pode ser um dos motivos pelos quais o documento Relatório Mundial 

sobre Envelhecimento e Saúde não faça uma menção sequer à morte, porém há uma 

questão que é subjacente a toda essa elaboração, por mais que a saúde esteja sob 

controle existe uma estimativa limite de vida para o corpo humano, ou seja, todos nós 

mais cedo ou mais tarde, saudáveis ou doentes iremos morrer, a ciência e o avanço 

técnico como forma e expressão de conhecimento considera que pode operar 

controles sobre inúmeros aspectos da vida humana, mas ainda não se consegue 

evitar a morte, apesar das tentativas de controlá-la. 

 
Em todas as épocas, os homens viram morrer ao seu redor plantas, animais e seres 
humanos e, fossem eles caçadores, criadores de rebanhos, guerreiros etc., 
mataram e fizeram com que seres vivos morressem. Tudo se passava como se a 
experiência concreta da vida e da morte jamais pudesse levar à conclusão de que 
a morte, uma vez constatada, não era definitiva. Tudo acontecia como se, desde o 
surgimento de nossa espécie, o Homo sapiens sapiens, sobre a Terra (talvez 
mesmo antes, no homem de Neandertal e, mais antigamente, no Homo 
heidelbergensis), a morte não pudesse ser concebida nem vivida simplesmente 
como o fim da vida. Como se esse pensamento fosse impensável, ou seja, pensável, 
mas inaceitável para o pensamento.84 
 

Se contemporaneamente há no tabu da morte a negativa de sua existência o 

resultado só poderia ser o do silêncio como narramos no início deste capítulo, mas ao 

mesmo nossa contemporaneidade comporta outras maneiras de enfrentar a morte 

incluindo, principalmente aquelas que emergem das vivências religiosas, fato que se 

confronta diretamente com a ideia de uma sociedade moderna e secular. 

Principalmente, como é o caso que apresentamos nesta tese, quando a morte é 

experimentada coletiva a partir de ritos e símbolos religiosos e por meio desse quadro 

ainda é a religião (mesmo em processo de esvaziamento) que define as atitudes, as 

práticas e os valores que conferem significado a existência. 

Por conseguinte nossa hipótese de trabalho é que no Brasil a compreensão e 

o enfrentamento da morte estão intrinsecamente vinculados ao pensamento religioso, 

esse pensamento religioso é resultado de um processo de inneclesiamento que em 

torno dos referenciais católicos representam a longevidade do ideário do bem morrer 

como forma de conhecimento sobre a morte, um conhecimento que enfrenta o 

                                            

84 Godelier, Maurice. Op.Cit. pp. 39-40. 



73 

 

 

processo de secularização da sociedade brasileira, mas ao mesmo tempo permanece 

por meio da memória como antagonista da ideia do esvaziamento religioso da morte 

produzido pelo discurso da modernidade. 

Mesmo que essa vida social se encontre pulverizada fruto de um conhecimento 

que vem se fragmentando desde o século XVIII até hoje, é possível ainda encontrar 

no conhecimento religioso católico sobre a morte certa unidade de memórias e de 

experiências efetivamente vividas que em seu conjunto representam o aprendizado 

do bem morrer que supera a pedagogia do medo da morte, na medida em que esse 

ideário responde as perguntas invariantes que a humanidade se faz diante da morte. 

Por isso, mediante a provocação de Maurice Godelier é preciso entender como 

a Ciência da Religião se comporta diante da morte e em que medida o diálogo 

interdisciplinar é proveitoso ao cientista das religiões como interlocutor de outros 

campos de conhecimento que diante da morte, mesmo que sejam ciências com alta 

capacidade tecnológica, ainda encontram os ecos do silêncio.  



74 

 

 

  



75 

 

 

2 A CIÊNCIA DA RELIGIÃO DIANTE DA MORTE 

 
A razão científica não é contagiosa como as religiões o são.85 

 

No primeiro capítulo, abordamos uma produção bibliográfica que consideramos 

referência para os estudos sobre a morte no Brasil. Esta produção é formulada em 

torno de modelos analíticos que categorizam a morte a partir de sua historicidade. 

Sendo assim, a morte, em determinados contextos históricos, como na Idade Média, 

é a morte domada, enquanto que, na contemporaneidade, a morte é tabu. Mas, entre 

a morte domada e o tabu da morte, existe um modelo que parte da análise da atuação 

da Igreja Católica no ocidente europeu em torno do controle social que se formula pela 

“pedagogia do medo” da morte. 

Apesar da ênfase analítica por parte da historiografia, a “pedagogia do medo” 

servia como instrumento de controle social da Igreja Católica sobre a sociedade 

brasileira, desde os tempos coloniais, como forma de oferecer aos colonos 

instrumentos para que se livrassem de qualquer atitude considerada pecaminosa pela 

Igreja, como soberba, vaidade e avareza e cultivassem, assim, virtudes como a 

humildade, a caridade e a compaixão, tornando-os, assim, católicos devotos e 

preocupados com a salvação de suas almas por meio da busca de uma boa morte. 

Consideramos, nesse sentido, que há uma problemática de fundo no que diz 

respeito à importância essencial das religiões na compreensão da morte, 

principalmente se ancorarmos nossa reflexão na afirmativa do antropólogo Maurice 

Godelier que, como apresentamos no primeiro capítulo, compreende que, diante da 

morte, a humanidade se faz perguntas invariáveis e essas perguntas, em sua 

perspectiva, somente são respondidas de forma eficaz pelas religiões. Essa afirmação 

é um reconhecimento de que as religiões desempenham um papel social 

extremamente importante como um campo autônomo do conhecimento humano.  

 
Assim, o pensamento humano obedece a duas lógicas. Uma delas, baseada 
nos dados da existência concreta e, mais recentemente nos resultados das 
ciências experimentais e das ciências dedutivas, depois que os resultados 
foram universalmente verificados, define as fronteiras do que é possível e do 
que é impossível. Durante milênios, os homens sabiam que um simples ser 
humano não podia percorrer de um salto uma montanha ou um rio como 
Yangtzé. Jamais duvidaram, porém, que para certos seres humanos, 
possuidores de um mana excepcional — como Tu’i Tonga, o chefe supremo 

                                            

85 Godelier, Maurice. Op.Cit. p. 43 



76 

 

 

do reino de Tonga, descendente de Tangaroa, o maior dos deuses polinésios, 
dotados de algo divino em si mesmo, ou que eram ajudados pelos deuses, 
como aconteceu com Aquiles durante a Guerra de Tróia — era possível que 
o impossível fosse possível. Se o impossível é igualmente possível, as 
conclusões que cada um pode tirar da experiência cotidiana prática do mundo 
jamais poderão ser apresentadas e vividas como verdades últimas, 
autossuficientes. Ao produzir mundos imaginários que se transformaram em 
instituições, em práticas individuais e coletivas, ou seja, em realidades 
“sociais” que demonstram sua evidência sem jamais fornecer a prova, o 
pensamento humano permitiu à humanidade enfrentar a morte e negá-la 
sempre que ela se opusesse ao nascimento e não a vida, sublimando-a com 
frequência ao conhecer o momento no qual iria ter início para os seres 
humanos um destino “metafísico”.86 

 

Concordamos com Maurice Godelier que os sistemas de crenças ou sistemas 

religiosos humanos são universais, se partimos do pressuposto que diante da morte 

esses sistemas produzem perguntas que não variam, porém as respostas variam de 

acordo com cada crença. Tal afirmação, com certeza, é uma questão complexa e está 

vinculada a inúmeros fatores e questionamentos. O primeiro deles é quanto à 

tendência de afirmações universais a respeito do ser humano e de sua natureza e o 

segundo é quanto ao fato da natureza do conhecimento religioso. 

Em relação ao primeiro questionamento, trazemos as críticas do antropólogo 

Clifford Geertz à longa tradição da antropologia, em particular, e das Ciências Sociais 

em geral, em procurar verdades humanas universais e uniformidades empíricas, 

mesmo em face da diversidade dos costumes. Segundo o autor, se alguns costumes 

podem destacar-se diante do catálogo cultural mundial como comuns a todas as 

variantes locais e se pudessem de alguma forma estar ligados, “poderia ser feito 

algum progresso para especificar quais traços culturais que são essenciais à 

existência humana e quais aqueles que são adventícios, periféricos e ornamentais” 87 

 
Todavia, mesmo que eu esteja errado (como muitos antropólogos acharão) 
em alegar que a abordagem consensus gentium não pode produzir nem 
universais substanciais nem ligações específicas entre os fenômenos cultural 
e não cultural para explicá-los, permanece a questão de se tais fenômenos 
universais devem ser tomados como elementos centrais na definição de 
homem, se a perspectiva do mais baixo denominador comum da humanidade 
é exatamente o que queremos. Naturalmente, essa é agora uma questão 
filosófica e não, como tal, uma questão científica. Todavia, a noção de que a 
essência do que significa ser humano é revelada mais claramente nesses 
aspectos da cultura humana que são universais do que naqueles que são 
típicos deste ou daquele povo, é um preconceito que não somos obrigados a 
compartilhar.88 

                                            

86 Ibidem. p. 42 
87 Geertz, Clifford. Op. Cit. p. 28 
88 Ibidem, p. 31 



77 

 

 

 

Por isso, o antropólogo americano é cético para com as generalizações em 

relação a ideais com as quais todos os homens concordam, mas, ao mesmo tempo, 

aponta para o fato de que, se alguns pontos comuns universais ou invariantes sejam 

detectados, devem ser considerados de forma substancial e não como categorias 

vazias e que possam ser convincentemente defendidos como elementos essenciais 

numa definição de humanidade. 

Mas podemos argumentar que, apesar do perigo das generalizações, é 

possível, diante da morte, encontrar denominadores comuns universais, tendo em 

vista que Maurice Godelier, em sua coletânea, chegou a esse denominador 

justamente ao apresentar culturas diferentes no tempo e no espaço cujas tradições 

religiosas produziram sentido para a morte e para a vida ao responderem perguntas 

existenciais. Essas perguntas emergiram dos artigos que compõe sua coletânea, 

todos escritos por antropólogos. 

 
Essas perguntas procuram incluir respostas as interrogações que as 
sociedades teriam feito a elas próprias. Especifiquemos que é de modo 
metafórico que nos referimos às sociedades como se fossem sujeitos. Elas 
não são; são sempre os indivíduos que elaboram as representações e 
inventam práticas das quais algumas são partilhadas por outros indivíduos e 
grupos que constituem sua sociedade e, por isso, se transformam em 
ideologia dominante nessa sociedade. As perguntas são as seguintes:  
- Como as sociedades explicam a si próprias, que a humanidade é mortal? 
Ela era mortal na origem dos tempos? Ela se tornou mortal um dia, mas por 
que razão? Em consequência de quê?  
- Quais as condutas socialmente prescritas diante da morte de um indivíduo 
que agoniza? 
- As circunstâncias nas quais a morte sobrevém afetam o status do morto aos 
olhos dos vivos e, com isso, as relações e as condutas dos vivos diante dos 
mortos? 
- Prolongando a pergunta precedente, como se trata um morto se este for um 
parente, um amigo, um inimigo ou um estrangeiro? 
- De que modo essas sociedades se desfazem do cadáver? Por que 
sepultamento, cremação, exposição aos animais, mumificação? O que se faz 
com as cinzas e/ou ossos etc? Em que lugares os mortos são sepultados, 
incinerados, expostos e eventualmente abandonados?  
- Quais são os ritos que conduzem à separação (definitiva ou temporária) dos 
vivos e dos mortos? 
- Os funerais são seguidos de um período de luto necessário para que os 
vivos que perderam um dos seus retornem lentamente a vida que levavam 
antes?  
- Quem fica de luto? E se toda a forma de luto implica a conservação da 
memória do morto ( ou da morte), de que formas e por quanto tempo essa 
memória é guardada? 
- Se a morte não é o fim da vida, para onde vão os mortos depois da sua 
morte? Que formas de existência passam a ter?89 

                                            

89 Godelier, Maurice. Op.Cit. pp. 11-12. 



78 

 

 

 

Constatação que, no mínimo, revela a essencial importância das religiões 

nessa mediação entre a vida e a morte e nos leva novamente para o campo da Ciência 

da Religião. Diante da morte, como o cientista da religião aborda o tema da morte e o 

que esta temática tem a contribuir para a reflexão teórica no interior do pensamento 

da Ciência da Religião? 

Assim, procuramos elaborar uma pesquisa bibliográfica sobre a temática da 

morte como objeto de reflexão em Ciência da Religião, elaborando um levantamento 

quantitativo e qualitativo em sete Programas de Pós-Graduação Stricto Sensu — 

UFJF, PUC/SP, PUC/Minas, UFPB, Universidade Metodista de São Paulo e 

Universidade Mackenzie. O critério da seleção deve-se ao fato de que esses 

programas são referências em Ciência da Religião no país, como também são 

programas bem avaliados pela CAPES. 

A pesquisa foi feita nos sites dos programas e na Plataforma Sucupira do 

CNPq. Nosso objetivo central foi procurar qual o interesse que esta temática suscita 

entre os pesquisadores da área e, a partir disso, verificar quais as referências teórico-

metodológicas que orientam as pesquisas sobre a morte em Ciência da Religião. 

Chegamos, então, a alguns resultados: esses programas produziram 598 

trabalhos de mestrado e doutorado entre os anos de 2012 a 2016, sendo que somente 

12 destes trabalhos tratavam da relação direta entre morte e religião. Dessa forma, 

ampliamos o recorte temporal para verificar a mesma produção nestes Programas de 

Pós-Graduação em Ciência da Religião no período entre 2007 e 2011 e o resultado 

não foi muito diferente, como podemos observar pelas tabelas a seguir:  



79 

 

 

 

TABELA 1: TOTAL DE TESES E DISSERTAÇÕES EM CIÊNCIA DA RELIGIÃO 

DEFENDIDAS ENTRE 2012 E 2016 

IES 2012 2013 2014 2015 2016 Total 

UFJF 09 15 09 12 05 50 

UFPB 27 26 26 26 26 131 

UNIVERSIDADE METODISTA DE SÃO PAULO 42 29 39 21 0 131 

MACKENZIE 18 10 18 06 06 58 

PUC-SP 36 21 30 23 51 161 

PUC Minas 15 12 14 13 13 67 

Total Geral      598 

TABELA 2: TOTAL DE TESES E DISSERTAÇÕES SOBRE A MORTE ENTRE 

2012 E 2016 

IES 2012 2013 2014 2015 2016 Total 

UFJF 0 0 0 01 0 01 

UFPB 1 01 06 0 02 10 

UNIVERSIDADE METODISTA DE SÃO PAULO 0 0 0 0 0 0 

MACKENZIE 0 0 0 0 0 0 

PUC-SP 01 0 0 0 0 01 

PUC Minas 0 0 0 0 0 0 

Total Geral      12 

 

  



80 

 

 

TABELA 3: TOTAL DE TESES E DISSERTAÇÕES EM CIÊNCIA DA RELIGIÃO 

DEFENDIDAS ENTRE 2007 E 2011 

IES 2007 2008 2009 2010 2011 Total 

UFJF 22 24 26 20 13 105 

UFPB 0 0 13 15 22 50 

UNIVERSIDADE METODISTA DE SÃO PAULO 35 42 37 44 39 200 

MACKENZIE 17 28 28 14 22 109 

PUC-SP 43 40 41 43 40 207 

PUC Minas 0 0 02 18 18 38 

Total Geral      709 

 

TABELA 4: TOTAL DE TESES E DISSERTAÇÕES SOBRE A MORTE ENTRE 

2007 E 2011 

IES 2007 2008 2009 2010 2011 Total 

UFJF 0 0 01 02 0 03 

UFPB 0 0 0 04 0 04 

UNIVERSIDADE METODISTA DE SÃO PAULO 0 0 03 0 0 04 

MACKENZIE 0 01 0 0 0 01 

PUC-SP 02 01 0 0 0 03 

PUC Minas 0 0 0 0 0 0 

Total Geral      15 

 

Entre 2007 e 2011, os mesmos sete Programas de Pós-Graduação em Ciência 

da Religião produziram 709 trabalhos, entre mestrado e doutorado, sendo que a 

produção de trabalhos especificamente sobre a morte e sua relação com a religião é 

praticamente a mesma: 15 trabalhos. Ou seja, dois a mais que o primeiro quinquênio 

pesquisado. Como se pode observar em números absolutos, no primeiro quinquênio 

(2007-2011), a produção acadêmica foi aproximadamente 14% maior que a produção 

do segundo quinquênio (2012-2016) e, mesmo num período em que houve um 



81 

 

 

aumento da produção de teses e dissertações em Ciência da Religião, o número de 

trabalhos específicos sobre o tema da morte não se alterou. 

Mais do que a quantidade, nosso interesse foi arrolar também a abordagem 

teórico-metodológica que orientou esses trabalhos. Por amostragem, trazemos o 

estado da questão da temática da morte em Ciência da Religião. Estes trabalhos 

podem ser agrupados em duas grandes linhas. Na primeira, estão trabalhos que 

tratam da morte e religião do ponto de vista da história social e antropologia; na 

segunda, estão aqueles que tratam da morte e suas expressões religiosas do ponto 

de vista da psicologia. 

O primeiro grupo segue a linha de abordagem presente nos trabalhos de José 

Carlos Rodrigues, João José Reis e Claudia Rodrigues e são trabalhos, como 

veremos adiante, muito próximos da produção historiográfica, já que abordam a morte 

a partir de seu trânsito do religioso ao secular sendo, portanto, trabalhos com o recorte 

histórico da secularização da sociedade brasileira. 

Os trabalhos na área de psicologia da religião tratam a morte sob a ótica de 

seu enfrentamento religioso por meio das experiências da psique humana, buscando 

demonstrar, do ponto de vista psicanalítico, como indivíduos elaboram sua 

compreensão da morte e suas estratégias de enfrentamento mobilizando elementos 

religiosos — parte integrante de seus sistemas de crenças — e, dessa forma, como 

as crenças atuam sistematicamente em processos de superação de luto, por exemplo. 

Nesse sentido, apresentamos alguns trabalhos que selecionamos por 

amostragem, com o intuito de demonstrar o perfil interdisciplinar dos estudos sobre a 

morte em Ciência da Religião, que transitam entre a história e psicologia. 

A tese de doutorado de doutorado de Paulo Sérgio Quiossa90 estuda a 

presença da preparação para a morte do ponto das práticas do “bem morrer” pela 

população de Juiz de Fora entre 1850 — ano da emancipação da cidade — e 1950 — 

momento que o autor elege como marco do processo de esvaziamento religioso, do 

sentido da morte e do morrer no município.  

Sua tese acompanha a elaboração do conceito e das práticas da boa morte por 

meio dos registros testamentários, bem como seu processo de esgotamento na 

primeira metade do século XX, quando a fórmula do bem morrer presente nas práticas 

                                            

90 Quiossa, Paulo Sérgio. O morrer católico no viver em Juiz de Fora. Tese de Doutorado. Programa 
de Pós-graduação em Ciência da Religião. 01/12/2009. Universidade Federal de Juiz de Fora 



82 

 

 

testamentárias muda o seu tom, esvaziando o conteúdo religioso formulado no interior 

das concepções católicas. 

A tese de Paulo Sérgio Quiossa tem como modelo de análise e 

desenvolvimento o trabalho de Claudia Rodrigues (2005). Assim, da perspectiva da 

produção do conhecimento, ele se insere na abordagem da história cultural e das 

representações coletivas da morte e o próprio autor declara sua contribuição para o 

pensamento historiográfico da cidade de Juiz de Fora. Nos dois primeiros capítulos, o 

autor delimita o espaço que a morte ocupa na vida daquela sociedade e na vida social, 

em geral, fazendo a aproximação desta elaboração da morte por meio de elementos 

religiosos cuja fonte principal é a atuação das Irmandades daquela localidade. 

 
No período estudado por nós, detectamos a presença de cinco irmandades 
de leigos atuando em Juiz de Fora. A primeira associação desse modelo que 
surgiu na cidade foi a irmandade do Santíssimo Sacramento da Matriz de 
Santo Antonio fundada em 30 de julho de 1854; depois apareceu a Irmandade 
de Nosso Senhor dos Passos criada em 6 de Agosto de 1854; a Irmandade 
de Nossa Senhora do Rosário foi criada em 22 de Abril de 1888, 
provavelmente pela população escrava da cidade; no início do século XX 
foram fundadas as Irmandades de São Roque em 2 de Setembro de 1902 e 
a Irmandade de São Mateus em 25 de Agosto de 1907.91 

 

A série documental montada pelo autor cria um diálogo entre os testamentos 

— produzidos dentro do universo religioso formulado pelas Irmandades — e sua 

transição para o testamento civil laicizado, produzido a partir da perspectiva das 

relações de sucessão e direito de família. Neste processo de transição da sociedade 

de Juiz de Fora, adentrando na modernidade urbana, Quiossa demonstra como as 

relações com a morte se transformam, ao mesmo tempo em que aponta para a 

significativa relevância que a gerência religiosa do morrer exerce na produção da 

mentalidade daquela comunidade. 

Para isso, descreve as relações familiares, os gestos públicos, as atitudes 

devocionais por meio da Virgem Maria como grande intercessora e, sem dúvida 

alguma, a devoção a Jesus Cristo morto. Este é um item essencial na elaboração da 

morte para universo católico, porém tratado pelo autor apenas como um elemento 

dentre outros. É fundamental pensar a este respeito, pois, aí aparece certa negligência 

próxima à de Philippe Ariès; a ritualização em torno da morte e ressurreição de Jesus 

Cristo não é somente uma celebração católica, é um feriado nacional. 

                                            

91 Ibidem, p. 78 



83 

 

 

 
A ritualização entre os católicos durante as celebrações da Sexta-feira Santa 
possibilita aos fiéis um encontro com Deus. Tocar a imagem do filho de Deus 
morto significa penetrar nesse mistério em que se busca o fortalecimento da 
fé e a esperança de ressurreição pregada pela Igreja de Cristo. Vivenciar a 
morte do Senhor, mortificando, chorando, lamentando o referido fato, significa 
ainda a procura por aproximar o Céu da Terra. O ritual de vivenciar a Paixão 
e a Morte de Cristo pode unir um ao outro estes dois mundos. Nesse aspecto, 
ganha sentido o fato de os católicos praticarem a cerimônia do culto aos 
mortos, que também é uma maneira de aproximar os dois mundos, os dos 
vivos — a Terra — e o dos mortos — o Céu.92 

 

Do ponto de vista teórico, a análise de Quiossa tem como paradigma o conceito 

de cultura e de religião construídos por Clifford Geertz, além de trabalhar com o 

pensamento de Mircea Eliade para delimitar as fronteiras do sagrado e profano na 

elaboração da morte pela sociedade de Juiz de Fora. Também se apoia em Van 

Gennep na delimitação do significado que os ritos mortuários assumem no processo 

de elaboração das separações causadas pela morte. 

Todavia, a grande questão que demarca o seu trabalho, bem como quase todos 

os trabalhos sobre a morte e que seguem os itinerários da historiografia e da 

sociologia, é o processo de secularização da sociedade brasileira e suas nuances e 

particularidades que, com certeza, afloram nas pesquisas sobre a morte. Assim, o 

autor tem como interlocutor o trabalho de Pierre Sanchis. 

 
Pierre Sanchis é outro autor de grande relevância neste trabalho. Suas ideias 
a respeito da secularização/reencantamento do mundo possibilitaram buscar 
o fundamento sobre o que pensamos do assunto, tão vasto e tão aberto ao 
diálogo hoje. A secularização no Brasil ainda é um tema cheio de “brechas” 
para o debate. Buscamos em Sanchis um caminho para nos auxiliar de que 
a morte e o morrer são aspectos da cultura de um povo repletos de atitudes 
religiosas. O que postulamos não é a secularização da morte e do morrer, 
mas a secularização do local dos mortos, isto é, dos cemitérios.93 

 

O modelo de análise construído por Claudia Rodrigues (2005) em Nas 

Fronteiras do Além: o processo de secularização da morte no Rio de Janeiro (séculos 

XVIII e XIX) é aplicado por Paulo Sérgio Quiossa em seu trabalho, o que vem 

corroborar nossa afirmativa do primeiro capítulo de que a bibliografia apontada na 

abertura desta tese é paradigmática para a compreensão da produção do estado da 

arte dos estudos sobre a morte no Brasil, particularmente em relação aos trabalhos 

de Cientistas da Religião. Dessa forma, a religião e sua relação com a morte é tratada 

                                            

92 Ibidem, p. 280 
93 Quiossa, Paulo Sérgio. Op. Cit. p. 22 



84 

 

 

como uma temática no âmbito da História da Cultura. Esta opção teórico-metodológica 

do Cientista da Religião revela e, ao mesmo tempo, reafirma as profundas marcas da 

Escola dos Annales no pensamento das Ciências Sociais no Brasil. 

Assim, também na linha historiográfica, destacamos a dissertação de mestrado 

de Diego Fontes de Souza Tavares94 Os Muros do Além: a construção do cemitério 

do Alecrim e a (des)secularização da morte em Natal. O autor trata dos embates entre 

as tradições funerárias ligadas ao catolicismo e ao discurso médico sanitarista 

característico da segunda metade do século XIX. 

A partir deste embate, a princípio somos levados a crer que os ritos fúnebres 

religiosos foram relegados ao esquecimento diante dos processos de secularização 

da sociedade brasileira. No entanto, ao estudar a experiência da construção do 

cemitério do Alecrim em Natal (RN), vem à tona todo um universo construído a partir 

da importância social do lugar dos sepultamentos, tendo em vista que a construção 

deste cemitério é anterior ao surgimento do bairro que leva o mesmo nome na cidade 

de Natal. 

 
Ao longo do texto o trabalho procurará entender como a morte era 
representada em Natal no século XIX antes do cemitério; o culto aos mortos 
e os lugares que lhes são destinados; o que deveria ter nesse local; como o 
cemitério foi tido como lugar dos mortos. 
Partindo disso, essa pesquisa tem sua relevância acadêmica e social, pois o 
trabalho proporciona informações sobre a justificativa ideológica do enterrar 
o morto, bem como um apanhado histórico ocidental de como determinadas 
culturas foram influenciadas pelo post-mortem. Ainda traça o contexto 
sociocultural da província do Rio Grande do Norte quando dos oitocentos, 
bem como discussões travadas entre os discursos higienistas e dos religiosos 
que reivindicavam seus interesses ideológicos na legislação. Mais à frente, 
discute-se ainda a importância histórica dos cemitérios para a sociedade em 
que está inserido, sendo tombados e imbuídos de valor cultural.95 

 

O autor constata que, apesar da construção do Cemitério do Alecrim encontrar-

se inserida no projeto político de racionalização da sociedade — informado pelo 

discurso médico-científico —, os sepultamentos continuaram a seguir os ritos 

religiosos de costume, ato que se materializa, inclusive, com a construção da Capela 

Menino Jesus de Praga dentro do cemitério. 

                                            

94 Tavares, Diego Fontes de Souza. Os Muros do Além: a construção do cemitério do Alecrim e a 
(des)secularização da morte em Natal. Dissertação de Mestrado. Ciência da Religião. Universidade 
Federal da Paraíba. 2016. 
95 Tavares, Diego Fontes de Souza.Op. Cit. p. 22. 



85 

 

 

Sua análise tem como referencial a Escola dos Annales, fundamentalmente por 

estudarem cemitérios — entre outras coisas — como documentos históricos, por meio 

dos quais é possível compreender as imagens, conceitos e representações de um 

período acerca do sentido da morte e do morrer. 

A dissertação de Diego Fontes de Souza Tavares aponta para uma questão 

importante contida nas formulações religiosas do sentido da morte em Natal. Apesar 

da epidemia de cólera ocorrida na cidade no século XIX e todo o debate que se instala 

em relação às práticas religiosas diante do sepultamento, a população da cidade 

continua, mesmo após a construção do Cemitério do Alecrim, a realizar seus ritos 

religiosos, ou seja, não há um abandono efetivo destas práticas por parte da 

população de Natal. 

 
A respeito deste ato dos cidadãos natalenses — em sua maioria católicos — 
reclamarem a construção de uma capela dentro do cemitério público, sem o 
domínio da Igreja — se dá pelo fato de que, embora a secularização objetiva 
tenha logrado êxito, banindo a morte do domínio do espaço da Igreja, os 
cidadãos afetados por essa medida, não tiveram sua subjetividade 
secularizada, ou seja, para eles essa prática era infundada com isso 
reivindicavam a construção da Capela Menino Jesus de Praga e devolvem à 
Igreja esse comando sobre a morte.96 

 

Dessa forma, sua conclusão caminha no sentido da linha de pensamento do 

sociólogo Peter Berger, que, por sua vez, tem profunda influência na historiografia, 

apontando dialeticamente que o processo de deslocamento do poder eclesiástico da 

dinâmica social e política é um movimento de idas e vindas, em que ora prevalece a 

mentalidade secular, ora prevalece a mentalidade religiosa. 

Enfim, no caso de Natal, em torno do Cemitério do Alecrim, prevaleceu o ideário 

religioso em torno da morte. Ao demonstrar esse movimento, o autor aponta para 

amplitude do que chamaríamos de ethos97 religioso em sua formulação na sociedade 

natalense. 

Além de Peter Berger, o livro de João José Reis A Morte é uma festa: ritos 

fúnebres e revolta popular no Brasil do século XIX é uma importante referência para 

esta dissertação de mestrado, na medida em que a questão da secularização dos 

cemitérios é trazida como uma profunda questão política e religiosa no século XIX e 

                                            

96 Idem, p. 123 
97 Essa observação é nossa e não do autor. 



86 

 

 

pode ser encontrada em outras situações durante a história dessa época no Brasil em 

meio aos debates em torno da secularização. 

Em relação à linha de pesquisa voltada a estudos em psicologia da religião ou 

das religiões, as teses e dissertações sobre a morte são mais abundantes. Nesse 

sentido, a produção de dissertações de mestrado da Universidade Federal da Paraíba 

no primeiro quinquênio (2012-2016) é substancial: das dez dissertações arroladas, 

seis não se inserem nesta linha de pesquisa e todas têm como referencial a análise 

existencial de Viktor Frankl98, discutindo, a partir desta referência, as relações entre 

finitude, saúde, doença, morte e vida. 

O pensamento de Viktor Frankl é uma importante contribuição para as análises 

da relação entre a religião, religiosidade e crenças no enfrentamento de adversidades 

(sendo a morte a principal delas). Para o neurologista e psiquiatra austríaco, todo ser 

humano busca incessantemente o sentido da vida e a teoria da Logoterapia 

desenvolvida por ele nada mais é do que a possibilidade da consciência humana, 

entendida como ser-responsável por cada momento de sua vida, auxiliando, assim, 

nos processos de elaboração de sentido para a existência e formulação das relações 

entre os seres humanos. 

Para Viktor Frankl, a consciência humana deve ter clareza para conceber a vida 

como um mundo de possibilidades. Ao fazermos escolhas e optar por algo, acabamos 

por deixar de lado outras tantas possibilidades que a vida nos proporciona. Esse 

processo de tomada de consciência é atribuidor de sentido para vida. 

 
Frankl (1989) comprovou que o ser humano anseia por um sentido de vida, 
que a sua principal força motivadora é a busca deste sentido. Podem decorrer 
disso, como efeitos colaterais, a felicidade, o prazer e o encontro de um 
conforto no mundo social (sucesso profissional). A Logoterapia, criada por 
Frankl, traz o homem à consciência de seu ser-responsável enquanto 
fundamento essencial da existência humana. Responsabilidade significa 
responder às questões que a vida nos coloca a cada momento. 
Cada escolha que faço me remete ao que deixo de escolher, e estas escolhas 
descartam qualquer outra possibilidade, já que cada momento é único. “Cada 
momento encerra milhares de possibilidades, mas eu só posso escolher uma 
delas para realizá-la, condenando todas as outras ao não-ser” 99 

 

                                            

98 Viktor Frankl neurologista e psiquiatra austríaco que, após viver três anos num campo de 
concentração nazista e perder toda sua família, desenvolve a teoria da Logoterapia com a proposta de 
trazer ao homem sua responsabilidade como ser. 
99 Silveira, Daniel Rocha e Gradim, Fernanda Jaude. Contribuições de Viktor Frankl ao Movimento da 
Saúde Coletiva.In: Revista da Abordagem Gestáltica - Phenomenological Studies - XXI(2): 153-161, jul-
dez, 2015. p. 155. 



87 

 

 

É sob esta ótica existencialista que se situa a dissertação de mestrado 

Consciência da Finitude e Valores Humanos: Um Estudo com Idosos em Instituições 

de Longa Permanência de Warderlanya Cristina Silveira de Moura100 (2015). Seu 

trabalho parte da constatação de que as crenças e práticas religiosas fornecem 

elementos simbólicos que funcionam como fontes de enfrentamento de situações 

estressantes — como o fato da finitude humana. Além disso, de acordo com a autora, 

as práticas e crenças religiosas ajudam a produzir sentimentos de solidariedade e 

identidade para grupos — no seu caso de estudos o grupo é de idosos — enfrentarem 

coletivamente a finitude. 

 
Considero a relevância e o meu despertar sobre a temática do 
envelhecimento, e o seu aprofundamento dos estudos na área de 
espiritualidade e saúde, as Ciências das Religiões tem a perspectiva de 
ajudar a compreender mediante a sua dinâmica e pluralismo a necessidade 
de cada indivíduo em seguir os conceitos e regras podendo ser um meio de 
orientação no mundo. Tendo em vista o exposto acima, esse estudo teve 
como objetivo: Identificar o impacto da consciência da finitude na estrutura 
valorativa nos idosos. E como objetivos específicos: Averiguar a relação entre 
a percepção ontológica do tempo (passado, presente e futuro) e a atitude 
religiosa dos idosos; Examinar as relações entre o sentido da vida e a atitude 
religiosa dos idosos. Conhecer a influência dos valores humanos, das 
atitudes religiosas e da percepção de tempo na busca e presença de 
sentido.101 

 

Numa perspectiva um pouco diferenciada do que apresentamos até agora, na 

área de psicologia da religião, encontra-se o trabalho A Cara da Morte: imaginário 

fúnebre no relato de sepultadores de São Paulo, de Clarissa de Franco102. A autora 

procura compreender as representações da morte elaboradas por quem trabalha 

cotidianamente com ela: os sepultadores, popularmente conhecidos como coveiros, e 

cuja profissão carrega um enorme estigma social em função de um processo histórico 

de afastamento e negação da morte na sociedade contemporânea. 

Para adentrar ao mundo de representação da morte elaborada pelos 

sepultadores, Clarissa de Franco faz uma contextualização histórica e social acerca 

das representações da morte na sociedade brasileira. Mesmo que incipiente, a autora 

tem como perspectiva que a produção social da religiosidade popular brasileira é fruto 

do que denomina de diálogo inter-religioso entre as concepções cristãs e afro-

                                            

100 Moura, Warderlanya Cristina Silveira. Consciência da Finitude e Valores Humanos: Um Estudo com 
Idosos em Instituições de Longa Permanência. Dissertação de Mestrado. Ciência da Religião. 
Universidade Federal da Paraíba. 2015. 
101 Ibibem, pp. 15-16. 
102 Franco, Clarissa De. A Cara da Morte. São Paulo: Ideias e Letras, 2010. 



88 

 

 

ameríndias. Essas concepções devem ser levadas em conta por um trabalho que 

pretende abordar um imaginário arquetípico de morte, que perpassa qualquer 

sociedade em qualquer tempo histórico. 

 
José Bittencourt Filho afirma que a matriz religiosa brasileira é constituída 
pela combinação das raízes do catolicismo ibérico com a magia europeia, as 
religiões indígenas e as religiões africanas trazidas pelos escravos negros. O 
tripé: indígena — africano — católico (levando-se em conta as composições 
entre o catolicismo oficial e popular) parece ser o cerne de nossa 
religiosidade, oferecendo os pressupostos para as crenças no pós-morte.103 

 

Clarissa de Franco procura demonstrar que, na sociedade brasileira, as 

expressões religiosas (cuja matriz é etnicamente plural) são determinantes na 

produção de uma religiosidade que tem por traço marcante o caráter mágico. Sendo 

assim, são responsáveis por formulações que relacionam a morte e o além-túmulo a 

forças sobrenaturais. Essas forças acabam permeando o imaginário social e adentram 

nas percepções individuais dos sepultadores, homens cotidianamente estigmatizados 

por sua profissão. 

Dessa forma, os sepultadores expressam seus sentimentos sobre a morte no 

mais íntimo do seu ser por meio dos sonhos, momento em que essas representações 

simbólicas da morte, por vezes aterrorizantes, surgem em suas mentes. Por isso, a 

autora ressalta a força social que as representações da morte associadas às 

elaborações sobrenaturais exercem no imaginário coletivo brasileiro. Mas, além disso, 

a autora não deixa de apontar o terrível cotidiano de trabalho destes sepultadores que 

lidam com a dor alheia em condições de trabalho adversas, no trânsito entre o mundo 

dos vivos e dos mortos. 

O trabalho de Clarissa de Franco caminha no sentido de indicar a presença 

simultânea na vida dos sepultadores do estigma contemporâneo do tabu da morte e 

das representações sociais que cumprem itinerários religiosos percorridos pela 

sociedade brasileira na produção destas representações mortuárias. Mas o que o 

emerge de seu texto com muita intensidade são os relatos do cotidiano dos 

sepultadores e suas relações com o cemitério, ao mesmo tempo local de trabalho e 

“cidade dos mortos”; um universo desconhecido que se encerra nos limites de seus 

muros. 

 

                                            

103 De Franco, Clarissa. Op.Cit.p. 145 



89 

 

 

Estar entre os mortos parece uma libertação do mundo de cá. Este mesmo 
sepultador afirma que o ‘cemitério desperta curiosidade’, por isso atrai tantos 
‘góticos’ pessoas vestidas de modo estranho, bizarro, diferente… Em geral, 
os sepultadores não lidam bem com estas visitas repentinas — ao menos foi 
o que a pesquisa apontou104. 

 

Além disso, é muito instigante a presença da análise psicanalítica dos sonhos 

narrados pelos sepultadores e o seu diálogo com a história, se é que se pode abordar 

desta forma, pois, nos sonhos, constroem-se simbolicamente os paradoxos do 

cotidiano do cemitério, indo da dor e sofrimento até o espaço da paz e tranquilidade. 

O trabalho de Clarissa de Franco, dessa forma, procura alinhavar a duas linhas de 

pensamento a respeito dos sentidos da morte e do morrer que atravessam os estudos 

em Ciência da Religião: a psicanalítica e a história cultural. 

Também no universo do diálogo entre a psicologia e a religião, atravessando a 

morte, encontra-se o trabalho de Paula Blanches Corpos Enlutados: por um cuidado 

terapêutico em situações de luto.105 Em sua tese de doutorado, analisa o fenômeno 

de luto por morte a partir da fenomenologia, por meio das experiências de luto vividas 

pelos membros da Igreja Metodista do Grande ABC. Logo na apresentação, a autora 

já indica que sua grande inquietação ao dar início à pesquisa foi a ausência de 

trabalhos que tratassem da experiência do luto por morte envolvendo a dimensão 

religiosa. Assim, sua preocupação foi demonstrar que a situação de luto por morte, do 

ponto de vista fenomenológico, pode ser efetivamente vivida por meio das relações 

religiosas. 

 
Diante da possibilidade de compreender o luto pelo método fenomenológico, 
surgiram indagações relativas ao modo de promover o entrelaçamento dos 
conhecimentos do campo da filosofia, da teologia e da psicologia e do modo 
de utilização do caminho oferecido pela fenomenologia no campo religioso. 
Com as respostas encontradas para essas inquietações ficou reafirmado 
tanto o caráter interdisciplinar da pesquisa, como a possibilidade investigativa 
fenomenológica na religião. O que é vital neste contexto é reafirmar que a 
fenomenologia constrói o conhecimento por meio da experiência do sujeito. 
É no mundo da vida do sujeito que se dará a edificação do saber. Nesse 
processo de conhecimento, o sujeito traz suas intencionalidades que 
perfazem a consciência e o corpo ao mesmo tempo. O desvelamento do 
processo de luto para as pessoas que vivenciam expressões de fé na Igreja 
Metodista foi vital para uma reflexão sobre o cuidado pastoral do cotidiano106.  

 

                                            

104 Ibidem, p. 201 
105Blanches, Paula. Corpos Enlutados: Por um cuidado espiritual terapêutico em situações de luto. Tese 
de Doutorado. Universidade Metodista de São Paulo. São Bernardo do Campo.2009. 
106 Blanches, Paula. Op.Cit. p. 20 



90 

 

 

Os resultados alcançados por Paula Blanches são fundamentais para a Ciência 

da Religião, pois a autora demonstra a construção de um saber em torno da 

experiência do luto por morte que se assenta na possibilidade da teologia cristã em 

ressignificar a morte por meio da criação de uma teologia da perda. Assim, o espaço 

no interior das comunidades religiosas viabiliza a produção de uma educação cristã 

voltada para o enfrentamento do luto. 

Por isso, interessa-nos relatar a maneira como a autora constrói seu trabalho 

de pesquisa; a pergunta norteadora é: como você viveu sua experiência de luto? 

Obviamente, ao fazer essa pergunta a uma comunidade religiosa — no caso, a 

comunidade Batista —, esperou-se que as respostas estivessem vinculadas a uma 

profissão de fé ou, pelo menos, a uma elaboração da perda por meio de um saber 

adquirido no espaço da vida religiosa. Seu material de pesquisa é composto por 10 

longas entrevistas, em que as pessoas relatam as profundas dores vividas pela perda 

de um ente querido e o modo como, apesar da dor insuportável, a presença da fé 

cristã em suas vidas contribuiu profundamente com a aceitação da dor. 

Por isso, a autora — que é Teóloga e realiza um trabalho pastoral — começou 

o trabalho buscando na Bíblia, tanto no Antigo quanto no Novo Testamento, a 

presença de passagens que evidenciam definições sobre a morte dentro do 

paradigma da fé judaico-cristã. Essas passagens trazem para a discussão trabalhos 

como os dos teólogos Paul Tillich e Jünger Moltmann, que estudam a fé e suas 

correlações com o processo da construção da existência humana. 

Sua busca é a compreensão do binômio fé e luto sob a perspectiva 

fenomenológica. Desta maneira, traz para sua análise o pensamento clássico da 

fenomenologia como fundamento metodológico para compreensão deste binômio sob 

o olhar do mundo da vida — Lebenswelt. Por isso, autores como Edmund Husserl 

(Lebenswelt), Martin Heidegger (Dasein) e Maurice Merleau-Ponty (corpo como 

mediador do conhecimento) abrem a possibilidade da interpretação da elaboração 

religiosa deste binômio pelos sujeitos que viveram o luto e que, por meio deste 

processo de elaboração, construíram um saber sobre a morte e sobre vida. 

 
A análise das entrevistas não tem como objetivo uma explicação causal, 
próprio das ciências positivas, mas a compreensão do fenômeno, sua 
interpretação e comunicação a busca da raiz do fenômeno inclui a epché, que 
coloca em suspensão explicações anteriores para que o foco do pesquisador 
seja o fenômeno. 
Os dados resultam das experiências de vida dos sujeitos. Nessa fase foram 
destacadas unidades de significado que surgiram a partir de várias leituras 



91 

 

 

dos relatos dos sujeitos. As unidades estão intimamente relacionadas com a 
pergunta norteadora dessa pesquisa e que aparecerá em todas as 
entrevistas. Após esse movimento de ir e vir, denominado de variação 
imaginativa, fizemos a análise ideográfica de cada sujeito, buscando 
apreender os sentidos da experiência do luto para a compreensão do 
fenômeno. A análise ideográfica intenta alcançar a psicologia individual, ou 
seja, como cada um lida com o fenômeno.107  

 

Dessa forma, a tese de Paula Blanches é uma pesquisa paradigmática, pois, 

corajosamente, traz o pensamento teológico para a análise da produção do significado 

da vida e da morte, demonstrando que as experiências efetivamente vividas pela 

comunidade Batista no enfrentamento do luto por morte não poderiam prescindir de 

suas vivências na fé. Trata-se de análise que, para a Ciência da Religião, é um 

assunto intrincado, tendo em vista a preocupação em não deixar que as pesquisas 

caiam em proselitismo ou profissão de fé. 

 
Sem juízo de valor firmado antes de cada caso, o problema não parece estar 
no fato de o cientista da religião ser religioso, no fato de alguns deles, talvez 
os mais ruidosos, lutarem em favor de uma causa: a de que somente o 
conhecimento autóctone, proveniente de certa pertença, pode garantir a 
verdade da análise de campo. Como se eles colocassem a experiência 
religiosa como imprescindível para a produção do conhecimento. O problema, 
portanto, está no caso de o religioso proclamar sua vinculação religiosa como 
condição para a produção do conhecimento — mais grave é fazer da pertença 
ao locus científico um recurso à autoridade religiosa.108 

 

Consideramos que esta amostragem nos dá um parâmetro da tendência dos 

trabalhos sobre a morte em Ciência da Religião e este parâmetro é revelador de uma 

série de questões. A primeira delas, com certeza, é a preocupação em relação ao 

agnosticismo metodológico do cientista da religião, uma preocupação que 

consideramos extremamente preconceituosa, se levarmos em conta que a 

neutralidade científica é um tanto quanto falaciosa. 

Parece uma obrigatoriedade das etiquetas acadêmicas que, em cada trabalho 

em Ciência da Religião, o pesquisador deva se justificar, em primeiro lugar, afirmando 

que não está com o seu trabalho fazendo profissão de fé e, num segundo momento, 

demonstrar obrigatoriamente que sua pesquisa considera a religião e as religiões de 

forma geral expressões da vida humana de caráter relevante e, portanto, forma de 

conhecimento. 

 

                                            

107 Ibidem, p. 124 
108 Campos, Breno Martins. Ciências Sociais da Religião: estado da questão. In: Passos, João Décio e 
Usarski, Frank.(org) Compêndio de Ciência da Religião. São Paulo: Paulinas: Paulus, 2013.p. 191. 



92 

 

 

Ora, aqueles que acusam cientistas da religião de religiosos, ao tratar das 
restrições que essa situação impõe, pensam a partir da matriz cristã que 
compõem o campo religioso brasileiro. É curioso que, em geral, não 
problematizam o fato de que antropólogos que estudam candomblé sejam 
muitos deles, iniciados, de que estudiosos do futebol sejam viciados em 
estádios, de que capoeiristas sejam estudiosos da capoeira, de que 
sociólogos urbanos vivam nas metrópoles etc. Ao contrário muitos desses 
estudos são considerados legítimos porque haveria um conhecimento 
legítimo proporcionado pelo compartilhamento do universo semântico.109 

 

Com muita certeza, fazemos as duas afirmações como na poesia de Bandeira, 

citada no primeiro capítulo. A religião é uma forma de expressar o incognoscível, ou 

melhor, deixar o incognoscível cognoscível e, como afirma Godelier, tornar o 

impossível possível. Por isso, nesta tese de Ciência da Religião, tratamos o 

conhecimento religioso sobre a morte como uma forma de conhecimento, mesmo 

tendo consciência de que definir religião não é uma tarefa fácil.  

 
Esboçar uma concepção de religião não é tarefa fácil. Afinal, seja em termos 
históricos-etimológicos seja em termos de teorização contemporânea, não há 
unanimidade ou inequívoca universalidade acerca daquilo que se quer dizer 
com “religião”. Entenderei “religião” como dizendo respeito a um aspecto da 
vida ou a uma experiência humana aparentemente universal, em que, de 
forma simples e básica, insere-se a ideia, presente na etimologia da palavra, 
de “unir-se” ou “ligar-se” com Deus “novamente”, onde o “novamente” pode 
fazer mais ou menos sentido, dependendo de que forma histórica de religião 
se esteja partindo (ver a seguir). Assumamos que, nessa acepção muito 
corrente e fundamental, a religião pode ser entendida como uma condição 
humana e uma forma de vida, com configurações históricas, culturais e 
sociais complexas, que exigem, na Ciência da Religião contemporânea, uma 
abordagem ao final interdisciplinar de análise dos fenômenos.110 

 

Assim, fechar um campo epistemológico específico para a Ciência da 

Religião também não é tarefa fácil. Por isso, consideramos a saída da 

interdisciplinaridade, com todos os problemas que essa opção metodológica pode 

acarretar em termos da ênfase em determinadas abordagens em detrimento de 

outras ficamos com a afirmação de que não há nada mais interdisciplinar que as 

Ciências Sociais, como também não há nada mais interdisciplinar que a morte. E 

por este motivo trazemos um diálogo entre a História e Ciência da Religião tendo 

                                            

109 Rodrigues, Elisa. Ciências da Religião e Ciências Sociais: aproximações e distanciamentos.In: 
PLURA, Revistas de Estudos de Religião, vol.2, n°1, 2011, pp. 65-79 
110 Pich, Roberto Hofmeister. Religião como forma de conhecimento.In: Usarski, Frank e Passos, João 
Décio. (organizadores) Compêndio de Ciência da Religião. São Paulo: Editora Paulinas: Paulus,2013. 
p. 143. 



93 

 

 

em vista as aproximações e diálogos teórico-metodológicos que estabelecem entre 

si. 

2.1 A interdisciplinaridade: uma comparação entre as trajetórias da História e 

da Ciência da Religião. 

2.1.1 A Escola dos Annales: o ofício interdisciplinar do historiador. 

A Escola dos Annales surgiu na França na primeira metade do século XX. Seus 

ideólogos foram os historiadores Lucien Febrve e Marc Bloch que, naquele contexto, 

pretendiam romper com a chamada História Tradicional. Ou seja, uma forma de escrita 

da História cujo foco de produção se restringia à narrativa de fatos e acontecimentos 

políticos. 

Na concepção destes historiadores, a escrita da História deveria comportar 

outros tipos de temáticas que conseguissem apreender uma gama muito maior da 

vida social e das atividades humanas e, aos historiadores, cabia o papel de indagar 

sempre as atividades humanas, no sentido de problematizá-las. É inegável a 

influência da Escola dos Annales no pensamento das Ciências Sociais no Brasil. 

Podemos considerá-los como um movimento pioneiro nas formulações acerca do 

caráter interdisciplinar do trabalho dos cientistas sociais. Como afirma Peter Burke, foi 

uma “revolução” de pensamento. 

Surge, assim, uma Nova História, com novas abordagens, novas metodologias 

e novos problemas. Preocupada com a vida do homem comum, com sua maneira de 

viver, de sentir e de se expressar diante do mundo e de suas demandas, esta Nova 

História tem como meta o diálogo com outras Ciências Sociais, por meio do debate 

interdisciplinar, uma concepção que nasce sob a influência da Sociologia que, pelas 

críticas de Emilie Durkheim, despreza a história acontecimental. 

Em torno do ambiente da Universidade de Strasbourg, novas temáticas — 

algumas até consideradas marginais para o início do século XX, tais como o trabalho 

de Marc Bloch sobre os reis taumaturgos — começaram a permear o universo do 

conhecimento da História. O interesse pela geografia, pela demografia, pelas 

religiões, pelos transportes, pelo medo, enfim, por qualquer expressão humana 

passível de ser estudada e problematizada tornou-se objeto de reflexão da Escola dos 

Annales. Apesar de suas rusgas iniciais com a Sociologia, sem dúvida alguma a 



94 

 

 

Escola dos Annales é tributária das provocações, principalmente de Emilie Durkheim, 

como reconheceu mais tarde Marc Bloch.111 

 
Pouco a pouco os Annales converteram-se no centro de uma escola histórica. 
Foi entre 1930 e 1940 que Febvre escreveu a maioria de seus ataques aos 
especialistas canhestros e empiricistas, além de seus manifestos e 
programas em defesa de “um novo tipo de história” associado aos Annales 
— postulando por pesquisa interdisciplinar, por uma história voltada para 
problemas, por uma história da sensibilidade, etc. (Febvre,1953, pp. 3-43, 55-
60, 207-238).112 

 

No Brasil, a Escola dos Annales literalmente fez escola. Sua influência para a 

historiografia brasileira começa na década de 1930, quando da fundação da 

Universidade de São Paulo, ocasião em que veio ao Brasil a famosa Missão Francesa, 

com a função de construir o Instituto de Ciências Sociais e Humanas. Entre os 

membros do grupo de intelectuais franceses que faziam parte da Missão, encontrava-

se o historiador Fernand Braudel que pertencia a Escola dos Annales. Desde a sua 

formação, seu trabalho foi, especificamente, o de orientar a fundação do 

Departamento de História; por conta disso, teve início uma geração de historiadores 

brasileiros formados a partir dos referenciais dos Annales. Sendo assim, um dos 

principais cursos de História do país nasceu sob a égide de uma grande aproximação 

com as Ciências Sociais.113 

As propostas dos Annales para a história encontravam-se estruturadas em dois 

focos: a formulação de uma história experimental científica e a certeza de uma 

unidade em construção entre a história e as ciências sociais, pois uma das grandes 

preocupações dos Annales desde o seu início foi retirar a História de seu isolamento 

disciplinar, de modo que as formas de pensar em História fossem abertas a 

problemáticas e a metodologias existentes em outras ciências sociais, no que 

costumamos denominar de interdisciplinaridade. 

                                            

111 Burke, Peter. .  A Revolução Francesa da Historiografia: A Escola dos Annales (1929-1989).São 
Paulo: Editora UNESP, 1992.pp. 23-24. 
112 Idem, p. 27 
113 Entre as obras de maior destaque daqueles que compuseram o movimento dos Annales encontram-
se os “Reis Taumaturgos” de Marc Bloch, publicado em 1924, ou seja, antes da fundação da revista, e 
o  “O Mediterrâneo” de Fernand Braudel. 



95 

 

 

2.2 Os Reis Taumaturgos114: um exemplo de história interdisciplinar 

Marc Bloch deve ser considerado como um dos primeiros historiadores do 

movimento dos Annales. Um de seus livros mais importantes, Os Reis 

Taumaturgos, foi escrito em 1924 e traz em si boa parte das propostas que foram 

defendidas pelo movimento historiográfico a partir dos anos de 1930, pois, do ponto 

de vista metodológico, o livro é uma grande referência do que significa 

interdisciplinaridade. 

Quando de sua publicação, o livro foi recebido com certa estranheza pela 

comunidade intelectual francesa, que considerou Bloch como fundador da 

antropologia histórica, pelo fato de “fazer” história com o que, até o momento, era 

considerado como superstição, ou seja, o poder miraculoso de cura dos Reis da 

França e da Inglaterra durante a Idade Média. 

No entanto, o trabalho de Marc Bloch é o início de uma longa linhagem de 

historiadores que seguiram na aproximação entre antropologia, história e, 

principalmente, a sociologia. Assim como com a sociologia, seu contato com a 

historiografia Alemã foi muito importante, principalmente em relação à temática 

desenvolvida, como a questão da história da autoridade monárquica, das insígnias 

e do etnolegalismo. 

O trabalho de Bloch é reconhecido principalmente pela sua extrema 

erudição. A partir de seus estudos, abriu a possibilidade da pesquisa histórica se 

ampliar largamente em diálogos com outras áreas. Os Reis taumaturgos dialogam 

com ciências nascentes de sua época, como a psicologia coletiva, biologia, além 

da etnografia comparada, a medicina popular comparada e o folclore. A proposta 

de que o que criou a fé no milagre foi à ideia de que ali devia haver um milagre 

tornou-se uma das bases da história das mentalidades e da psicologia histórica. 

Marc Bloch, portanto, foi influenciado e influenciou toda uma geração. Suas 

obras e novas proposições não nascem de “geração espontânea”, mas de um 

profundo diálogo entre História e as Ciências Sociais, a partir dos estudos e das 

interpretações de homens que, num primeiro momento, dispuseram-se a abrir-se, 

dentro de seus limites, ao diálogo com o pensamento do outro. 

                                            

114 Bloch, Marc. Os Reis Taumaturgos. O caráter sobrenatural do poder régio. França e Inglaterra. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1999. 



96 

 

 

 
Discutir a identidade acadêmica da ciência da religião exemplificando 
aproximações e distanciamentos em relação às ciências sociais, portanto, 
colabora tanto para legitimação dessa área do conhecimento, quanto 
promove o esclarecimento de seus contornos epistemológicos.115 
 

Portanto, continuamos afirmando que não há nada mais interdisciplinar que 

as Ciências Sociais apresentar a construção da identidade acadêmica da história, 

mesmo que de maneira sucinta, colabora para pensarmos sobre as possibilidades 

de encontros epistemológicos entre a História e a Ciência da Religião tendo em 

vista que está tese é um encontro entre ambas. 

2.3 A Ciência da Religião e seu percurso interdisciplinar 

De acordo com Gregory Alles116, na construção da Ciência da Religião como 

campo de conhecimento, existem inúmeras influências teóricas. No entanto, é 

evidente uma larga influência do pensamento europeu. Deve ser ressaltada a 

influência também da chamada “Escola de Chicago”, sobretudo associada aos nomes 

de três professores da Universidade de Chicago, nenhum dos quais europeu 

ocidental, no uso recorrente do termo: Joseph M. Kitagawa, Charles H. Longo e Mircea 

Eliade, sendo que o pensamento de Eliade, para Alles, representa o último grande 

florescimento da fenomenologia da religião. 

Gregory Alles atribui especial importância a Mircea Eliade para o processo de 

demarcação do campo de estudos da Ciência da Religião, na medida em que ele 

rejeitou abordagens que buscaram explicar a religião em termos de fatores não 

religiosos como a sociedade ou a psique humana, buscando ir além desses critérios 

explicativos e tentando desenvolver o que chamou de uma morfologia “do sagrado”, 

isto é, quis identificar as formas por meio das quais o sagrado manifestou-se na 

consciência humana. Particularmente, ele estava interessado em cosmogonias (mitos 

de origem) e seus rituais de reconstituição, que interpretava como uma tentativa de 

retorno no tempo ou às origens. 

Outro pensador apontado por Alles como uma referência para a conformação 

do campo da Ciência da Religião é Ninian Smart (1927-2001). Sua abordagem para o 

                                            

115 Rodrigues, Elisa. Op. Cit. p. 73 
116 Alles, Gregory. The Study of Religions: The Last 50 years. In: Routledge Companion to the Study 
of Religion. Taylor&Francis Group. London and New York.2010. 



97 

 

 

estudo das religiões é bem diferente da de Eliade. Enquanto a noção de Eliade é de 

que o sagrado manifesta-se como uma estrutura de consciência humana e pode ser 

lido num sentido religioso, Smart (1973) insistiu que era necessário adotar um método 

agnóstico para os estudos das religiões: acadêmicos não devem se comprometer em 

matéria de verdade religiosa. 

Assim, Smart, ao invés de desenvolver uma grande teoria de conteúdo 

religioso, como fez Eliade, passou a identificar as dimensões constitutivas da religião. 

Em primeiro lugar, apontou seis dimensões e, posteriormente, sete, sendo elas: 

doutrinal, mitológico, ética, ritual, experiencial, institucional e material. 

Outra referência para o desenvolvimento do campo de estudos das religiões é 

o trabalho do canadense Wilfred Cantwell Smith (1916-2001), professor em Harvard, 

entre outras universidades. Um islamista que ensinou em Lahore antes da 

independência do Paquistão, Smith (1963) interrogava criticamente a categoria central 

sobre o qual se baseiam os estudos religiosos. "Religião" em si, o termo religião, 

argumentou Smith, foi uma invenção moderna, que não correspondia ao que já foi 

encontrado empiricamente durante a maior parte da história humana. 

Ele recomendou substituir-se o termo “religião” por outros termos como “fé” e 

“tradição cumulativa". Se Smart defendeu um agnosticismo metodológico e Eliade 

fornecia a indicação do sagrado como conteúdo subjacente a todas as religiões, Smith 

deu um passo diferente com sua abordagem ao contemporizar o próprio termo religião 

como um produto do processo histórico que deve ser pensado a partir de contextos 

diferenciados. 

Este artigo de Gregory Alles constitui-se num importante mapeamento histórico 

da Ciência da Religião, pois assinala parte considerável dos caminhos dos estudos 

em Ciência da Religião, mas, fundamentalmente, ressalta e deixa extremamente 

evidente o quanto esse campo de estudo estrutura-se de forma interdisciplinar, 

desenvolvendo um profundo diálogo com a Antropologia, principalmente via o 

estruturalismo de Claude Levi Strauss e, posteriormente, o culturalismo de Clifford 

Geertz, destacando também a importância da influência do que denominou de 

corrente “crítica aos modelos”, com especial destaque para pensadores franceses 

como Jacques Derrida e Michel Foucault. 



98 

 

 

2.4 Algumas observações: é impossível não falar da Teologia e o seu Diálogo 

com a Ciência da Religião. 

Pelo menos no mundo ocidental, é impossível falar de Ciência sem levar em 

consideração a importante influência que o pensamento Teológico Medieval 

desempenhou para constituição do conhecimento humano. Durante praticamente 

toda a Idade Média até, pelo menos, meados do século XVIII, não havia uma 

separação radical entre Teologia e Ciência. Assim, se o assunto é 

interdisciplinaridade, acreditamos que tratar de religião é também um assunto para o 

diálogo com a Teologia. 

Tendo em vista que a Teologia Cristã ocidental esteve intimamente ligada à 

organização das referências de conhecimento produzidas nas universidades 

medievais, sua perspectiva explicativa causal de mundo foi o que dominou e até se 

tornou sinônimo do próprio conhecimento, como afirma Jeppe Sinding Jensen, em seu 

trabalho Epistemologia:117 

 
A causa é um conceito altamente metafísico cuja referência é 
epistemologicamente obscura. Há explicações causais nas religiões, tais 
como, ‘Deus criou o mundo em seis dias’, mas este tipo de explicação está 
fora do âmbito do pensamento científico.118 

 

Sendo assim, na conformação do que denominamos de “pensamento 

científico”, além de ter sido um longo processo histórico, tal processo caminhou por 

meio das referências construídas pelo pensamento do que, gradativamente, 

denominou-se como pensamento Teológico, atravessando séculos. De acordo com 

Peter Burke, em História Social do Conhecimento119, durante a Idade Média, nas 

Universidades, havia a predominância do pensamento religioso, em função de ser 

esse a referência de conhecimento que ordenou o mundo ocidental como cosmovisão. 

 
Na Idade Média, porém, a maioria dos professores e alunos das 
universidades era constituída por membros do clero, muitas vezes de ordens 
religiosas, principalmente dominicanos, que contavam com o mais famoso 
dos professores medievais, Tomás de Aquino. Pesquisadores acadêmicos do 
porte de Alberto Magno e Roger Bacon eram frades. Os estudantes 
frequentemente iam de universidade em universidade, de modo que 

                                            

117 Jensen, Jeppe Sinding. Epistemologia. Tradução – Eduardo Rodrigues Cruz. In: Revista de Estudos 
da Religião. Ano 13, n° 02. Jul/Dez. 2013.p. 9 
118 Idem, p. 9 
119 Burke, Peter. Uma História Social do Conhecimento: de Gutenberg a Diderot. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar Ed., 2003. 



99 

 

 

formavam um grupo internacional conscientes — como mostram suas 
canções latinas — de sua diferença em relação aos habitantes normais da 
cidade em que lhes acontecia viver. Quanto aos professores, eram 
principalmente o que descrevemos como filósofos e teólogos “escolásticos”, 
embora não usassem esse termo e se referissem a si mesmos como “homens 
de letras” (viri litterati), clérigos (clerici), mestres (magistri), ou filósofos 
(philosophi). Alguns desses homens de letras, como o inglês João de 
Salisbury, no século XVII, encontravam-se nas cortes.120 

 

Importante salientar que Peter Burke acompanha a produção do conhecimento 

sob inúmeros aspectos da vida social, que envolviam também o conhecimento 

chamado de senso comum, como também percorria outros espaços como as 

academias de ciências e associações de letrados que, entre os séculos XVII e XVIII, 

surgem em vários países europeus, numa dinâmica de troca de saberes e 

conhecimentos. Apesar disso, as universidades sempre aparecem como um espaço 

controlado por uma elite intelectual que, em boa parte, pertencia ao clero. 

Também de acordo com o teólogo David Ford,121 são representantes da grande 

influência do pensamento Escolástico Tomás de Aquino (1225-1274), entre os 

dominicanos, e Boaventura (1221-1274), entre os franciscanos. Ambos 

desenvolveram maneiras distintas de fazer Teologia nas novas universidades que 

surgiam na Europa, mas, mesmo assim, o pensamento Teológico ganhou o espaço 

do fazer e dos saberes ao controlar a maioria das Universidades Europeias, 

influenciando profundamente a produção de conhecimento europeu durante séculos.  

 
Na religião cristã, convém entender a fé, o conhecimento religioso precípuo, 
através daquilo que as escrituras contêm, compreendendo nesse caso o 
Antigo e o Novo Testamento. Em um verbete muito instrutivo, E.R Mueller 
explicita que, já a partir da raiz aman do hebraico bíblico, e destacando 
narrativas confessionais centrais como Dt 6.20-25, 26.1-11 e Sl 136, a fé 
judaico-cristã conta com o significado de crer em algo que é “firme, estável, 
confiável”, pondo ênfase, sem dúvida, na confiabilidade do “objeto da fé” que 
é Deus mesmo.122 

 

Dessa forma, foi o cristianismo medieval que vinculou a Teologia ao estudo de 

um único Deus e seu corpo doutrinário. Por essa razão, restringiu a ideia de Teologia 

à Teologia Cristã. Em função disso, a primeira questão a surgir é o fato de que, quando 

falamos em Teologia como campo de produção de conhecimento que pode se 

aproximar da ciência, estamos nos referindo ao contexto da Teologia Cristã ocidental. 

                                            

120 Burke, Peter. Op. Cit. p. 28 
121 Ford, David. Theology. In: Routledge Companion to the Study of Religion. Taylor&Francis Group. 
London and New York.2010. 
122 Pich, Roberto Hofmeister. Op. Cit. p. 151. 



100 

 

 

É com essa forma de produzir um modelo explicativo para o conhecimento que 

o Iluminismo, no século XVIII, se debateu, e tal embate acabou criando modos 

explicativos de mundo para, em nossa avaliação, entre outros motivos, contrapor-se 

diretamente ao conhecimento da Teologia Cristã. Porém, como já observamos, a 

mudança nas mentalidades são processos de longa duração, tendo em vista que, 

durante séculos, a própria noção de Deus e Natureza conformam-se como 

conhecimento uníssono. 

 
Tão inextricavelmente conectados eram os conceitos duais de Deus e 
natureza que é enganoso tentar identificar vários tipos de relacionamentos 
entre ciência e religião no século XVII e XVIII. “Ciência” e “religião” não eram 
entidades independentes que podiam sustentar alguma relação positiva ou 
negativa entre si, e tentar identificar tais conexões é projetar para o passado 
um conjunto de preocupações que são tipicamente de nossa própria época123  

 

Sendo assim, o Iluminismo do século XVIII, que atava publicamente um 

determinado tipo de pensamento Teológico, lança as bases para que o conhecimento 

se especializasse e que se multiplicasse em vários campos do saber. Talvez, por isso, 

a Teologia restrinja-se ao estudo da “religião”, palavra criada pelo pensamento 

Iluminista e, assim, conforme-se a um tipo de conhecimento autoexplicativo, seja 

como Teologia numa comunidade de fé ou como Teologia Acadêmica. 

Os desdobramentos inaugurados pelo Iluminismo, seja para rebatê-lo, seja 

para referendá-lo, acabaram também por delimitar um campo específico para a 

produção do conhecimento científico a partir de uma abordagem racional (leia-se sem 

explicação causal da Teológica) para a construção conhecimento. O mundo passa a 

ser explicado por outras categorias. A causa não desaparece do sistema explicativo, 

no entanto sua característica altamente metafísica é transmutada para uma 

concepção mecânica de causa e efeito primeiramente vinculada às explicações dos 

fenômenos naturais. 

No século XIX, a ciência, tal como hoje a concebemos, passou a assumir o 

controle da produção de conhecimento validado socialmente. A Teologia teve que se 

adequar a esse contexto para sobreviver no campo acadêmico, mantendo caráter 

confessional academicamente adequado aos modelos científicos. Não é ao acaso que 

                                            

123 Harrison, Peter. ‘Ciência e ‘Religião’: construindo limites. In: Revista de Estudos da Religião. Março. 
Ano 7, 2007. p. 6. 



101 

 

 

David Ford124, ao analisar a Teologia contemporânea, a distingue em duas categorias: 

como pensamento de comunidade de fé e a Teologia acadêmica que, apesar de 

confessional, de acordo com o autor, pode ser dividida em cinco tipos de estudos do 

cristianismo. Assim, podemos considerar que a Teologia Acadêmica trata a sua 

profissão de fé como objeto de estudos e não como o próprio conhecimento. 

2.5 Crítica ao modelo de ciência  

É em torno das críticas ao pensamento teológico que dominava as 

Universidades entre a Idade Média e Moderna que o Iluminismo do século XVIII 

construiu uma parte de seu pensamento e, simultaneamente ao lançar as bases da 

ciência empírica contemporânea, criou também um pré-conceito em relação ao 

pensamento teológico. Por isso, expomos, ao menos em linhas gerais, historicamente 

as condições em que o conhecimento válido e aceitável como tal se restringiu ao 

conhecimento formulado em torno do racionalismo empírico.125 

 
D’Alembert iniciou os seus Elementos de Filosofia com um painel onde 
procura definir a situação do espírito humano em meados do século XVIII. No 
decorrer dos três últimos séculos, começa ele analisar, foi possível observar 
que em meados de cada um desses séculos ocorreu sempre uma 
transformação importante na vida intelectual. Assim, em meado do século XV 
inicia-se o movimento literário e intelectual da Renascença; em meados do 
século XVI a Reforma Religiosa está no apogeu; e no século XVII é a vitória 
da filosofia cartesiana que provoca uma revolução radical na imagem do 
mundo. Será possível descortinar um movimento análogo no século XVIII e 
determinar sua direção e seu alcance? “Por muito pouca atenção que se 
preste” — prossegue D’Alembert — “aos meados do século em que vivemos, 
aos acontecimentos que se agitam ou que, pelo menos, nos ocupam, aos 
nossos costumes, às nossas obras e até as nossa conversas, é muito difícil 
passar desapercebida a extraordinária mudança que, sob múltiplos aspectos, 
ocorreu em nossas ideia, mudança essa que, por sua rapidez, parece 
prometer-nos uma ainda maior. Cabe ao tempo fixar o objeto, a natureza e 
os limites dessa revolução, cujos inconvenientes e cuja vantagens nossa 
posteridade conhecerá melhor que nós. O nosso século é chamado de Século 
da Filosofia por excelência.126 

 

O pensamento lluminista inventou127 as bases do paradigma de pensamento 

científico que, como indicamos na citação anterior, autorreferencia-se como uma 

revolução ao mesmo tempo em que, em termos histórico-cronológicos, aponta sua 

                                            

124 David Ford foca sua reflexão sobre a Teologia Cristã, mas considera também a Teologia Judaica e 
Islâmica, entre outras.  
125 Cassirer, Ernest.  A Filosofia do Iluminismo. Campinas: Editora da Unicamp. 1992. 
126 Ibidem, pp. 19-20 
127 Wagner, Roy. A invenção das Culturas. Colocar a citação aqui sobre a mudança de paradigma  



102 

 

 

genealogia em torno do que denomina de “transformação importante na vida 

intelectual”. Sem dúvida alguma, esse pensamento representa o pensamento burguês 

que se tornou hegemônico após as “Eras das Revoluções”, como trata o historiador 

Erick Hobsbwan.128 

Esse modelo de pensamento influiu profundamente no pensamento científico 

do século XIX. O positivismo e sua pretensa neutralidade e objetividade que, por meio 

da construção de um conhecimento formulado a partir das metáforas apropriadas das 

Ciências Físicas e Biológicas, nega qualquer outra maneira de pensar, compreender 

e explicar o mundo que não seja nesses termos. 

O pensador e cientista social Michel Löwy, em seu livro As Aventuras de Karl 

Marx contra o Barão de Münchhausen129, tece uma longa crítica ao positivismo ao 

comparar seu pensamento com a lenda do Barão de Münchhausen, demonstrando 

que seu processo de construção epistemológica é o de autossalvamento, em primeiro 

lugar apontando para a genealogia do positivismo de Augusto Comte a Karl Popper 

— da gênese no século XIX até a grande referência do século XX — que busca, sem 

cessar, afirmar e reafirmar a validade de conhecimento, entendido como compreensão 

e explicação do mundo — nos termos da objetividade e da neutralidade. 

 
Ele tende a poderosamente, por sua natureza a consolidar a ordem pública, 
através do desenvolvimento de uma sábia resignação… Evidentemente só é 
possível haver uma verdadeira resignação, isto é, uma permanente 
disposição para suportar com constância e sem nenhuma esperança de 
compensação, qualquer que seja, os males inevitáveis que regem os diversos 
gêneros dos fenômenos naturais, a partir de uma profunda convicção da 
inevitabilidade das leis. E, pois, exclusivamente com a filosofia positiva que 
se relaciona tal disposição, em qualquer tema que se aplique, e, por 
conseguinte, em relação aos males políticos. A apologia ideológica da ordem 
industrial/burguesa estabelecida não é mais do que o avesso, o revestimento 
do discurso positivista, cujo lado direito, a face visível, é o axioma de uma 
ciência natural, neutra e rigorosamente objetiva dos fatos sociais.130 

 

Sem abandonar o reconhecimento de alguns avanços da contribuição do 

positivismo para o desenvolvimento das Ciências Sociais e, ao mesmo tempo, sem 

fazer profissão de fé, Löwy demonstra, com ênfase, que esses avanços, como o 

método público proposto por Popper, ainda ficam limitados a uma pretensa 

                                            

128 Hobsbawn, Erick. A Era do Capital 1848-1875. São Paulo: Paz e Terra. 2014.  Hobsbawn, Erick. A 
Era da Revoluções 1789-1848. São Paulo: Paz e Terra. 2015  
129 Löwy, Michel. As Aventuras de Karl Marx contra o Barão de Münchhausen: Marxismo e Positivismo 
na Sociologia do Conhecimento.São Paulo: Cortez. 2000. 
130 Löwy, Michel. Op. Cit. p. 25 



103 

 

 

objetividade e neutralidade do cientista. Dessa forma, ao negar compromissos que a 

ciência tem com visões de mundo, o positivismo acaba ensimesmado. 

Portanto, é imerso no contexto desta busca do racionalismo empírico objetivo 

e neutro que o conhecimento no mundo ocidental capitalista se ordenou, um mundo 

onde ainda, apesar de todas as críticas e desconstruções a esse pensamento feitas 

por Michel Foucault, Roy Wagner, Bruno Latour entre outros, a possibilidade de 

reconhecimento do pensamento religioso como conhecimento no sentido de 

compreensão e explicação de mundo causa controvérsias, e a religião, para atingir 

esse status, precisa estar acompanhada do substantivo ciência. 

Um mundo que limita a própria compreensão como um exercício de alteridade, 

como aponta Michel Foucualt, em As Palavras e as Coisas. O autor diz que o livro 

nasceu do texto de Borges sobre ‘uma certa enciclopédia’ chinesa com sua forma de 

classificação dos animais e afirma que aquele encantamento exótico com o 

pensamento do outro é o limite do nosso. Com certeza, aponta para nossa 

incapacidade de pensar isso, ao que emendamos a nossa incapacidade de 

compreender que o outro ou os outros pensem isso. 

 
Este livro nasceu de um texto de Borges. Do riso que, com sua leitura, 
perturba todas as familiaridades do pensamento — do nosso: daquele que 
tem nossa idade e nossa geografia —, abalando todas as superfícies 
ordenadas e todos os planos que tornam sensata para nós a profusão dos 
seres, fazendo vacilar e inquietando, por muito tempo, nossa prática milenar 
do Mesmo e do Outro. Esse texto cita “uma certa enciclopédia chinesa” onde 
será escrito que “os animais se dividem em: a)pertencentes ao imperador, b) 
embalsamados, c) domesticados, d) leitões, e)sereias, f) fabulosos, g) cães 
em liberdade, h) incluídos na presente classificação, i) que se agitam como 
loucos, j) inumeráveis, k) desenhados com um pincel muito fino de pêlo de 
camelo, l) et cetera, m) que acabam de quebrar a bilha, n) que de longe 
parecem moscas”. No deslumbramento dessa taxinomia, o que de súbito 
atingimos, o que, graças ao apólogo, nos é indicado como o encanto exótico 
de um outro pensamento, é o limite do nosso: a impossibilidade patente de 
pensar isso.131 

 

Esta forma de compreensão que nos escapa não caberia em nenhuma 

Enciclopédia do mundo Europeu Ocidental, pelo menos do século XVIII até hoje. Por 

isso, além de discutir a questão da nossa impossibilidade de pensar dessa maneira, 

é importante refletir sobre o que nos move a não considerar nem essa e nem outra 

maneira de pensar como expressões e formulações de conhecimentos válidas. 

                                            

131 Foucault, Michel. As palavras e as coisas. São Paulo, Martins Fontes, 2000. p. 9 



104 

 

 

Se o encantamento exótico de outro pensamento aparece em relação à 

Enciclopédia Chinesa, o pensamento ocidental tem e não tem encantamento pelas 

diferenças da vida e suas expressões, porém, quando se trata das diferenças 

inerentes à própria sociedade ocidental, como, por exemplo, o pensamento religioso 

(católico, de matriz afro ou espírita), o encantamento existe desde que essas 

diferenças se mantenham no campo do exótico. 

Poderíamos elencar inúmeras situações historicamente vividas no continente 

americano, desde a chegada dos europeus até a nossa contemporaneidade, do 

extermínio indígena à escravidão africana, um longo processo que engendrou na 

hegemonia do pensamento europeu e se apresenta em forma de fatalismo perverso, 

como única alternativa instituinte de conhecimento pertinente sobre a vida, a natureza 

e a sociedade. 

A única possibilidade de modelo de vida para as populações subjugadas. 

Assim, esse projeto “civilizador” utilizou-se de todos os meios da violência ao controle 

sútil do mundo das ideias, inserido no processo civilizador, um conhecimento científico 

que também se apresenta como a única forma válida de conhecimento, de um 

processo que instala na sociedade ocidental no início da chamada Idade Moderna. 

Nesta produção da hegemonia do pensamento conseguimos apreender outra 

produção a da política de esquecimento132 que, historicamente, descredenciou 

qualquer outra possibilidade de conhecimento sobre a vida, a natureza, a sociedade 

e a cultura que não fosse o racionalismo técnico científico. Um esquecimento que 

procurou apagar ou desqualificar possibilidades do homem conhecer. 

 
Definida como racionalidade inaugural, a racionalidade científica moderna 
deve ser vista como um avanço histórico de uma forma específica de 
racionalismo, filosófico e social que vem sendo moldada de Copérnico aos 
atuais tecnocratas da ciência e é contemporânea da fase avançada do 
Renascimento (século XVI), no qual emerge também a representação do 
indivíduo como força criativa independente, como sujeito de mudança, 
pessoal e social. Funciona, ao mesmo tempo, como estrutura de explicação 
e ordenação dos seres e do mundo, e como princípio moral das relações dos 
homens entre si e com as coisas.133 

 

                                            

132 Polack, Michel.. Memória, Esquecimento e Silêncio. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 2, n.3, 
1989, pp. 3-15 Michel Polack trabalha a disputa política em torno do controle da memória histórica no 
processo de produção das identidades sociais. 
133 Augusto, Maria Helena. Natural, Racional, Social: Discussão de uma Sociabilidade. Tempo Social. 
Revista Sociologia. USP, São Paulo, 1(1): 247-257. 1989. p. 248 



105 

 

 

Dessa maneira, essa racionalidade representa uma forma de sociabilidade e, 

por isso, está intrinsecamente ligada a políticas e instituições sociais, como observa 

Maria Helena Oliva Augusto, a sustentam e singularizam, visando a normalização dos 

sujeitos e a constituição ou reprodução de certas relações sociais. 

O primeiro passo foi a separação entre Deus, Homem e a Natureza. Esta 

separação é o cerne da racionalidade em questão e possui uma instigante estratégia. 

Ao separá-los, todos se tornam objetos do conhecimento científico e, ao mesmo 

tempo, o homem gradativamente deixa de ser uma criatura de Deus e torna-se uma 

criatura do mundo natural. 

Deus torna-se um objeto de estudo na medida em que o pensamento Teológico 

Acadêmico, como demonstra o teólogo David Ford134, se organiza, separando-se da 

Teologia como comunidade de fé, possibilitando ao conhecimento, como diz a 

antropóloga Anne Duclox, “modernizar a vontade divina”135, também o antropólogo 

Bruno Latour em seu livro Jamais Fomos Modernos136 analisa os efeitos diretos na 

produção de conhecimento no que diz respeito a Constituição137 da separação entre 

sociedade e natureza. 

Acompanhando esse processo de crítica também trazemos o pensamento do 

Antropólogo Roy Wagner, em A Invenção da Cultura138. Ao fazer a crítica aos modelos 

do pensamento antropológico, faz críticas às Ciências Sociais de forma geral, 

principalmente em relação ao caráter abstrato das categorias explicativas como o 

próprio conceito de homem ou de natureza. Segundo o antropólogo, esses processos 

de diferenciação sobre os quais estruturamos o conhecimento ocidental, deslocam a 

questão dialética. Assim, Deus, Natureza, Sociedade e Homem são objetos de estudo 

separados, segmentados e seccionados e, de certa forma, antagônicos. Essa 

separação se produz com o “objetivo” de melhor compreendê-los e, ao fazê-lo, a 

Ciência os reduz. 

 

                                            

134 Ford, David. Op. Cit. 
135 Duclox, Anne. A morte no Uzbequistão. In: Godelier, Maurice. Op. Cit. p. 269 
136Latour, Bruno. Jamais Fomos Modernos. Ensaio de Antropologia Simétrica. Rio de Janeiro:   
Ed.34.1994 
137 Para Bruno Latour o que costumeiramente chamamos de modernidade se construiu em torno de 
separações, como no mundo político que propõe a separação entre os poderes, no mundo 
conhecimento propõe três separações: os humanos, não-humanos ( objetos e coisas) e a supressão 
de Deus. 
138 Wagner, Roy. A Invenção da Cultura. São Paulo: Cosac Naify, 2012. 



106 

 

 

Na medida em que se tornou dependente do paradigma homem versus 
natureza como ideia central, nosso estudo das origens do homem assumiu a 
significação de uma alegoria do homem, uma simulação do desenvolvimento 
humano passado nos termos morais da noção do que é ser “humano”. O 
ponto de contraste é sempre a “natureza”, compreendida como fonte e 
manancial de energia e substância a priori, situada no interior do indivíduo 
(ao modo de um “id” ou força libidinal) tanto quanto fora dele. 
A consecução da “humanidade” é compreendida como refinamento e 
aplicação desse “dado” supremo, mediante a criação da ordem, a fim de 
produzir fenômenos da personalidade moderada e da ação cultural 
“artificial”.139 
A “humanidade” é pois natureza refinada e filtrada por um desígnio e uma 
ordem conscientes, uma disciplina que ela mesma objetificada como algo que 
pode ser apreendido, ensinado, preservado, registrado e estendido. Essa 
ordem é o “estado” de filósofos como Locke e Rousseau, a “cultura” de 
antropólogos evolucionistas posteriores e o “progresso” dos simplificadores 
modernos.140 

 

Tanto Bruno Latour quanto Roy Wagner colocam uma questão que 

consideramos extremamente importante para o processo de construção de nosso 

objeto de estudo. Ambos afirmam que o conhecimento científico ocidental deveria ter 

um olhar antropológico de si mesmo, principalmente no que diz respeito ao 

aprendizado do olhar de ver-se por meio do olhar do outro. Falamos tanto em 

alteridade, mas, no entanto, como cientistas sociais achamos que devemos explicar e 

compreender como “o outro” se vê ou vê o mundo ao seu redor e, em nome de 

agnosticismo fácil de ser falado e difícil de praticado, não nos vemos como integrantes 

deste processo de conhecimento. 

Ao simplificarmos o mundo por meio de alegorias, como exemplifica Roy 

Wagner, ou por meio de recortes fragmentários do conhecimento, como alega Bruno 

Latour, consideramos que as categorias analíticas explicam mais a realidade que a 

própria realidade e perdemos a noção de quem estamos falando e porque estamos 

produzindo conhecimento. 

Nossa grande questão nesta tese é escrever sobre a maneira por meio da qual 

as pessoas enfrentam o caos provocado pela morte, a dor provocada pela morte, a 

consciência dos sentidos que surgem da morte. Poderíamos ter percorrido vários 

caminhos, mas encontramos o caminho da religião como resposta a essas questões. 

Uma religião que possui uma história e escolhemos tratar de um aspecto desta história 

que se desenrola num local e numa determinada sociedade, que isoladamente podem 

                                            

139 Wagner, Roy. Op.Cit.  
140 Wagne, Roy. Op. Cit. p. 310. 



107 

 

 

não representar muito, mas, em diálogo com outras experiências semelhantes, 

contribuem ao falarmos sobre o ideário de Bem Morrer e do ethos religioso brasileiro. 

Consideramos, como Roy Wagner, nossos entrevistados como mediadores de 

coisas em sua vivência religiosa, construtores de sentidos, o que os fazem permeáveis 

ao sentido que atribuem à morte por meio da mediação de suas experiências 

religiosas ao expressarem seus pensamentos, identificações e fantasias e são 

capazes de integrá-las as suas ações e ao seu ser e sobreviver à morte do seu 

próximo. 

 
O homem vive por meio das coisas em seu entorno, vive um mundo no qual 
essas coisas e suas qualidades são reais. Ele é, como Rilke sugeriu certa 
vez, a forma da transformação delas, e toda a sua fé, esperança, paciência, 
expectativa e crença na vida bem como o propósito da sua ação, estão 
investidas na compreensão de que essas transformações são verdadeiras 
realizações — de que a verificação da ciência é absoluta, de que o vinho e a 
hóstia se tornam Cristo. E, no entanto, possuído como ele é por essas 
personificações, por essas coisas sob forma de pensamentos e esses 
pensamentos sob a forma de coisas, o homem só pode realizar seu próprio 
eu individual e social mediante seu fracasso em estar à altura delas. Sua 
“humanidade” é sempre acidental, um incremento do viver por meio de outras 
pessoas e coisas e do deixá-las viver por meio dele.141 

 

Portanto, abordar as práticas religiosas como conhecimento sobre a morte 

pode possibilitar uma reflexão sobre o próprio conhecimento, como o diálogo que 

travamos com os antropólogos Bruno Latour, Clifford Geertz, Roy Wagner, Maurice 

Godelier, José Carlos Rodrigues e também com os historiadores João Reis, Claudia 

Rodrigues, Phillipe Airès.  

Assim, do ponto de vista interdisciplinar, se a antropologia aparece como um 

interlocutor importante para uma abordagem da morte na Ciência da Religião na 

medida em coloca as religiões no centro da questão explicativa sobre a morte e o 

sentido de morrer, em nossa avaliação, diferentemente da historiografia, trabalha com 

um papel limitante da religião. Tomamos como exemplo os trabalhos historiográficos 

citados no primeiro capítulo. Há um levantamento exaustivo de fontes eclesiásticas, 

principalmente testamentos e assentos de óbitos, para chegar-se a conclusão de que 

os testamentos142 são instrumentos de salvação e que este ideário expressa 

mecanismos de controle social. 

                                            

141 Wagner, Roy. Op. Cit. p. 320. 
142 Rodrigues, Claudia e Dillmann, Mauro. “Desejando por minha alma”: modelos católicos de 
testamentos do século XVIII. In: História Unisinos 17(1):1-11, Janeiro/Abril 2013 



108 

 

 

No entanto, na leitura dos Manuais de Bem Morrer, que também são 

documentos eclesiásticos, encontramos “instrumentos” de salvação nas orações, nos 

arrependimentos, nas ações de autorreconhecimento como pecador, o 

reconhecimento da misericórdia divina que se expressa no símbolo da cruz e na 

eucarística. Esse roteiro da salvação é o fio condutor da estrutura narrativa dos 

manuais e estão e estavam presentes na vida cotidiana da religiosidade brasileira, 

mesmo que ainda os historiadores caminhem insistindo somente em seu aspecto de 

mecanismo de controle social. 

Mas, ainda em relação ao universo do diálogo interdisciplinar, queremos 

considerar um importante momento que é o diálogo entre as Ciências Sociais e as 

Ciências da Vida ou Ciências Biológicas, especificamente a medicina, que, a partir da 

primeira metade do século XIX no Brasil, começou uma cruzada antirreligiosa — 

atacando cemitérios e os ritos funerários em geral — como demonstramos no primeiro 

capítulo. 

A vida social brasileira passou a ser normatizada pelo conhecimento médico 

cientifico, com certeza um grande representante simbólico da chamada modernidade, 

do progresso e do avanço da sociedade e da ciência no controle da vida e, 

principalmente, da morte. Acreditamos que há um controle sobre a vida, no entanto, 

sobre a morte reproduzimos uma máxima do filósofo Montainge : Incierto es el lugar 

en donde la muerte te espera; espérala, pues em todo o lugar. 

2.6 O que a Medicina dizia a respeito da Morte? 

Na verdade, antes de delinearmos o que a medicina tinha a dizer sobre a morte 

no Brasil do século XIX, é muito importante abordar o que a medicina tinha a dizer 

sobre a sociedade brasileira de forma geral. Nesse contexto, começou a se constituir 

uma elite médica que, afinada com o modelo europeu de progresso e civilização, 

literalmente diagnosticou como péssimas as condições da saúde e da situação 

sanitária do país, que obviamente era bem diferente de países como França e 

Inglaterra, considerados modelos de progresso e civilização. 

O modelo europeu de saúde veio a corroborar com o modelo europeu de 

progresso, modernidade e desenvolvimento almejado pela elite brasileira desde a 

independência do país. Era necessário romper com o passado colonial, uma tarefa no 



109 

 

 

mínimo difícil para uma elite, que tinha uma enorme dificuldade em abolir o trabalho 

escravo143, por exemplo. 

Assim, almejando a europerização da sociedade brasileira, procurou-se 

institucionalizar a medicina na vida social brasileira. A saúde da população entrou na 

ordem do dia e na agenda dos interesses públicos. Foram criadas instituições de 

pesquisa e de divulgação de conhecimento médico e, assim, a figura do médico 

passou a ter uma posição incontestável para a sociedade brasileira. 

 
Para atingirem as metas de suas propostas, os médicos escreveram na 
época sobre os problemas sanitários do Brasil argumentando que algumas 
práticas sociais eram prejudiciais à saúde e, por isso, deveriam ser 
combatidas, tais como: o despejo de imundices nas ruas, a localização dos 
cemitérios nas igrejas, criação e abates de reses no perímetro urbano, o 
descuido com a higiene pessoal, o desconhecimento de algumas cautelas em 
relação às gestantes e aos recém nascidos, a aversão à vacinação contra 
varíola, a prostituição, a exploração predatória do trabalho escravo e 
contratação de serviços terapêuticos prestados por pessoas sem 
formação.144 

 

São inúmeros os trabalhos de historiadores e cientistas sociais que se 

propuseram a compreender o universo da medicalização da sociedade brasileira e o 

impacto da formação de uma biopolítica no Brasil. Citamos aqui os trabalhos de João 

José Reis e Claudia Rodrigues, por estudarem especificamente a questão da morte e 

o discurso médico, mais especificamente João José Reis. Também fazemos 

referência às pesquisas de Sidney Chalhoub145 e Tania Maria Fernandes, que 

                                            

143 O processo de abolição da escravidão foi longo a primeira lei que objetivava abolir o tráfico de 
escravos foi logo após a Independência por pressões da Inglaterra, essa lei só teve efeito no papel. 
Somente em 1850 depois de um longo processo de debate interno e pressões econômicas da Inglaterra 
o Brasil veio a aprovar a Lei do fim do Tráfico de Escravos, Lei Eusébio de Queiroz; Somente 21 anos 
após a lei da abolição do tráfico e com o fim da Guerra do Paraguai em 1871 o Parlamento Brasileiro 
aprovou a Lei do Ventre Livre que libertava o escravo ( filho de escravos) nascidos a partir de 28 de 
setembro de 1871, no entanto, essa criança ficaria sob a tutela do senhor de seus pais até que 
completasse 21 anos. Em 1885 uma nova lei foi aprovada pelo Parlamento Brasileiro no sentido de 
extinguir gradualmente a escravidão dessa vez estavam libertos os escravos com mais 65 anos. Até 
que em 13 de Abril de 1888 foi promulgada a Leia Áurea que extinguiu definitivamente a escravidão no 
Brasil. Dessa forma, vemos que o processo de abolição da escravidão no Brasil, pelo menos do ponto 
de vista legal atravessou o século XIX.  
144 Eugênio, Alisson. Reforma dos Costumes: elite Médica, progresso e o combate às más condições 
de saúde no Brasil do século XIX. Tese de Doutorado. Departamento de História da Faculdade de 
Filosofia, Ciências Humanas e Letras. Universidade de São Paulo. Posteriormente a tese de doutorado 
e o relatório de pós-doutorado respectivamente 2008 e 2010 se transformaram no livro  Arautos do 
Progresso. 
145 Sidnei Chalhoub,  Cidade febril – Cortiços e epidemias na Corte Imperial, de Sidney Chalhoub. São 
Paulo, Companhia das Letras, 1996. 



110 

 

 

estudaram a ingerência médica na vida das classes populares e seus mecanismos e 

formas de resistência. 

Sidney Chalhoub começa o trabalho com a narrativa da destruição do famoso 

cortiço carioca, o “Cabeça de Porco”, em sua avaliação, um episódio emblemático que 

revela a violência das autoridades higienistas que, em nome do progresso e da saúde 

pública destroem o local de moradia e de espaço de sociabilidade das chamadas 

classes populares. Segundo ele (e concordamos com essa afirmativa), uma forma de 

tratamento dispensada até hoje para as camadas pobres e excluídas da sociedade 

brasileira. 

Assim, seu trabalho foi, quando de sua publicação e ainda o é, um registro 

importante do processo de ordenamento social empreendido por meio do discurso 

médico científico, pois os higienistas alegam que a promiscuidade era uma ameaça à 

ordem pública e o aglomerado de pessoas era um perigo constante para proliferação 

de epidemias. 

Assim, este projeto tornou-se um sucesso, entre outros fatores, pelo surgimento 

de uma ideologia da higiene, pela aliança com grupos empresariais que desejam 

investir no centro da cidade do Rio de Janeiro e pelo apoio da Inspetoria de Higiene, 

ao ter alcançado, durante a República, um poder total das decisões de intervenção na 

vida pública e privada dos cidadãos, em nome deste mesmo progresso e 

modernidade. 

No mesmo sentido do trabalho de Sidney Chalhoub, encontra-se o trabalho de 

Tania Maria Fernandes, que aborda a formação da Academia de Medicina brasileira, 

a qual teve sua origem na Sociedade de Medicina do Rio de Janeiro, em 1829, em 

torno da organização de alguns médicos que formavam a elite médica brasileira. Esse 

momento é especial no sentido da formação de instituições que representam o projeto 

de nação do jovem país em formação. Em 1835, a sociedade foi transformada em 

Academia Imperial de Medicina e, no mesmo período, foram criados o Instituto 

Histórico e Geográfico Brasileiro, a Academia Imperial de Belas Artes e o Museu 

Nacional. Todas essas instituições tinham como modelo instituições similares na 

Europa, num claro objetivo de colocar o país em sintonia com o processo civilizador 

europeu. 

Sendo assim, Tania Fernandes estuda, a partir deste modelo de civilização e 

modernidade, a atuação da Academia Imperial de Medicina na gerência da vida social, 



111 

 

 

a partir de suas concepções sobre saúde pública durante a epidemia de varíola, em 

relação à formação dos médicos e o perfil que o profissional de medicina no país 

deveria tomar, como interventores nas relações sociais, principalmente das camadas 

mais pobres da sociedade brasileira, criando, por meio de categorizações, um rol de 

condutas e de saberes populares que se tornaram gradativamente superstições, 

charlatanismo e curandeirismo. 

Na mesma linha, estão os trabalhos de Bárbara Canedo Ruiz146, que estuda a 

regulamentação médica sobre as práticas das amas de leite; o trabalho de Magali 

Engel147, que aborda o embasamento médico fornecido ao Estado para o controle da 

prostituição; e o trabalho de Alisson Eugênio, que estuda os esforços médicos em 

manter a questão sanitária na ordem do dia como agenda permanente de intervenção 

médica e estatal no cotidiano social.  

 
O relato do Dr. Augusto Álvares da Cunha reflete algumas crenças médicas 
em torno da figura das amas de leite, em fins do século XIX. As diferenças 
entre mulheres, empregadas no oficio, surgem baseadas em uma espécie de 
hierarquia, segundo suas identidades, suas origens e sua condição jurídica. 
A condenação pelo uso das amas no aleitamento infantil é o traço mais 
marcante. O citado encaminha nossas preocupações nesta análise, junto às 
relações de trabalho que envolviam as referidas mulheres nos mundos do 
trabalho doméstico, considerado a tentativa classificadora dos saberes 
médicos, na capital do Império. (Mattos, 2008).148 

 

O trabalho de Fábio Henrique Lopes sobre o suicídio traz uma abordagem 

sobre a preocupação médico-estatal no Rio de Janeiro, no início do século XX, com o 

controle sobre o suicídio inserido na consolidação de uma biopolítica no Brasil cuja 

centralidade é a tematização da vida.  

 
Destaco, também, a centralidade da tematização da vida, a regulamentação 
e o controle da vida da população. Não estou, com isso, afirmando que a vida 
da população do Rio de Janeiro não fora anteriormente apreendida, estudada 
e organizada. A questão da biopolítica permite atribuir outro sentido aos 
projetos, aos debates, às intervenções próprias desse contexto. Nas palavras 
de Foucault, “os governos percebem que não tem de lidar simplesmente com 
sujeitos, nem mesmo com o povo, porém com uma população, com seus 
fenômenos e suas variáveis próprias.(2010, p. 28)… 
…Nomeio tais projetos e ações políticas como ‘tecnologias políticas’ porque 
tinham como alvo o modo de vida da população. Uma gestão calculista da 

                                            

146 Martins, Barbara Canedo Ruiz. O aleitamento mercenário – saberes médicos e o mercado de 
trabalho de amas de leite. ( Rio de Janeiro – 1850-1884).In: Pimenta, Tania Salgado e Gomes, Flávio. 
(organizadores) Escravidão Doenças e Práticas de Cura no Brasil. Rio de Janeiro: Outras Letras, 
2016.p. 164 
147  Engel, Magali. Meretrizes e Doutores: saber médico e prostituição no Rio de Janeiro (1840-1890). 
Editora Brasiliense, São Paulo, 1989, 1a edição, 149p. 
148 Martins, Barbara Canedo Ruiz. Op. Cit. p. 164 



112 

 

 

vida é aos poucos dimensionada, agenciando o campo biológico com o 
campo político. Ainda segundo Portocarrero, ‘o nível biológico e histórico se 
ligam de acordo com uma complexidade crescente, à medida que são 
desenvolvidas tecnologias modernas de poder, as quais tomam por alvo a 
vida” (2009, p. 154). A sugestão é que, com o tema as questões da biopolítica, 
a vida e a morte não se localizariam fora do campo do poder político.149 

 

Realmente, diante deste quadro, os saberes médicos que focavam na 

condução da saúde e cuja centralidade era a tematização da vida caíram como luva 

do ponto de vista argumentativo para desqualificar as práticas de uma instituição que 

tinha e ainda tem na morte o centro de suas formulações religiosas, afinal toda a 

mística cristã se desenvolve em torno da morte e ressurreição de Cristo. 

Por isso, já em 1835, a Medicina tinha muito a dizer sobre a morte, como trata 

João José Reis em A morte é uma festa no livro citado no primeiro capítulo desta tese, 

e a resposta da população não poderia ser outra a não ser a cemiterada, pois, na 

primeira metade do século XIX, o assenhoramento do discurso médico científico sobre 

o controle do Estado e da normatização da vida social ainda era incipiente. 

O Brasil ainda era uma jovem nação independente que já vivia a sua primeira 

grande crise política com a abdicação do Imperador D. Pedro I, que retornou a 

Portugal, deixando o seu filho de cinco anos como o herdeiro do trono e dois grupos 

de liberais e conservadores, que representavam a elite agrária brasileira, como tutores 

da criança. O resultado foi óbvio: esses dois grupos passaram nove anos digladiando 

pelo poder, enquanto o país mergulhava numa guerra civil.150 

Porém, com o avanço do século XIX e consolidação das instituições do Império, 

principalmente nos grandes centros como Salvador e Rio de Janeiro, a vida urbana e 

o modelo europeizante de sociedade se consolidam como modelos de 

desenvolvimento, obviamente, como resultados inclusive da estabilidade econômica 

do país em torno da cafeicultura comercial. Mas, ao mesmo tempo, podemos 

acompanhar outro processo ligado à vida religiosa no interior do Brasil em torno da 

Eclésia: cidades se formando, mesmo cidades que se tornaram grandes produtoras 

de café na segunda metade do século XIX e absorveram o modelo republicano de 

sociedade, como vermos no último capítulo desta tese. 

                                            

149 Lopes, Fábio Henrique. O suicídio como objeto de reflexão histórica. Apontamentos de uma 
pesquisa (Rio de Janeiro início do século XX). In: Rodrigues, Claudia e Lopes, Fábio (orgs). Op. Cit. 
p. 47. 
150 Torres, Valéria Aparecida Rocha.Op. Cit. 



113 

 

 

2.7 A medicina em busca do ideário do Bem Morrer 

Em nossa contemporaneidade, ironicamente, as Ciências da Vida ainda se 

debatem em torno do controle da morte. Atualmente, no universo da saúde pública, 

coloca-se uma questão crucial: o que fazer diante da morte? A primeira resposta que 

nos vem é que o papel dos profissionais da área da saúde é manter a vida a qualquer 

custo, mas a qualquer custo para quem? 

Essa pergunta não fomos nós que elaboramos, mas toda uma edição da 

Revista Ciência & Saúde de 2013, sob o título “Finitude, Morte e Luto". O editorial da 

Revista na edição que citamos demonstra grande preocupação em relação à morte e 

ao luto que se desenvolve em algumas direções. A primeira delas é em relação ao 

preparo do ponto vista humano, e não técnico, com a formação das equipes 

multiprofissionais que, em seu cotidiano, trabalham com a morte e com o luto; a 

segunda, que obviamente está estritamente relacionada à primeira, é o 

desdobramento deste “despreparo”, que resulta na qualidade do atendimento tanto 

aos pacientes terminais como a suas famílias. 

 
Desse modo, o desafiar a morte, as tentativa heroicas para salvar o paciente 
a qualquer custo, é uma postura comum na equipe de saúde contradizendo 
o cuidar humanizado. Por diversas vezes pacientes são levados até 
emergências, há uma invasão de sua privacidade e de seus direitos. Vários 
procedimentos são feitos e, então, enfim, salvamos. Quem? Nós mesmos? 
Nossos egos de não admitir a morte naquele ambiente e de não aceitarmos 
que somos falíveis, finitos? E se aqueles que ali estão sendo manipulados 
não quiserem viver? Que doenças os assolam? Primeiro usamos a 
tecnologia, depois verificamos as possibilidades terapêuticas.151 

 

Portanto, os artigos publicados que tratam dessas temáticas são escritos por 

pesquisadores da área médica que também vivem o cotidiano dos espaços de 

cuidados com a saúde e também enfrentam essas questões do ponto de vista das 

políticas públicas de saúde. O artigo citado anteriormente aborda a formação do 

profissional de saúde, trazendo a lacuna de uma formação humanista desses 

profissionais a partir da própria estrutura curricular dos cursos de graduação. 

Outros artigos tratam dos cuidados com as pessoas que estão em estado 

terminal da vida, abordando esse processo do ponto de vista de cuidadores e as 

                                            

151 Santos, J.L. dos; Corral-Mulato, S; Bueno, S.M.V. Morte e luto: a importância da educação para o 
profissional de saúde. Arq. Cienc.Saúde. UNIPAR, Umuarama,v.18, n.3, pp. 199-203/set/dez. 2014. 
p. 199 



114 

 

 

relações entre esses profissionais e as famílias dos pacientes. Também alguns textos 

tratam da questão organizacional do SUS para lidar com a terminalidade da vida. 

Todas as temáticas são de suma importância para as reflexões dos 

profissionais de saúde no contexto do enfrentamento da morte. O importante é que a 

revista não negligencia ao trazer um artigo sobre os ritos religiosos e seu sentido no 

processo de enfrentamento da morte, no caso os ritos católicos, porém essa é uma 

edição de uma revista que se debruçou sobre o problema da morte e a sua 

humanização como uma questão de saúde coletiva. 

 
Por que é importante que a saúde coletiva assuma este tema? Porque ele 
trata da realidade mais insofismável do ser humano. Portanto, morrer com 
dignidade, assistido corretamente em todas as instâncias do SUS é tão 
importante quanto receber e prosseguir na jornada sempre finita e provisória. 
Frequentemente, profissionais altamente especializados e competentes 
falham na hora de dar uma “noticia difícil” a um paciente e dele se distanciam 
quando já não é possível “salvá-lo”. É claro que para todos, é muito 
importante pressentir e presenciar a morte. Mas é difícil a racionalidade 
médica — que influencia todas as carreiras das ciências da vida — pautada 
numa certa visão de que a morte seria um fracasso de sua habilidade na 
solução dos problemas. Questionando essa racionalidade, os artigos aqui 
apresentados falam da ética, da comunicação, da sensibilidade no modo de 
agir de quem está vivo e tem como profissão conduzir o sopro da existência 
até que ela se apague: esse processo e esse tempo que precisam ser 
pensados, respeitados e vividos com dignidade!”152 

 

Mas também não podemos esquecer que a racionalidade médica que influencia 

todas as outras áreas das ciências da vida, historicamente se constituiu no Brasil nos 

termos em que apresentamos anteriormente, a partir da formulação de uma biopolítica 

que era pautada no positivismo, nas concepções homogeneizantes das ideias 

higienista do século XIX, como apontamos no item anterior. 

Mas, sobretudo, é no computo geral que a medicina e as ciências da vida em 

geral vivem uma lacuna epistemológica em relação a formulações humanísticas no 

trato da morte e do morrer, com exceção dos Cuidados Paliativos153, que tem por 

princípio que a pessoa em fase terminal da vida tem por direito, tanto ela quanto sua 

família, a uma abordagem terapêutica que procure identificar e reduzir problemas na 

esfera física, psicológica, espiritual e/ou social.154 

                                            

152 Minayo, Maria Cecília de Souza. Cuidar do Processo de Morrer e do Luto.In: Ciência & Saúde 
Coletiva. Vol. 18. n°9. Rio de Janeiro. Setembro de 2013. p. 2484. 
153 Falar sobre a Associação Nacional de Cuidados Paliativos. 
154 Silva, Ceci Figueiredo da et al. Concepções da Equipe Multiprofissional sobre a Implementação dos 
Cuidados Paliativos na Unidade de Terapia Intensiva. In: Ciênc. saúde coletiva vol.18 no.9 Rio de 
Janeiro Setembro. 2013. pp. 2597-2604 



115 

 

 

Ceci Figueiredo da Silva et al elaboraram uma pesquisa para avaliar o trabalho 

de uma equipe multiprofissional que atua em UTI por meio de Cuidados Paliativos. Os 

participantes foram catorze profissionais, entre enfermeiros, fisioterapeutas, médicos 

e nutricionistas. A partir do acompanhamento desta equipe, os pesquisadores 

arrolaram três questões cruciais em relação ao exercício destes nas UTIs. A primeira 

foi em relação à assistência ao paciente, promovendo o seu conforto físico; a segunda 

foi em relação ao despreparo para assistência ao paciente terminal e a terceira, que 

resulta das duas primeiras, são os desafios do trabalho de Cuidados Paliativos em 

UTIs. Mais uma vez, é ressaltada a questão do despreparo. 

Mesmo assim, a concepção de Cuidados Paliativos trouxe à medicina 

contemporânea e às áreas de ciências da vida em geral algumas questões 

importantes. A primeira é a humanização com os cuidados despendidos às pessoas 

que estão morrendo e a seus familiares; a segunda é que uma das questões que os 

Cuidados Paliativos suscitam é ideia de bem morrer, pelo menos por uma 

pesquisadora que é referência nos estudos dessa área, Raquel Aisengarti Menezes, 

que já foi citada no primeiro capítulo desta tese. 

O trabalho de Raquel Aisengarti Menezes traz a preocupação de um diálogo 

entre as áreas das ciências da vida e as ciências sociais. Não por acaso, seu texto 

citado no primeiro capítulo desta tese abre o livro organizado por Claudia Rodrigues 

e Fábio Lopes, Os Sentidos da Morte e do Morrer na Ibero-America. A autora faz, 

dessa forma, um duplo trabalho: tanto colocar as ciências da vida diante das questões 

relativas ao humanismo como ressaltar a importância do atendimento 

biopsicosocialespiritual155 para o enfrentamento da morte. Tanto é que, ao criticar o 

sistema de excesso de medicalização da morte, utiliza a ideia do bem morrer como 

um objetivo. 

 
Segundo o ideário paliativista, para alcançar uma “boa morte” o doente deve 
atingir a fase da aceitação. Para terminar “bem” a vida é preciso resolver 
questões em aberto, “aproveitando a oportunidade de aprimoramento de si” 
ou aperfeiçoamento pessoal”. O enfermo deve tomar decisões referentes às 
circunstâncias associadas ao seu falecimento, como o destino de seu corpo 
e os rituais.156 

 

                                            

155 Aisengarti, Raquel e Barbosa, Patrícia Castro. A construção da “boa morte” em diferentes etapas 
da vida: reflexões em torno do ideário paliativista para adultos e crianças. In: Ciênc. saúde 
coletiva vol.18 no.9 Rio de Janeiro Sept. 2013. pp. 2653-2662. 
156 Idem. p. 2656. 



116 

 

 

O ideário paliativista mantém uma enorme semelhança com o ideário elaborado 

nos manuais de bem morrer tratados no terceiro capítulo desta tese. No entanto, a 

proposta do paliativismo é conduzir a morte num ambiente que dê conforto ao 

paciente, e não há um foco necessário na questão religiosa, a não ser que este 

paciente seja uma pessoa que professe uma religião. Mas o interessante é que, 

mesmo assim, ainda existe uma preocupação com as mesmas questões colocadas 

pelos padres jesuítas, como exame de consciência, acerto de contas, decisões sobre 

o destino do seu corpo e o destino de seus bens, além da questão da nomenclatura 

“bem morrer” e “boa morte”. Provavelmente, a autora nunca leu os manuais, mas cita 

a bibliografia que trata da boa morte no Brasil e sua elaboração religiosa. 

Porém, se por um lado o trabalho de Raquel Aisengarti é criar oportunidades 

para que as ciências da vida elaborem de outra maneira a sua relação com a morte, 

por outro lado, o das ciências sociais, apesar do diálogo profícuo, ela não deixa de 

sofrer críticas expressivas. Na resenha sobre seu livro Em busca da boa morte: 

antropologia dos cuidados paliativos (o livro é resultado de sua tese de doutorado), o 

antropólogo Raimundo Heraldo Maués tece inúmeros elogios à etnografia que a 

autora elabora no interior de uma UTI. No entanto, ao tratar de alguns relatos afirma: 

 
Mas, ao mesmo tempo, não consegui me sentir confortável com o relato e a 
descrição das práticas do Hospital do Câncer IV, do Instituto Nacional do 
Câncer, também localizado no Rio de Janeiro, onde a autora realizou sua 
pesquisa para a tese de doutorado (MENEZES, 2004), que segue o modelo 
dos cuidados paliativos destinados aos pacientes terminais (“fora de 
possibilidades terapêuticas/FPT), cujo propósito é oferecer, a esses 
pacientes, bem como aos seus familiares, uma assistência que se destina à 
“totalidade biopsciossocialespiritual”. Fique mais especificamente (mal) 
impressionado com o relato de uma sessão especial de orações, diante do 
leito de uma mulher idosa promovida por seus familiares, com a presença de 
um número maior de visitas do que permitido pela instituição, durante a qual, 
na visão da assistente social (católica) que permitiu a sessão, a paciente “que 
estava em coma, não ficou nada bem”, chegando mesmo a se “agitar, 
balançar na cama e tremer como se estivesse baixando o santo”. Em 
consequência disso e interpretado — subjetivamente — os possíveis 
sentimento da paciente, a assistente social foi obrigada a intervir, pedindo 
que as orações fossem interrompidas e se retirassem (MENEZES, 2004, p. 
190; 2005, p. 19; 2006, p. 188). Na ocasião em que ouvi esse relato, durante 
a reunião da ANPOCS, pensei comigo mesmo e — depois — externei 
publicamente meu pensamento, de que não desejaria também que minha 
privacidade como doente — mesmo que já estivesse em coma — fosse 
usurpada, expropriada e invadida por tais tipos de rituais. 157 

 

                                            

157Maués, Raimundo Heraldo. “ Morte Moderna” e “ Morte Contemporânea” Formas Distintas e 
Contemporâneas de Expropriação. In:  PHYSIS: Rev. Saúde Coletiva, Rio de Janeiro, 16(2):351-358, 
2006. p. 352. 



117 

 

 

Podemos ter uma amostra das questões suscitadas pela introdução das 

concepções religiosas no universo do mundo científico. Por isso, acreditamos que 

esse seja um importante papel a ser desempenhado pela Ciência da Religião. Enfim, 

o trabalho de Raquel Aisengarti, por todas as questões que suscita, é um importante 

interlocutor para os estudos sobre a morte, mais especificamente para os estudos que 

se propõe a discutir o ideário de bem morrer e que sua abordagem é esvaziada de 

seu conteúdo religioso. 

Ficando a questão que se a vida religiosa tem o que ensinar às Ciências da 

Vida em relação aos tratos com a morte? Existe a possibilidade deste diálogo 

interdisciplinar ou um antropólogo como Raimundo Maués ainda se incomoda com 

rituais religiosos fora de lugar? 

Acreditamos que sim, que a intercomunicabilidade, entre as Ciências da Vida e 

as Ciências Sociais pode contribuir e muito para o conhecimento e enfrentamento o 

difícil e doloroso da vida, possibilitando a construção de repertórios minimamente 

eficazes para o enfrentamento da morte. 

Ao propormos nessa tese um amplo diálogo entre a Ciência da Religião, a 

História, a Antropologia, a Sociologia, a Psicologia e a Medicina é um ensaio de 

colocar num único trabalho as variáveis respostas para as invariantes perguntas sobre 

a morte.  



118 

 

 

 

  



119 

 

 

3 ENTRE A PEGAGODIA DO MEDO E O BEM MORRER: OS MANUAIS DE 

BEM MORRER E A EXPRESSÃO DE INVARIANTES SOBRE A MORTE… 

 
Voltaire observou que se Deus não existisse teria sido necessário inventá-Lo. 
E eu acrescentaria à maneira dos teólogos do Mu’ tazila islâmico, que se 
Deus existe isso torna ainda mais necessário inventá-Lo, pois a invenção é a 
forma da nossa experiência e de nosso sentimento. Se temos algo a aprender 
com esses “iluminados” pensadores e filósofos do passado (que eram tão 
“ilusórios” quanto tudo mais), é o que o homem deveria tergiversar sobra a 
existência e ou não existência de tais ilusões, mas antes exercer o seu direito 
categórico de escolher entre elas. E assim o leitor deve sentir-se livre para se 
entregar a sua própria fé na inexorável existência de Deus, ou da natureza, 
ou da lei natural, para além de nossa invenção e para além de qualquer coisa 
que possamos descobrir sobre essa invenção. Trata-se afinal, de uma atitude 
muito humana. Na expressão de Nietzsche “demasiado humana”.158 

 

Neste capítulo, iremos tratar do contexto e dos elementos textuais que 

constituem uma base comum de representações e práticas mortuárias no Brasil. Por 

isso, podemos pensar na formulação de um sistema explicativo que expressa 

invariantes sobre a morte. Estes textos se inserem historicamente no projeto de 

reestruturação do catolicismo em função da crise suscitada pela Reforma 

Protestante159 na Europa Ocidental. Esse sistema explicativo se desenvolveu entre 

duas ideias diferentes e complementares: o medo da morte e o desejo de bem morrer, 

                                            

158 Wagner, Roy. Op. Cit. p. 363 
159 Em relação aos processos da Reforma e Contrarreforma, devemos deixar evidente que são marcos 
históricos de grande complexidade. Cf. Monteiro, Rodrigo Bentes. As Reformas Religiosas na 
Europa Moderna. pp. 134-135. Pode-se afirmar que Jean Delumeau desenvolveu e ampliou questões 
já estabelecidas por Lucien Febvre. Em Un Chemin d’Histoire, Chrétienté et Christianisation, Delumeau 
estuda os cristãos no tempo da Reforma e, também como Febvre, indaga-se sobre as causas do 
movimento protestante, mencionando a princípio duas explicações mais tradicionais: uma primeira que 
remete aos abusos da Igreja, e outra de cunho economicista,sobre a luta da burguesia contra o 
feudalismo. Delumeau argumenta que os protestos contra os abusos da Igreja não eram novidade, e 
que esta possibilidade explicativa não responde, por exemplo, ao fato de Erasmo, apesar de seus 
“protestos”, ter continuado na Igreja católica, e nem à situação dos protestantes que não retornaram a 
ela quando o catolicismo se reformou. A explicação marxista, por sua vez, não esclarece a razão da 
Península Itálica, região próspera economicamente no início do século 
XVI, ligada ao comércio mercantil, ter permanecido católica. O historiador francês indica as fragilidades 
existentes neste tipo de discussão, mais concentrada na difusão da Reforma que em suas causas, 
negligenciando também aspectos teológicos do debate. A seguir Delumeau – como já o fizera Lucien 
Febvre – detém-se na análise dos comportamentos religiosos na Europa do início do século XVI. Em 
resumo, ele verifica a existência de um cristianismo popular mais íntimo e profundo, cristianismo vivido 
de forma plena – em seu aspecto formal – somente pelas elites. Tratava-se então de um mundo de 
ignorância religiosa, distante dos abusos da Igreja. O historiador refere-se, como exemplo, ao livro de 
Keith Thomas, Religion and the Decline of Magic, que retrata a sociedade inglesa do século XVI repleta 
de práticas mágicas e crenças, relacionadas pelo autor aos mecanismos de solidariedade aldeã, em 
contraposição à afirmação da propriedade privada e do individualismo. Processo no qual o(a) outro(a), 
o(a) estranho(a), o(a) diferente, tendia a ser acusado(a) de feitiçaria pelos vizinhos. 



120 

 

 

duas expressões demasiadamente humanas, como trazemos na epígrafe deste 

capítulo. 

Apesar desse universo explicativo exibir-se das mais variadas formas, estética, 

ética, política — ideológica160, escolhemos as formulações religiosas presentes em 

manuais de Bem Morrer que expressam sistematicamente esta dicotomia entre o 

medo e a busca de uma boa morte inseridos na ideia de que, por meio da educação 

religiosa que ensina o manejo de seus símbolos, é possível dominar o medo e 

alcançar uma boa morte. 

Dessa forma, o projeto educativo para a boa morte se insere no projeto 

catequético jesuíta161, que foi tão caro ao contexto da Reforma e Contrarreforma. Os 

documentos que analisamos são: Breve Aparelho e Modo Fácil para Ensinar a Bem 

Morrer um Cristão de autoria do padre jesuíta Estevão de Castro (1626)162, Escola de 

Bem Morrer do padre Antonio Maria Bonucci (1695)163 e Breve Direção para o Santo 

Exercício da Boa Morte do padre José Aires (1726)164. Esses manuais foram escritos 

                                            

160 Cf. Rodrigues, Claudia. Nas Fronteiras do Além : a secularização da morte no Rio de Janeiro séculos 
XVIII e XIX.(2005) p. 53. No contexto dos temas que vimos analisando até o momento, a ars moriendi 
significava uma resposta àquela ansiedade dos indivíduos diante da morte, incentivada por pregadores. 
Desenvolvida entre os séculos XIV e XV, ela representou um gênero de literatura devocional, composto 
por textos e imagens que procuravam ensinar os cristãos a se preparem para uma boa morte. Agiram 
como uma “certa forma de cristianização”, apresentando-se como modelo que propunha ensinar o fiel 
– como uma espécie de cartilha- os passos para o seu momento derradeiro.  
161 Eisenberg, José. As missões Jesuítas e o Pensamento Político Moderno: encontros culturais, 
Aventuras Teóricas. Belo Horizonte, Ed. UFMG, 2000;  Serafim, João Carlos G. A ideia da Quotidio 
Morior nas Artes Moriendi Jesuíta na Idade Moderna – a Satisfaçam de Agravos do Padre João da 
Fonseca, S.J. In:Via Spiritus 15 (2008). pp. 35-52;  Domingos, Simone Santiago.O retorno da 
Companhia de Jesus no Segundo Reinado.In: Anais do XXVI Simpósio Nacional de História – ANPUH 
• São Paulo, julho 2011;  Cavalcanti,Maria Juraci Maia. Memória dos Jesuítas Portugueses e a História 
da Educação Brasileira: relação entre a obra de Serafim Leite e Fernando de Azevedo.In: Linhas 
Críticas, Brasília, DF, v.19, n.39, p. 449-461, mai./ago.2013; Campos, Adalgisa Arantes. Notas sobre 
os rituais de morte na Sociedade Escravista.In: Revista do Departamento de História da 
FAFICH/UFMG. VI (1988):109-122. 
162Castro, Estêvão de, S.J. fl. 1575-1639, Breve aparelho, e modo facil pera ajudar a bem morrer hum 
christão, com a recopilação da materia de testamentos & penitencia, varias oraçoes devotas, tiradas 
da Escritura Sagrada, & do Ritual Romano de N. S. P. Paulo V. / Composto pello Padre Estevão de 
Castro... - Acrecentado nesta seguda impressaõ pello mesmo autor. - Em Lisboa : por Mattheus 
Pinheiro : a custa de Adrião de Abreu, 1627. - [16], 241, [i.é 221], [3] f. ; 8º (15 cm). Disponível em 
www.bnportugal.pt Acesso em 20 de Abril de 2016. 
163 Bonucci, Antonio Maria, S.J. 1651-1728, Escola de bem morrer aberta a todos os Christãos, & 
particularmente aos moradores da Bahia nos exercicios de piedade, que se practicaõ nas tardes de 
todos os Domingos pelos Irmãos da Confraria da Boa Morte, instituida com authoridade Apostolica na 
Igreja do Collegio da Companhia de Jesu / dedica-a o P. Antonio Maria Bonucci da mesma Companhia 
ao Capitam Bento Pereira Ferraz. - Lisboa : na Officina de Miguel Deslandes Impressor de Sua 
Magestade, 1701. - [16], 199, [1] p. ; 8º (15 cm) Disponível em www.bnportugal.pt Acesso em 20 de 
Abril de 2016. 
164 Aires, José, S.J. 1672-1730, Breve Direcçaõ para o santo exercicio da Boa Morte : que se pratica 
nos Domingos do anno na Igreja dos Padres da Companhia de Jesus do Collegio da Bahia : instituido 

http://www.bnportugal.pt/
http://www.bnportugal.pt/


121 

 

 

entre os séculos XVII e XVIII e são paradigmáticos para todos os pesquisadores que 

procuram compreender os sentidos da morte e do morrer no cotidiano da sociedade 

brasileira. 

Os três manuais já foram objetos de pesquisa de inúmeros trabalhos 

acadêmicos, fundamentalmente pela historiografia como o trabalho de Claudia 

Rodrigues, livro considerado uma referência nos estudos sobre a morte no Brasil e 

cuja abordagem mais sistemática se encontra no primeiro capítulo desta tese. Sua 

análise trata basicamente do manual do jesuíta Estevão de Castro, Breve Aparelho e 

Modo Fácil de Ensinar a Bem Morrer um Cristão.  

 
Este foi, certamente, o grande motivo para a larga aceitação do Breve 
Aparelho pelos fiéis. Fato que, apesar de caminhar na contracorrente da 
produção de manuais pós-tridentino, correspondia às preocupações da 
maioria dos fiéis portugueses — e também das colônias —, que valorizavam 
o momento em torno da enfermidade e da agonia como a ocasião em que se 
deviam preparar para a morte. O que acredito acontecido não 
necessariamente por desacreditarem de uma vida piedosa e pautada no 
recolhimento interior, mas pelo fato de temerem muito, e muito, o destino de 
sua alma logo após a morte. E é nesse sentido que os testamentos que 
abriram este capítulo podem ser analisados. Isso, de certa forma, 
corresponde à pastoral eclesiástica da morte baseada no medo e na ameaça 
e indica que era no momento da morte que a Igreja conseguia obter mais 

respostas dos fiéis aos seus ensinamentos.165 
 

Luciana Onety Gama Sobral166 estudou os manuais dos padres Antonio 

Bonucci e José Aires em sua dissertação de mestrado A morte como Escola: A 

presença da Pedagogia do Bem Morrer na Cidade da Bahia (ca. 1640-1749). Seu 

trabalho consiste em um bom levantamento do ideário em torno da morte produzido 

pelos padres da Companhia de Jesus na cidade de Salvador, entre os séculos XVII e 

XVIII. 

Sob o ponto de vista pedagógico, demonstra de que maneira essa produção se 

desenvolveu na arte sacra com uma estética da morte, na produção de memória em 

torno das exéquias e homenagens a figuras importantes eclesiásticas e civis, no culto 

a relíquias religiosas e na escola do Bem do Morrer por meio dos exercícios praticados 

                                            

com authoridade Apostolica, em honra de Christo Crucificado, e de sua Mãy ao pé da Cruz, para bem, 
e utilidade dos Fieis... / pelo Padre, que actualmente tem a seu cargo este Santo Exercicio . - Lisboa 
Occidental : na Officina da Musica, 1726. - [16], 102 p. ; 8º (15 cm) www.bnportugal.pt Acesso em 20 
de Abril de 2016 
165 Rodrigues, Claudia. Op.cit. p. 63 
166 Sobral, Luciana O. Gama. A morte como escola: a pedagogia de bem morrer na Cidade da Bahia 
(ca. 1640-1759). Dissertação de Mestrado. Universidade Federal da Bahia. Faculdade de Filosofia e 
Ciências Humanas, 2014. 

http://www.bnportugal.pt/


122 

 

 

todos os domingos pelos irmãos da Irmandade Nossa Senhora da Boa Morte, que 

funcionava no Colégio Jesuíta. 

 
A Confraria da Boa Morte dos jesuítas e sua Escola de bem morrer são 
notáveis objetos de pesquisa por lançarem luz sobre as atitudes diante da 
morte na Cidade da Bahia. São exemplos importantes de uma construção 
ideológica que permite perceber as nuances das representações 
escatológicas que faziam parte da mundividência da época e demonstram os 
esforços empreendidos pela Igreja no sentido de divulgar um modelo 
pedagógico capaz de doutrinar a comunidade cristã através do medo da 
morte. Ao mesmo tempo em que cumpriram uma função prática de preparar 
as pessoas para bem morrer, foram sintomáticas de um momento histórico 
em que a morte deixou de ser um elemento meramente retórico e tornou-se 
uma peça fundamental de enquadramento religioso, uma arma perfeita de 
persuasão.167 
 

João Paulo Berto, em seu trabalho de mestrado Liturgias da Boa Morte e do 

Bem Morrer: Práticas e Representações fúnebres em Campinas Oitocentista (1760-

1880)168, também estuda as liturgias em torno da boa morte e do bem morrer católicas 

que chegaram ao Brasil em forma de manuais e doutrinas. Sua pesquisa tem por 

objeto a leitura destes manuais e sua prática na cidade de Campinas, do final do 

século XVIII e até o final do século XIX, momento em que a cidade passou por 

significativas transformações urbanas e culturais, incluindo a laicização dos 

cemitérios. 

Neste contexto, o autor estuda a circulação do ideário de bem viver e bem 

morrer por meio de sua apropriação pelas irmandades religiosas que atuavam na 

cidade indicando a maneira como este ideário foi ressignificado em diferentes 

representações e práticas fúnebres que atingiam os mais variados grupos sociais. 

Dessa forma, os três manuais que nos propomos analisar também são 

estudados pelo autor na medida em que propunham métodos práticos de salvação 

das almas por meio de estratégias de convencimento e sensibilização dos fiéis 

cristãos para a importância da Igreja Católica como a detentora do monopólio dos 

meios e métodos de salvação. Para tanto, faz uma longa descrição da estrutura 

narrativa dos manuais e de sua metodologia de convencimento a respeito da 

importância da simbologia religiosa na conformação do conhecimento sobre a morte. 

A relevância de seu trabalho está no estudo especifico das apropriações e 

                                            

167 Ibidem, p. 141.  
168 Berto, João Paulo Liturgias da Boa Morte e do Bem Morrer: Práticas e Representações fúnebres em 
Campinas Oitocentistas (1760-1880). Dissertação de Mestrado.Instituto de Ciências Humanas e 
Sociais. Universidade Estadual de Campinas. Campinas (SP). 2014. 



123 

 

 

reelaborações do material da boa morte pelas irmandades religiosas na cidade de 

Campinas, apontando para a crucial importância das mesmas na social do Brasil 

desde o século XVIII. 

 
A valorização exacerbada do tema da finitude invadiu também os domínios 
coloniais, como foi o caso brasileiro, incentivando devoções e práticas 
culturais que incidiam em vários campos da vida social e religiosa. A morte 
passava, assim, a se tornar uma questão de importância singular na vida das 
pessoas, uma vez que seriam os preparativos para ela que definiriam se o 
indivíduo poderia ou não colher os prêmios das bem-aventuranças bíblicas e 
do convívio celeste. 
Tão arraigada era que, por vezes, configurava-se como um hábito cultural 
baseado na memória e na estruturação simbólica das experiências religiosas. 
Deste modo, estes aparatos devem ser entendidos por meio de um amplo 
conjunto de pressupostos e inclinações, hábitos e rotinas, associações 
históricas e práticas culturais específicas a um dado momento histórico e 
sempre pautados na curta duração.169 

 
Sendo assim, não temos dúvidas a respeito da importância dos documentos 

citados como testemunhos de uma época e de sua relevância para a compreensão 

da construção ideológica por meio da qual a Igreja Católica estruturou uma doutrina e 

seu projeto de conversão sob a perspectiva da Companhia de Jesus170, deixando claro 

que esta ordem religiosa representa ou pode ser pensada como a grande 

representante desse contexto. 

No entanto, o que propomos neste capítulo é analisar estes documentos sob 

outras perspectivas, principalmente no que se refere ao sentido de ir além da 

abordagem da pedagogia do medo e dos mecanismos de controle social pela Igreja 

Católica. Acreditamos que como esses manuais expressam uma visão de mundo, 

acabaram produzindo um ideal de morte ao responderem perguntas invariantes sobre 

morte. 

                                            

169 Ibidem, p. 96. 
170 Existem outros trabalhos que também se debruçam sobre os textos dos manuais, como é o caso de 
Martins, Daniel Ferreira. As margens do Texto: As redes de texto e as bibliotecas bíblicas em 
manuais devocionais jesuíticos portugueses no século XVII. Dissertação de Mestrado. Programa 
de Pós-graduação em História. Universidade de Brasília. Brasília (DF). 2016. SANTOS, Clara Braz dos. 
O exercício moral de memória da morte nos escritos religiosos do Brasil colonial (séculos XVII 
e XVIII). 207f. Dissertação (Mestrado em História e Cultura Social) – Faculdade de Ciências Humanas 
e Sociais de Franca, Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”, Campus de Franca, 
2016. Interessante notar que as abordagens em torno dos manuais são recentes dissertações de 
mestrado que tem como referência o trabalho da historiadora Claudia Rodrigues, seja no sentido de 
acompanhar seu trabalho como é o caso de João Paulo Berto e Luciana Sobral ou para discutir alguns 
de seus pressupostos como é o caso de Daniel Ferreira Martins.  



124 

 

 

Essas invariantes171 perguntas podem ser apreendidas de inúmeras maneiras, 

pelo conteúdo dos textos, pela série documental que em conjunto esses manuais 

representam, pelo fato de se inserirem no projeto catequético jesuíta, por sua 

presença como fonte de informação para os ritos mortuários praticados pelas 

irmandades religiosas e, principalmente, pela longevidade de sua presença no ideário 

do bem morrer no Brasil. 

Os manuais de bem morrer expressam questões cruciais em relação à morte 

que, além de serem problemas existenciais do contexto em que foram elaborados, 

são questões absolutamente contemporâneas partindo de duas invariantes: o medo 

da morte e o desejo de bem morrer. Além disso, outra invariante que podemos 

apreender desses documentos é uma espiritualidade centrada no sujeito, a salvação 

como uma escolha mediante a ação deste sujeito e um ideário de salvação elaborado 

em torno da misericórdia divina mobilizada pela ação humana. 

Procuraremos demonstrar como o pensamento religioso se elabora em torno 

da produção de um conceito de morte que transita entre o medo e o morrer bem. 

Arrolamos as referências que informam esses documentos, como por exemplo, os 

trechos da Bíblia que são citados e fundamentam tanto as formulações sobre a vida, 

a morte, o bem e o mal, como também as que fundamentam, principalmente, a 

elaboração da ideia da misericórdia divina que, neste ideário, expressa a mentalidade 

religiosa de um período histórico crucial para o Cristianismo. 

A maneira de abordagem dos manuais segue algumas das perguntas arroladas 

por Maurice Godelier que indicam os invariantes em torno da morte. Dessa forma, 

procuramos por meio do inquérito feito aos manuais demonstrar como estes 

respondem a essas perguntas ao mesmo tempo em que trazem um elenco de atitudes 

para o enfrentamento da morte, como, por exemplo, os pedidos de intercessão de 

santos de devoção. 

Por sintetizar invariantes sobre a morte a partir e por meio de orientações 

religiosas, o conteúdo proposto pelos manuais no enfrentamento da morte possui 

força além de seu tempo histórico, tornando-se referências e continuando como 

referências mesmo depois de não serem mais lidos, na medida em que consolidaram 

um estilo que se traduz em função do domínio de detalhes em torno da morte. 

                                            

171 Godelier, Maurice. Op.Cit. 



125 

 

 

Essencialmente, possuem também a convincente habilidade de simular a 

realidade última da existência humana, que é o instante da morte, a partir de uma 

ideia genérica denominada por eles como “aquela hora”, o “último suspiro”, ou de 

forma mais dramática, o momento em que a “alma é arrancada do corpo”. É ofertada 

ao ser humano de forma geral, a qualquer ser humano, a possibilidade de passagem 

por este enigmático desconhecido de maneira indulgente. 

Os manuais, dessa forma, podem ser considerados como “gestores de um ideal 

de morte” sob a perspectiva de um catolicismo inserido no contexto dos séculos XVII 

e XVIII que adentrou o século XIX veiculado pelas práticas mortuárias das Irmandades 

Religiosas e que, no entanto, não desapareceram com elas, tendo em vista que 

podemos considerar as Irmandades Religiosas como um dos principais veículos ao 

forjar o ethos religioso brasileiro, devido à importância social que desempenharam ao 

longo da formação da sociedade brasileira. 

 
Na discussão antropológica recente, os aspectos morais (e estéticos) de uma 
cultura, os elementos valorativos foram resumidos sob o termo ethos, 
enquanto que os aspectos cognitivos, existenciais foram designados pelo 
termo ‘visão de mundo’. O ethos de um povo é tom, o caráter e a qualidade 
de sua vida, seu estilo moral e estético, e a sua disposição subjacente em 
relação a ele mesmo e ao seu mundo que a vida reflete. A visão de mundo 
que esse povo tem é o quadro que elabora das coisas como elas são na 
simples realidade, seu conceito de natureza, de si mesmo, da sociedade. 
Esse quadro contem ideias abrangentes sobre a ordem. A crença religiosa e 
o ritual confrontam e confirmam-se mutuamente; o ethos torna-se 
intelectualmente razoável porque é levado a representar um tipo de vida 
implícito no estado real das coisas que a visão de mundo descreve, e a visão 
de mundo torna-se emocionalmente aceitável por se apresentar como 
imagem de um verdadeiro estado de coisas do qual esse tipo de vida é 
expressão autentica.172 

 

As Irmandades Religiosas, Confrarias e Ordens Terceiras173 formaram uma 

rede de normatização e padronização dos rituais mortuários no Brasil. Boa parte 

desses ritos foram produzidos nas dinâmicas corporativas das Irmandades, porém 

havia uma fonte de informação para elaboração dessas práticas. Esta fonte eram os 

Manuais da Boa Morte ou do Bem Morrer. 

                                            

172 Geertz, Clifford. Op. Cit. p. 93. 
173 Todos os trabalhos que arrolamos ao longo desta pesquisa que tratam do ideário de bem morrer e 
ars moriendi presente nos textos de manuais e preceitos litúrgicos presentes das práticas religiosas 
efetivamente vividas no Brasil o fazem demonstrando a importância das Irmandades Religiosas na 
concepção do ethos religioso católico brasileiro. 



126 

 

 

Como já afirmamos, existem trabalhos que desenvolveram essa mesma linha 

de raciocínio, porém não introduziram a ideia de que os aspectos morais e estéticos, 

bem como os cognitivos e existenciais presentes na construção das relações em torno 

da vida religiosa demonstram mais que fórmulas de controle da Igreja. Demonstram 

também um estilo de vida, o tom e o caráter de um povo.  

 
Os mundos imaginários das religiões não são produtos de uma humanidade 
ainda na infância. Eles não se dissiparão automaticamente com o progresso 
das “Luzes” do conhecimento e os benefícios da educação. Eles são 
testemunhas de um esforço permanente dos homens para enfrentar seus 
limites, conjurar seu medo diante da morte e esperar por um mundo melhor, 
no qual a injustiça e o sofrimento terão sido vencidos. Utopias, certamente, 
mas que obrigam os homens a se inventar.174 

 

3.1 Apresentação dos Manuais do Bem Morrer. 

O padre jesuíta português Estevão de Castro (1575-1639)175 provavelmente 

escreveu o mais conhecido e estudado manual sobre o bem morrer, de acordo com a 

historiadora Claudia Rodrigues176. O Breve Aparelho e modo fácil para ensinar um 

cristão a bem morrer foi o que denominaríamos de sucesso editorial, tendo em vista 

que foi publicado durante um século: sua primeira edição é de 1624 ou 1626 e a última 

notícia de sua edição é do ano de 1724. 

Por isso o Breve Aparelho é, também, objeto de pesquisa de inúmeros 

trabalhos acadêmicos tanto no Brasil quanto em Portugal, como objeto de pesquisa. 

Conseguimos mapear as temáticas que emergem da leitura deste documento 

elaborada, basicamente, por historiadores, que se debruçam sobre a história das 

religiões e religiosidades no Brasil ou história das mentalidades. Sendo assim, o que 

emerge destes estudos é a preocupação por trazer para o debate acadêmico o modelo 

testamentário formulado no Breve Aparelho como um modelo de soteriológico 

difundido pela Igreja Católica e, ao mesmo tempo, registrar uma forma de controle 

                                            

174 Godelier, Maurice. Op.cit.p. 42. 
175 Cf. Silva,Sara Maria. “O Breve Aparelho e Modo Fácil Para Ajudar Hum Cristão a Morrer”. Do Padre 
Estevão de Castro ( 1621). Dissertação de Mestrado em História da Cultura Portuguesa. Universidade 
do Porto. 1996. Sabe-se muito pouco de Estevão de Castro, aristocrata filho de António Vidal 
Vasconcelos e Maria de Castro, entrou para Companhia de Jesus em 1589 com 16 anos, foi pregador 
de alguma importância, percorreu o reino português em diversas missões, foi procurador geral da 
Província da Índia da Companhia e veio a morrer no Colégio Jesuíta do Porto em 1639 com 66 anos 
de idade. p. 55 
176 Rodrigues, Claudia. Op. Cit. pp. 59-63. 



127 

 

 

social e econômico que a instituição desenvolveu no sentido de manter o fluxo de sua 

arrecadação de recursos. 

 
Em 1621, os prelos lisboetas de José Rodrigues ofereciam pela primeira vez 
um pequeno livro in-8° 213 fólios escrito por um jesuíta pouco conhecido, 
intitulando-se longamente Breve Aparelho e modo fácil pero ajudar a bem 
morrer hum Christão, com recompilação da matéria de testamentos, e 
penitencia, várias orações devotas tiradas da scriptura sagrada e ritual 
romano de N.S.P Paulo V.  
Essa imagem produzida pela historiografia está consolidada de tal forma que 
é importante citar que o Breve Aparelho aparece com essa mesma leitura em 
trabalhos não acadêmicos como é o caso de um blog publicado por Sérgio 
Correia Amaro da cidade de Batatais no interior de São Paulo, o autor se 
apresenta como “historiador, advogado, professor, bancário, aposentado e 
turista acidental”. Espelhando esta tendência anteriormente descrita para a 
especialização das obras de preparação para a morte este trabalho de 
Estevão de Castro comparecia, porém, no panorama cultural editorial do livro 
religioso português como um investimento quase original, praticamente 
fundador do futuro sucesso destas artes e aparelhos em que se ensinava a 
morrer.177 

 

Há, no entanto, uma diferença entre o Breve Aparelho e os manuais escritos 

pelos padres José Maria Bonucci e José Aires. Este foi escrito para sacerdotes, 

portanto, pessoas letradas, diferentemente dos manuais, como o do padre José Aires, 

que abdica do texto em latim alegando que nem todos dominavam a língua. Seu 

objetivo era orientação dos exercícios da boa morte que ocorriam todos os domingos 

às 16h no Colégio Jesuíta de Salvador para os irmãos da Irmandade de Nossa 

Senhora da Boa Morte. Assim, preferiu escrever o texto em português, inclusive 

traduzindo as orações em latim.178 

O segundo manual tratado neste capítulo é Escola de bem morrer a todos os 

cristãos e particularmente aos moradores da Bahia nos exercícios de piedade, que se 

praticam tardes de todos os Domingos pelos Irmãos da Confraria da Boa Morte, do 

também jesuíta Antonio Maria Bonucci179, cuja primeira impressão foi no ano de 1695. 

                                            

177 Silva, Sara Maria. Op. Cit. p. 60 
178 Aires, José. Op. Cit. p. 14 
179 Antonio Maria Bonucci nasceu em Arezo em 17 de janeiro de 1651 e faleceu em Roma 29 de março 
de 1729. Em 13 de Abril de 1671 entrou para a Companhia de Jesus em Roma, durante três anos 
estudou Direito Canônico e Civil e por mais dois anos estudou filosofia sendo ordenado padre em 1680. 
Em 1681, partiu para o Brasil acompanhando o Padre Antonio Vieira inicialmente veio lecionar 
humanidades no Colégio de Olinda ficou no local por curto espaço de tempo, sendo transferido para 
Recife onde lecionou por 10 anos, em Recife no ano de 1683 fundou a Congregação Mariana e mais 
tarde o Exercício da Boa Morte. Foi na sequência que publicou a obra Escola de bem morrer, impressa 
em 1695, na Oficina de Pedro Galão, em Lisboa. Em 1696 foi para o Colégio na Bahia onde passou a 
auxiliar Padre Vieira como seu secretário, após, inclusive auxiliando-o na redação da obra Clavis 
Prophetarum. Após a morte de Vieira, padre Bonucci preparou a obra para ser impressa como também 
organizou sua correspondência e outras obras. Durante sua estadia no Brasil, padre Bonucci produziu 



128 

 

 

O manual do padre Antonio Maria Bonucci pretende orientar os cristãos a 

enaltecer a Glória de Deus e desprezar a vida material para ter-se a segurança de 

uma boa morte (na verdade, segundo o autor, uma felicíssima morte). Por isso, propõe 

um método fácil que agradasse a Deus e assegurasse uma morte coroada, afinal, de 

acordo o padre jesuíta, só morremos uma vez e, portanto, precisamos morrer bem. 

Para tanto, enaltece a eficiência dos exercícios remotos como uma estratégia de 

preparo para a morte, pois não sabemos nem onde, nem quando iremos morrer e não 

se pode deixar tarefa tão importante quanto a preparação para morte para a última 

hora. 

O terceiro manual com o qual tratamos é Breve direção para o santo exercício 

da boa morte: que se pratica nos domingos do ano na igreja dos padres da Companhia 

de Jesus do Colégio da Bahia, escrito pelo jesuíta José Aires180 e publicado em 1726, 

dedicado aos irmãos da Confraria da Boa Morte da Bahia. No início do manual, José 

Aires indica que o exercício da boa morte que se faz todo domingo na igreja do Colégio 

da Bahia é um trabalho contínuo, pois, em outros lugares da América, o santo 

exercício desapareceu e, de acordo com ele, permanece na Bahia pela misericórdia 

de Deus, pois, além de permanecer, tem aumentado o número de participantes no 

santo exercício em função do aumento do número de confrades da Boa Morte. 

Em relação ao seu manual, padre José Aires enuncia que já havia outro manual 

desde 1700, também intitulado Escola de Bem Morrer, referindo-se ao manual do 

padre Bonucci. Porém, resolveu escrever mesmo assim, tendo em vista que desejava 

                                            

extensa obra que foi publicada em Lisboa, como também, após seu regresso a Europa continuou a 
publicar trabalhos a respeito de sua experiência como missionário no Brasil auxiliando a Santa Sé na 
compreensão dos costumes brasileiros. Na Europa, especificamente na Itália padre Bonucci também 
se dedicou a hagiografia. Seus escritos exaltam o Culto Mariano, a prática sacramental da eucaristia e 
a devoção ao Sagrado Coração de Jesus, temas que estão no centro da estrutura do manual de bom 
morrer. Dicionário Italianos estantes em Portugal. Cátedra Alberto Beneviste. Disponível em 
http://www.catedra-alberto-benveniste.org. Acesso em 20 de março de 2018. 
180 Cf. Sobral, Luciana Gama. Op.Cit. Se raras são as informações sobre a vida de Bonucci, sobre Aires 
sabe-se ainda menos. Ele nasceu em Lisboa em 1672, filho de um capitão. Em 12/2/1689, aos 17 anos, 
ingressou na Companhia de Jesus e em 1708 professou seus votos. Foi reitor do Colégio do Recife, 
pregador e asceta, mas sua principal atividade era a de diretor dos exercícios espirituais da 
Boa Morte, cargo que ocupou até seu falecimento em 18 de junho de 1730 na Bahia369. Essa 
função era dada a religiosos que demonstrassem habilidades e domínio da doutrina católica, 
pois assumiriam o papel de mediadores pedagógicos capazes de possibilitar ao exercitante as 
condições necessárias para que este atingisse a experiência interior da fé genuína. Tanto Bonucci 
quanto Aires ocuparam esse cargo por anos e tiveram a preocupação em manter o aparato bibliográfico 
necessário à realização dos exercícios piedosos imprescindíveis a uma boa morte cristã, conforme se 
apreende de seus esforços em publicar obras que servissem de auxílio nessa questão. 

http://www.catedra-alberto-benveniste.org/


129 

 

 

registrar seus 12 anos de experiência conduzindo o santo exercício. Além disso, 

argumenta que o seu desejo era colocar todo mundo no céu.181 

Os três manuais possuem características próprias, como abordaremos a 

seguir. No entanto, de forma geral, são testemunhos do pensamento católico entre o 

início do século XVII e o início do século XVIII, cujo propósito primordial é reforçar a 

fé na Santa Eucaristia, no Sacrifício de Jesus na Cruz e na dor da Virgem Santíssima 

ao ver o filho morto. Para os três manuais, a profissão de fé constituída a partir deste 

trinômio seria uma garantia ao cristão da boa morte, desde que, além de professar a 

fé, se cumprisse uma série de prescrições em torno desta profissão de fé. 

De qualquer maneira, mais uma vez é necessário deixar evidente que o nosso 

propósito com esses manuais é apresentar sua longevidade como referência a um 

conceito de bem morrer na medida em que respondem questões invariáveis sobre a 

morte, como por exemplo, o que fazer no último instante? Ou o que acontece conosco 

depois que morremos? Respostas estas elaboradas no interior do repertório da 

religiosidade católica. Mesmo assim, é importante abrir espaço para indicar o contexto 

no qual eles foram compostos. Não nos referimos especificamente a dados ou fatos 

historicamente consolidados, mas a um contexto conceitual, um paradigma que se 

transformou em marco histórico que é a ideia de modernidade. 

3.1.2 O contexto dos manuais: grande elenco no roteiro da chamada 

Modernidade. 

No mundo ocidental, ressalta aos olhos e aos ouvidos que Época Moderna, Era 

Moderna ou mesmo a Modernidade foi um grande momento de ruptura com o “atraso” 

medieval denominado estrategicamente de Idade das Trevas, período em que 

imperava o domínio sombrio da Igreja Católica que controlava a mentalidade social 

por meio da coerção espiritual com a pedagogia do medo. 

Ao contrário da idade das “trevas”, o período que lhe sucedeu trouxe outras 

características e possibilidades de comportamento social para o mundo ocidental, por 

meio das imagens de ruptura, aceleração e revolução em todos os campos do 

conhecimento na arte, na literatura e, fundamentalmente, na ciência. A partir desse 

momento, a sociedade europeia passou a experimentar a possibilidade de novos 

                                            

181 Aires, José. Op.Cit. p. 8 



130 

 

 

conhecimentos que lhe abriu a mente a outras concepções, categorizações, formas 

de compreensão e, principalmente, de domínio do mundo que a cercava. 

Essa é a imagem que a chamada modernidade produziu sobre si mesma. 

Temos aqui de chamar à atenção para o fato de que modernidade não é sujeito, por 

isso não tem capacidade de produzir nenhum conceito sobre si mesma, mas os 

indivíduos e grupos sim. Então, podemos dizer que certos grupos que controlavam o 

conhecimento, assim o fizeram: colocaram na palavra modernidade muito mais do que 

aquilo que efetivamente este período comportou. 

 
A modernidade possui tantos sentidos quantos forem os pensadores e 
jornalistas. Ainda assim, todas as definições apontam de uma forma ou de 
outra, para a passagem do tempo. Através do adjetivo moderno, assinalamos 
um novo regime, uma aceleração, uma ruptura, uma revolução no tempo. 
Quando as palavras “moderno”, “modernização” e “modernidade” aparecem 
juntas, definimos por contraste, um passado arcaico e estável. Além disso, a 
palavra encontra-se sempre colocada em meio a uma polêmica, em uma 
briga onde há ganhadores e perdedores, os Antigos e os Modernos. 
“Modernos”, portanto, é duas vezes assimétrico: assinala uma ruptura na 
passagem regular do tempo; assinala o combate no qual há vencedores e 
vencidos. Se hoje há tantos contemporâneos que hesitam em empregar esse 
adjetivo, se o qualificamos através de preposições, é porque nos sentimos 
menos seguros ao manter essa dupla assimetria: não podemos mais 
assinalar a flecha irreversível do tempo nem atribuir um prêmio aos 
vencedores. Nas inúmeras discussões entre Antigos e Modernos, ambos têm 
hoje número igual de vitórias, e nada mais nos permite dizer se as revoluções 
dão cabo dos antigos regimes ou os aperfeiçoam. De onde o ceticismo 
interessantemente chamado de “pós-modernidade”, ainda que ele não saiba 
se é capaz de suceder para sempre os modernos.182 

 

Em seu livro Jamais Fomos Modernos. Ensaio de Antropologia Simétrica, o 

antropólogo francês Bruno Latour apresenta a desconstrução do conceito de 

modernidade demonstrando que, em primeiro lugar, são múltiplos os seus sentidos. 

Porém, um deles, o mais marcante e evidente, é aquele que traz em si a ideia de 

ruptura, cuja função é demarcar e diferenciar o que é antigo do que é moderno. Parece 

uma obviedade, porém não é, pois nesse jogo linear de contraste entre o que é antigo 

e o moderno existe um esforço epistemológico de “esquecimentos” de quaisquer 

elementos que não se “adéquam” aos parâmetros de antigo e moderno. 

                                            

182 Latour, Bruno.Op. Cit. pp. 15-16. 



131 

 

 

Ao tratar do pensamento de Robert Boyle183 e Thomas Hobbes184, o autor deixa 

evidente que as obras destes dois importantes pensadores do século XVII comportam 

muito mais do que normalmente o conhecimento sobre elas retrata, por isso 

expressam uma grande característica da chamada modernidade que é a de fracionar 

o conhecimento. A primeira grande ruptura foi a separação da sociedade e da 

natureza, dois campos de conhecimento efetivamente diversos? Essa é a grande 

questão de Bruno Latour, por isso denomina a nossa — contemporânea — maneira 

de conceber o conhecimento de assimétrica. 

 
Ocorre com estas duas separações aproximadamente o mesmo que ocorre 
com aquela que distingue o judiciário do executivo. Esta última não teria como 
descrever os múltiplos laços, as influências cruzadas, as negociações 
continuas entre juízes e os políticos. No entanto, aquele que negar a eficácia 
desta separação estará enganado. A separação moderna entre o mundo 
natural e o mundo social tem o mesmo caráter constitucional, com o detalhe 
que até o momento, ninguém se colocou em posição de estudar os políticos 
e os cientistas simetricamente, já que parecia não haver um lugar central. Em 
certo sentido, os artigos da lei fundamental que diz respeito à dupla 
separação foram tão bem redigidos que nós a tomamos como uma dupla 
distinção ontológica. Do momento em que traçamos este espaço simétrico, 
reestabelecendo assim o entendimento comum que organiza a separação 
dos poderes naturais e políticos deixamos de ser modernos.185 
 

Sob essa dupla distinção ontológica é que ordenamos nossos saberes e os 

colocamos numa linha do tempo. Assim, quando retomamos o universo de 

acontecimentos que caracterizaram a chamada modernidade, emergem dois 

movimentos fundamentais: o Renascimento e o seu sucessor, o Iluminismo. O 

denominador comum entre eles é o predomínio da visão racionalista de mundo como 

expressão da liberdade de pensamento e autonomia das amarras do pensamento 

eclesiástico que surge nesse embate da modernidade. 

Sendo assim, por meio e em função desta ruptura do conhecimento, o registro 

histórico criou um verdadeiro panteão dos deuses da modernidade, os representantes 

da mentalidade do que significa ser moderno. Na França, René Descartes e Blaise 

Pascal representam pensamentos revolucionários na matemática e nas ciências 

                                            

183 Cf. Bruno Latour . Robert Boyle foi um dos mais destacados cientistas britânico, responsável pelo 
desenvolvimento do moderno método experimental científico, além de contribuir para o avanço dos 
campos da pneumática e da química.  
184Thomas Hobbes Primeiro filósofo moderno a articular uma teoria detalhada do contrato social, com 
sua obra Leviatã, escrita em 1651, Thomas Hobbes foi um filósofo inglês do século XVII, reconhecido 
como um dos fundadores da filosofia política e ciência política moderna. Em Jamais Fomos Modernos, 
Bruno Latour trabalha a análise de Shapin e Schaffer sobre o pensamento de Boyle e Hobbes. 
185 Idem. p. 19. 



132 

 

 

físicas; o primeiro criou a geometria analítica e o segundo lançou as bases do cálculo 

de probabilidades. Na Inglaterra, Isaac Newton, com a lei da gravitação universal e 

seus estudos sobre mecânica. Gottfried Leibniz, na Alemanha, elabora o cálculo 

infinitesimal. 

Para centrarmos nossa questão com a modernidade, citamos o caso de Pascal 

e Newton. Ambos simbolizam pensamentos revolucionários, do ponto de vista técnico, 

no que se refere ao domínio da natureza, lembrando que a mesma sob esta 

perspectiva é vista como um ente a parte da vida social. Assim, quando ambos 

pensadores ascendem ao panteão da modernidade, foram relegadas a um segundo 

plano outras dimensões de seu pensamento, como é caso de Pascal, que dedicou 

uma boa parte de sua vida à contemplação e ao pensamento religioso. Essa face de 

sua biografia só é ressaltada por estudiosos do pensamento religioso, como é o caso 

de Andrei Venturini Martins186. 

 
Por fim, os modernos e, dentre estes, Blaise Pascal retoma o termo em meio 
uma Apologia da Religião Cristã ou, como ficou conhecido, nos 
Pensamentos. Será neste autor que focaremos, em nossa pesquisa. Assim, 
buscaremos responder a seguinte questão: Qual é o sentido da morte para 
Blaise Pascal? Saber o sentido implica em conhecer o significado da morte, 
sua relevância e as consequências comportamentais do conhecimento desta 
ideia. Para este estudo, nosso objeto será alguns fragmentos da obra 
Pensées (136, 434.308, 933 e 418) e Écrits sur la grace. Sustentamos que o 
sentido da morte para Pascal não é unívoco, mas plural, já que em cada texto 
a morte assume um sentido. Nosso objetivo será mostrar a abrangência do 
sentido da morte, destacando-o na teoria do pecado original, na psicologia 
profunda do divertissement, frente a certeza da dissolução iminente, para os 
homens representantes das três ordens de coisas (do corpo, da razão e do 
coração) e, por fim, do fragmento da Aposta. 187 

 

Assim, parece que Blaise Pascal representa dois homens diferentes: um o 

criador da teoria das probabilidades e o outro o homem crente que dedicou uma parte 

de sua vida a refletir sobre o significado da morte, como indica Andrei Venturini 

Martins, de forma plural, no entanto, dialogando com o pensamento bíblico e tendo 

em vista o destaque da teoria do pecado original que levou o homem à morte. No 

mesmo sentido, Bruno Latour apresenta o pensamento de Hobbes e Boyle 

destacando o quanto Hobbes enveredou-se pelos caminhos da matemática na mesma 

medida em que Boyle se dedicou aos estudos da política. 

 

                                            

186 Martins, Andrei Venturini. O Sentido da Morte em Blaise Pascal. In: Redescrições. Revista Online 
do GT Pragmatismo, ano VI, n°1, 2015. pp. 6-18. 
187 Idem. pp. 7-8.  



133 

 

 

A beleza deste livro deve-se ao fato de eles terem desenterrado os trabalhos 
científicos de Hobbes — que os cientistas políticos ignoravam, pois tinham 
vergonha das elucubrações matemáticas de seu herói — e tiraram do 
esquecimento as teorias políticas de Boyle — que os historiadores da ciência 
ignoram porque tentam esconder o trabalho de organização de seu herói. Ao 
invés de uma assimetria e de uma divisão — Boyle com a ciência e Hobbes 
com a teoria política — Shapin e Schaffer traçam um belo quadro: Boyle 
possui uma ciência e uma teoria política, Hobbes uma teoria política e uma 
ciência.188 

 

O pensamento desses homens — Hobbes, Boyle e Pascal — foram recortados 

de acordo com os interesses dos que atribuíram outros significados ao conhecimento. 

Procedimentos como o recorte e a fragmentação do conhecimento, de acordo com 

Bruno Latour, tinham o objetivo de acomodar o mundo natural que poderia ser 

apreendido, controlado, categorizado em um laboratório, enquanto se acomodava 

também o mundo social, agora estranho e antagônico ao mundo natural. Cria-se 

assim a objetividade da ciência que assume o patamar mais alto no panteão dos 

deuses da modernidade, enquanto que o mundo social, subjetivo e sujeito a toda 

ordem de incorreções é posto de lado. 

No entanto, para além destes recortes, existe o conhecimento que foi suprimido 

ou colocado em um nível abaixo da categoria de conhecimento, que é o pensamento 

religioso, considerado, nos termos descritos acima, como superstição, atraso e 

ignorância. Não se trata aqui de fazer apologia ou profissão de fé, mas, se pensarmos 

que, diante da morte, e nesse sentido concordamos com Maurice Godelier, são as 

religiões que produzem um repertório de respostas capaz de acomodar questões 

profundas da existência humana, por que não consideramos levar em conta as 

respostas religiosas diante da morte como conhecimento? Não seria esta uma atitude 

para o restabelecimento da simetria no processo de conhecimento como propõe 

Bruno Latour? Ou pelo menos para considerarmos essa possibilidade? 

 
Era preciso, entretanto, evitar o restabelecimento de uma simetria demasiado 
perfeita entre as duas garantias da Constituição, o que teria impedido o duo 
de trabalhar a todo vapor. Era preciso que uma quarta garantia resolvesse a 
questão de Deus, afastando para sempre da dupla construção natural e 
social, deixando-as ao mesmo tempo apresentável e intercambiável. Os 
sucessores de Boyle e Hobbes dedicaram-se a tarefa com sucesso, os 
primeiros esvaziando a natureza da presença divina, os segundos 
esvaziando a sociedade de qualquer origem divina. O poder científico “não 
mais precisava desta hipótese”; quanto ao político, podiam fabricar o “deus 
mortal” do Leviatã sem levar em conta o Deus imortal cuja Escritura, já em 
Hobbes só era interpretada pelo soberano de forma figurativa. Ninguém é 

                                            

188 Latour, Bruno. Op. Cit. p. 22 



134 

 

 

realmente moderno se não aceitar afastar Deus do jogo tanto das leis da 
natureza quanto das leis da república. Deus torna-se o Deus suprimido da 
metafísica tão diferente do Deus pré-moderno dos cristãos quanto a natureza 
construída em laboratório o é da antiga physis ou quanto a sociedade o é do 
velho coletivo antropológico todo povoado de não-humanos.189 

 

Sendo assim, como anunciamos anteriormente, iremos aplicar algumas 

perguntas da grade elencada por Maurice Godelier aos manuais de Bem Morrer e, por 

meio delas arrolar, os invariantes sobre a morte que esses manuais expressam e 

como sua concepção de religião busca dar sentido à finitude humana. Em nossa 

concepção, esse é o objeto principal dos manuais e, provavelmente, daí a fonte da 

longevidade do ideário do Bem Morrer. 

3.2 Os caminhos do Bem Morrer: roteiro de respostas a perguntas invariantes 

diante da morte. 

3.2.1  Ninguém deve morrer sozinho: a preocupação com o último instante 

Para o cristianismo, a morte talvez seja ainda mais pesada. Isso porque o 
próprio Deus, personificado por seu filho Jesus, morreu em uma cruz para 
redimir a humanidade de seus pecados, permitindo assim que os que têm fé 
Nele, e que quando vivos obedecerem aos seus mandamentos, um dia 
possam se encontrar no paraíso, sentados à direita do Pai. Às ideias de 
ressurreição dos corpos e do Juízo Final, comuns às três religiões do Livro, 
associa-se a do sacrifício de um Deus pela salvação da humanidade.190 

 

Preliminarmente, é preciso demonstrar uma diferença crucial entre os manuais. 

Enquanto o Breve Aparelho é escrito para os sacerdotes como orientação ao auxilio 

espiritual que deve ser ministrado às pessoas em agonia, os manuais do padre 

Bonucci e de José Aires são dedicados aos fiéis como instrução de conduta moral. 

Porém, como veremos, mais que instruções, são reflexões sobre a existência humana. 

Na verdade, a existência cristã. 

Por isso, não é assunto menor. A morte é pesada para o cristianismo, pois 

representa a morte do próprio Deus. Assim, é importante pensar, do ponto de vista 

dos manuais, o que a morte de Deus representa como formulação das respostas à 

humanidade sobre a sua própria morte. Dessa maneira, podemos afirmar que os 

manuais sobre o bem morrer foram produzidos para determinar respostas e, a partir 

dessas respostas, apresentarem a possibilidade de que diante da morte é necessário 

                                            

189 Latour, Bruno. Op. Cit. p. 38 
190 Godelier, Maurice. Op. Cit. p. 26. 



135 

 

 

aparelhamento, método e técnica, mas essa linguagem aparentemente afinada com 

a modernidade traz em seu conteúdo questões profundas acerca da existência 

humana. 

Não é casual que, na sua estrutura e linguagem, os manuais procurem ser ou 

aparentar ser técnicas e essa preocupação fica evidente por meio de palavras como 

aparelho, direção, exercício e método. A palavra aparelho é emblemática. Hoje em 

dia, ao consultar os dicionários, encontramos os seguintes significados possíveis para 

a palavra aparelho: Substantivo masculino. Instrumento ou máquina. Conjunto de 

peças, instrumentos necessários à execução de um trabalho, à observação de um 

fenômeno: aparelho meteorológico.191 

Para o senso comum contemporâneo, a palavra aparelho se resume a um 

objeto, instrumento ou máquina. No entanto, ao buscarmos sua origem, vemos que a 

palavra aparelho vem do Latim appariculare, de apparare: deixar em ordem; aprontar 

para uso, de AD, ‘a’ mais PARARE, “preparar”. 192 Sendo assim, o Breve Aparelho 

tinha por objetivo preparar, aprontar para uso. Quem iria usá-lo? O padre Estevão de 

Castro deixa claro na introdução. Escreve para sacerdotes que irão acompanhar as 

pessoas no final de suas e esse final é o momento do “último suspiro”. 

Como também o é a palavra método, que vem do grego, “methodos, composta 

de meta: através de, por meio, e de hodos: via, caminho. Servir-se de um método é, 

antes de tudo, tentar ordenar o trajeto através do qual se possa alcançar os objetivos 

projetados”193. Assim, os manuais se propõe, do ponto de vista espiritual, a ser 

exercícios que aparelham (preparam) o caminho para a salvação da alma, que 

somente pode ser alcançada a partir do ordenamento de determinada trajetória. 

Logo no prólogo ao leitor, Estevão de Castro crítica alguns manuais que, de 

acordo com ele, apesar de escritos por especialistas, tratam da lembrança da morte e 

do viver bem mais do que efetivamente ajudar a morrer bem. Assim, anuncia sua 

preocupação fundamental que perpassa todo o manual, que é o último dia de vida e 

agonia da morte, em que é necessário o auxílio, pois é sempre coisa repentina e os 

                                            

191 Disponível em https://www.dicio.com.br . Acesso em 28 de Março de 2018. 
192 Disponível em http://origemdapalavra.com.br . Acesso em 28 de Março de 2018. 
193 Disponível em https://www.eba.ufmg.br . Acesso em 28 de Março de 2018. 

https://www.dicio.com.br/
http://origemdapalavra.com.br/
https://www.eba.ufmg.br/


136 

 

 

“inimigos dão assalto as almas naquele estado”, como diz em Genesis 6:3194. É 

preciso estar preparado para acudir tal embate e ajudar os enfermos e suas almas 

quando estas estiverem para se apartar da vida.195 

 
Com as dores do corpo, a lembrança do tempo passado mal gastado, os 
temores do juízo eterno de Deus, a vista dos demônios, finalmente a 
lembrança da eternidade de tudo, perturba de tal maneira a uma pessoa 
posta naquele estado, que com fraqueza das potências corporais fica sua 
alma em grande tribulação e para neste passo os ajudar me pareceu fazer 
este breve tratado e aparelho a bem morrer. Contudo digo que posto que 
neste breve tratado se vejam diversas palavras santas que aproveitam para 
aquela hora, advirto porém encher a sua vida de diversas obras virtuosas e 
santas, porque poucos aproveitaram essas palavras posto que santas, se 
quando se acham naquela hora se não vir cercado de obras meritórias, pouco 
temerão então os inimigos das boas palavras, quando com obras más e 
pecados de toda a vida lhes damos direito sobre nós. E assim, a santidade 
das orações e versos sagrados poderá enxotar os demônios, mas a boa vida 
passada os espantará de nós para que acompanhados por anjos 
alcançaremos a salvação. E pois que é tão certo que no bem viver consiste o 
bem morrer.196 

 

Podemos afirmar que o relato inicial de Estevão de Castro é resultado de sua 

vivência como padre e que, provavelmente, deve ter acompanhado inúmeras pessoas 

em seus últimos instantes. Sendo assim, a primeira resposta dada pelo documento é 

a preocupação com o último instante de vida e em função deste momento crucial, 

deixando por hora em suspenso as prescrições de conduta moral. O Breve Aparelho, 

de início, responde uma das questões invariantes sobre a morte: de que “forma se 

apresenta o próprio ato de morrer, de exalar o último suspiro”? 

A primeira preocupação é descrever o quadro que representa os últimos 

instantes, explicitando as agonias do corpo e da alma. Praticamente, o relato de 

Estevão de Castro descreve uma gravura do gênero ars moriendi que foi extremante 

divulgado no início da modernidade, mas, avançando suas prescrições, o padre 

jesuíta assinala para esperança na misericórdia de Deus, ao mesmo tempo em que 

demonstra a preocupação com o conforto do último instante. O moribundo deve ser 

assistido, essa assistência por alguém — no caso o sacerdote — que irá conduzir o 

agonizante a evocar a misericórdia divina por meio das orações. 

 

                                            

194 Então disse o Senhor: Não contenderá o meu Espírito para sempre com o homem; porque ele 
também é carne; porém os seus dias serão cento e vinte anos. Gênesis 6:3. Disponível em 
https://www.bibliaonline.com.br . Acesso em 28 de Março de 2018. 
195 Castro, Estevão. Op. Cit. p. 1.  
196 Idem. pp. 19-20-21. Sublinhado é nosso. 

https://www.bibliaonline.com.br/


137 

 

 

A imaginação religiosa dos clérigos do declínio da Idade Média deu uma 
representação visual precisa para a boa e a péssima morte, divulgando-a por 
meio do gênero devoto denominado ars moriendi reavivado na mentalidade 
religiosa da Época Moderna sob o título de exercícios espirituais inacianos, 
visando-se com isso, promover a aceitação da morte.197 

 

Mais que promover a aceitação da morte, tanto a iconografia quanto os textos 

relacionados a ars moriendi revelam o quanto era crucial pensar no último instante da 

vida. Preparar-se para a morte significava, entre outras coisas, pensar nesse último 

instante. Não somente pensar, mas construí-lo de forma ideal, mesmo que na 

representação apareça a boa e péssima morte. O fundamental é a mensagem que 

essa representação comporta: a de que o indivíduo não está só. 

O manual denominado Escola de Bem Morrer do padre Antonio Maria Bonucci 

são exercícios voltados para dois tipos de pessoas: os enfermos — portanto, como o 

manual de Estevão de Castro, existe uma preocupação com o último instante — e 

para qualquer pessoa que, mesmo não estando enferma, é recomendado que se 

fizesse constantemente os exercícios, que neste segundo caso são denominados 

exercícios remotos. 

Dessa maneira, padre Bonucci começa com a recomendação sobre a 

importância de se viver bem aparelhado para morrer a qualquer momento e enfatiza 

que não há de se deixar a preocupação do preparar-se para a morte na última hora e 

ainda adverte que o juízo depois da morte irá analisar o profundo da alma do indivíduo 

e disso não há como escapar.198 

Partindo dessa premissa, a primeira parte do manual é dedicada aos exercícios 

remotos que nos conduzem para uma boa morte em nosso último instante. Estes 

exercícios são três, de acordo com Bonucci, “como são três os místicos dias de 

caminho espiritual que havemos de empreender nesta vida para chegarmos com 

felicidade aquela última hora, solitária hora da morte, em que todas as criaturas nos 

deixam e nela fazemos um inteiro sacrifício do nosso espírito a Cristo crucificado”.199 

Como é possível notar, o padre Bonucci logo no início do manual, expressa 

também sua grande preocupação com o último instante. A única e fundamental 

diferença entre ele e padre Estevão de Castro é em relação à instrumentalização 

                                            

197 Arantes, Adalgisa. Contribuição ao estudo da iconografia da morte na cultura artística-luso 
brasileira. In: RODRIGUES, Claudia e LOPES, Fábio (orgs) Os sentidos da Morte e do Morrer na 
Ibero América. Rio de Janeiro,EduERJ, 2014.p. 24 
198 Bonucci, Antonio Maria. Op. Cit. p. 16 
199 Ibidem, p. 22. 



138 

 

 

espiritual e aos procedimentos para o enfrentamento do último instante. O primeiro 

reforça a importância dos exercícios remotos para a salvação da alma e lança essa 

responsabilidade para a pessoa, enquanto que o segundo, como já abordado 

anteriormente, coloca o foco de elaboração na preparação do sacerdote que irá 

acompanhar o último instante. 

Já o padre José Aires, que na data de sua publicação dirigia os exercícios no 

Colégio Jesuíta da Bahia, escreve no manual Breve Direção para o Santo Exercício 

da Boa Morte uma importante descrição sobre o funcionamento dos exercícios e a 

participação dos irmãos da confraria de Nossa Senhora da Boa Morte, ao mesmo 

tempo em que o redige em português procurando observar que a função do manual 

era atingir o maior número de pessoas possível. 

 
Em 1682 se instituiu o santo exercício a cada domingo na Igreja deste Colégio 
da Bahia (Igreja dos Jesuítas) e este trabalho foi continuo, assim, também 
observa que o mesmo exercício se praticava em outros lugares da América, 
não cita quais, mas com certeza onde a Companhia de Jesus atuava.200 

 

Por isso, faz questão de indicar e relacionar que, no caso da Bahia, desde 1682 

a procura pelos exercícios só aumentou em função do aumento pela procura da 

misericórdia divina. Consequentemente, nesse processo, os vínculos com a 

Irmandade também cresciam e este relato é um balanço dos doze anos em que atuou 

como diretor do santo exercício. Quanto ao manual, indica que havia um manual 

intitulado como Escola de Bem Morrer desde 1700. No entanto, seu intuito foi 

completar a obra e resolveu compor esta direção como uma forma de registro de sua 

prática à frente dos exercícios. Segundo o autor, seu objetivo, como já citamos 

anteriormente, era levar todo mundo ao céu. 

Assim, existem duas grandes preocupações dos manuais: a salvação da alma 

e como atingi-la e a ideia de que um homem nunca deve morrer só. Os três manuais 

procuram dar ênfase ao último instante, tentando apreender a angústia ou o que 

consideram como angústia deste momento. Por isso, focam no juízo individual, na luta 

deste momento e no papel importantíssimo da presença coletiva neste instante. 

Todo o imaginário da ars moriendi é voltada para os últimos instantes, por isso 

poderíamos considerá-lo como a representação da preocupação de uma época. No 

entanto, ainda hoje o último instante paira como uma grande preocupação. Uma mãe 

                                            

200 Aires, José. Op. Cit. p.  



139 

 

 

que entrevistamos, que perdeu o filho, disse-nos em meio a uma comoção sem fim: 

“eu queria estar com ele naquele último momento”. O que será que ele sentiu? 

Sentiu-se só! 

A solidão do último instante é uma grande questão existencial. Não seria 

diferente, em torno dela os manuais produzirem ao mesmo tempo em que reproduzem 

um ideário que denota esta crucial preocupação demasiada humana. 

3.2.2 Morremos porque somos pecadores 

Apesar do medo e da angústia que a ideia do último instante pode causar, os 

manuais procuram estabelecer e esclarecer os motivos pelos quais morremos. Padre 

Estevão de Castro lembra o leitor do pecado original. Nascemos pecadores, pois 

rompemos a aliança com Deus. No entanto, vivemos uma vida material de pecados, 

que se colocam diante de nós cotidianamente e, por isso, é preciso o tempo todo nos 

exercitar para não pecar. Dessa forma, indica que é preciso nesta reflexão sobre o 

pecado conhecer-lhe as grandezas. Nem todos pecamos igualmente e nem todos os 

pecados são iguais. Faz parte do conhecimento, no caso do sacerdote, entender as 

dimensões do pecado. 

 
Quando se peca contra uma lei, veja se a pena que se lhe impõe e o dano 
que segue do tal pecado feito contra a dita lei e conforme a isto será o pecado 
grave ou leve e no duvidoso consulte o confessor homens doutos e de boa 
consciência. Pena grave será a morte, galés, açoites e muita quantia em 
dinheiro. Leve pena será de quinhentos reis e se o dano que dali nasce ao 
próximo, é grave, será culpa grave não para si, senão pelo dano que se fez 
quando não há dano nem justiça o pecado é leve, não há necessidade de 
retribuição.201 

 

Aqui há uma ideia de distribuição de justiça e ainda em relação aos pecados 

adverte que o um grande pecado é a soberba, caso o indivíduo não sujeite-se às 

penas que qualquer pecado impõe, e acrescenta que não pode ser considerado 

pecado a pessoa desejar a própria morte desde que este desejo seja o de estar diante 

da Graça de Deus. 

A grande preocupação de padre Estevão de Castro é que o moribundo seja 

bem orientado para que a remissão dos pecados seja efetivamente realizada durante 

o período em que o sacerdote estiver lhe assistindo. Assim, o medo é que a má 

                                            

201 Castro, Estavão. Op.Cit. p. 166.  



140 

 

 

assistência sacerdotal leve o confessor a avaliar mal os pecados ou mesmo não 

conduzir corretamente o sincero exame de consciência. Assim, todas as informações 

possíveis são colocadas no manual em relação à graduação dos pecados e o peso 

que os mesmos desempenham na condenação ou não da alma do moribundo. 

Por isso, é tão importante ao sacerdote conhecer bem os seis graus da doença 

para que possa acompanhar o moribundo de tal forma que todos os procedimentos 

necessários de entendimento sobre como confessar e que o que deve ser perdoado 

não coloque em risco a alma da pessoa. Sempre rememorando de que como se trata 

de momentos de agonia e enfermidade, deve-se levar em conta o estado de 

consciência do moribundo. 

Direção para o sacerdote: tentar não absolver mal; diferenciar o pecado mortal 

do venial; verificar as circunstâncias em que aconteceram os pecados e se houve 

casos de excomunhão; saber avaliar os pecados ordinários de cada estado ou ofício; 

saber duvidar, ter a Bula da CEA202 seguir o que ela manda em casos de confissão e 

excomunhão; saber as partes essenciais do sacramento da confissão: a parte 

penitente, exame de consciência; confissão legítima; propósito de verdadeira emenda. 

Além desses requisitos o confessor deve saber a diferença entre excomunhão 

maior ou menor e os pecados mortais mais comuns, pois coloca para o sacerdote que 

peca quem faz, mas também peca quem aprova e acrescenta, reforçando a 

fundamental importância de saber as distinções dos pecados mortal e venial e suas 

motivações para poder administrar a cura da alma. 

Padre Bonucci relaciona os pecados à morte por meio de outra abordagem. O 

indivíduo deve reconhecer-se nos pecados e este reconhecimento está na meditação 

da mensagem dos novíssimos, nada mais contemporâneo aos manuais que os 

novíssimos que juntamente com os textos com certeza produziam um ambiente de 

reflexão sobre a vida e a morte. 

 
Alberto Tenente (1951 e 1989) em excelente estudo sobre a iconografia em 
questão observou que tais composições apresentam elementos básicos: o 
moribundo em seu leito; o combate entre os intercessores celestes e 
demônios, que disputam a sorte daquela alma; a assistência de religiosos, da 
família e dos amigos. A representação dos símbolos macabros (esqueleto, 
crânio, tíbias cruzadas, ampulheta) não aparece. A morte é vivenciada num 
plano essencialmente subjetivado: na consciência do cristão. Não se combate 

                                            

202 Bula da CEA editada pelo Papa Clemente VIII. 



141 

 

 

entre duas facções externas. Ele mesmo contemplando a vida que teve a sua 
disposição para com Deus, vislumbra então os destino de sua alma.203 
 

Ao mesmo tempo rememora o pecado original dizendo que, da mesma maneira 

que Deus plantou no paraíso terrestre, entre as mais deliciosas árvores, a que se 

chamava árvore da vida, para os que seus frutos comidos de quando em quando 

conservassem perpetuamente as forças de sorte que nunca se morresse, a ruptura 

dessa aliança levou o homem à morte. É fundamental que o homem se reconheça 

nesta ruptura, assim como o rei David: 

 
Tomai também da Lei Antiga por ideia de penitencia o Santo David, o qual 
confessava ter sempre viva diante dos olhos a memória de seu pecado e com 
ele sempre presente a dor que sua vida concebia: Peccatum meum contra 
me est semper: Et dolor meus in conspectu meo semper. E da nova Lei da 
Graça seja espelho da vossa compunção aquela venturosa penitente Santa 
Maria Madalena, da qual se conta no Evangelho que começou a chorar: 
Lacrymis coepti rigare, mas não se diz quando acabou ou interrompeu as 
lágrimas, continuando-as ainda quando muitas vezes…204 

 

Sob a perspectiva de padre Bonucci, o reconhecer-se no pecado tem modelos 

bíblicos que podem ser seguidos. David e Maria Madalena formam dois grandes 

pecadores que, ao reconhecerem-se como tal, obtiveram a misericórdia de Deus. 

Mas, para alcançarem essa misericórdia, reconheceram seus pecados e, mais do que 

isso, são personagens que se reconheceram como seres humanos diante de seus 

pecados. 

Existe aqui a formulação de que, por meio dos exercícios, o indivíduo constrói 

a sua alma. Do Breve Aparelho para a Escola de Bem Morrer há uma sutil transição 

dos exercícios como instrumento de salvação coordenado pelo sacerdote para os 

exercícios como um instrumento de salvação individual. Assim, os exercícios são a 

garantia de que a alma encontrará a misericórdia de Deus por meio de um diálogo 

com os textos sagrados, os pensadores da Igreja e as personagens de Santos 

presentes na Bíblia. 

O bem morrer também é o momento da conversão. Por isso, para fundamentar 

ainda mais a ideia de construção da alma, padre Bonucci cita o processo de conversão 

de Santo Inácio de Loyola e o arrependimento do apóstolo Pedro após negar a Cristo 

três vezes. Assim, os exercícios são um diálogo que o indivíduo trava com Deus em 

                                            

203 Arantes, Adalgisa. Contribuição ao estudo da iconografia da morte na cultura artística luso-
brasileira.In: Rodrigues, Claudia e Lopes, Fábio. Op. Cit. pp. 179 
204 Bonucci, Antonio Maria. Op. Cit. p. 40. 



142 

 

 

meio ao reconhecer-se como um pecador ciente de que os seus pecados podem levá-

lo à segunda morte. Por isso, também, padre Bonucci insiste na meditação dos 

novíssimos. 

 
Repare-se que diz não nos lembremos somente do primeiro novíssimo, que 
é a morte, mas que nos lembremos de todos: novíssima porque o 
pensamento da morte então será proveitoso quando ele se acompanha a 
lembrança do juízo, que se segue depois da morte e atrás dos juízos a 
consideração daquela sentença formidável que se dará eterna pena, ou 
eterno prêmio.205 

 

Padre Bonucci inclui ainda na finalização deste argumento em relação à 

importância da meditação dos novíssimos: “por isso não se diz absolutamente 

novíssimo, mas novíssimo teu”.206 Não podemos considerá-los como abstratos, pois 

cada um de nós irá morrer e há de ser julgado e cada um de nós receberá uma 

sentença ou será condenado para o inferno se morrer em pecado ou será acolhido no 

paraíso se morrer na Graça de Deus, finalizando com uma frase de efeito. Aliás, os 

manuais são exemplares de frases de efeito: “os mortais não tem coisa mais certa que 

a sua morte e mais incerta que a sua hora” (palavras de São Bernardo a um jovem 

romano).207 

Padre José Aires projeta os pecados no corpo de Cristo e propõe ao cristão 

que medite sobre as chagas de Cristo, pois representam o sofrimento sacrificial de 

Deus na figura de Jesus Cristo para a remissão dos pecados humanos. Sendo assim, 

o exercício pede para que o fiel, em primeiro lugar, reconheça e exalte as dores das 

chagas de Cristo e, diante delas, se peça perdão dos pecados, ressaltando as chagas 

e as feridas que levaram Cristo à morte e o seu percurso até a morte foi a nossa 

possibilidade de salvação. Após essa meditação, padre Aires pede para rezar cinco 

Pais Nossos e uma Ave Maria em voz alta. 

José Aires é o único que descreve os exercícios que aconteciam todos os 

domingos no Colégio Jesuíta. Os exercícios duravam uma hora e começavam com a 

exposição do Santíssimo e, após orações e preleção do padre responsável, havia a 

meditação sobre a morte por meio da reflexão dos sacrifícios e dores de Jesus. Ao 

final, o padre traduziu esta oração. 

 

                                            

205 Ibidem, p. 82 
206 Ibidem 
207 Ibidem, p. 83 



143 

 

 

Deus que pela redenção do mundo quiseste nascer, ser circuncidado, 
reprovado pelos judeus entregue ao ósculo de Judas traidor, atado com 
prisões, levado como cordeiro inocente ao Sacrifício, ser presenteado 
indecentemente na presença de Aninás, Caifás, Pilatos e Heródes: ser 
acusado com falsas testemunhas, ser ferido com açoites e bofetadas, ser 
vexado com opróbrios, coroado de espinhos, ser ferido com a canna, ser 
vedado no rosto, despojado dos vestidos, ser pregado e levantado na cruz, 
colocado entre os ladrões, mortificado com fel e vinagre e ferido com uma 
lança, vós senhor, por essas falissimas penas, que eu indigno venero e por 
vossa santíssima cruz e morte livrai-me das penas do inferno e dignai-vos 
levar-me para onde levardes o bom ladrão crucificado juntamente convosco 
que com o Padre e o Espírito Santo vives e reinas por todos os séculos dos 
séculos. Amém.208 
 

3.2.3 Na busca pela vida eterna: são as ações que mobilizam a Misericórdia de 

Deus 

Diante do pecado que leva a segunda morte, é preciso buscar os caminhos 

para a vida eterna, o perdão de Deus. Para os três manuais, a misericórdia de Deus 

é mobilizada por meio de um diálogo estruturado na confissão, contrição e oração. 

Portanto, a misericórdia de Deus é mobilizada pela conduta do indivíduo e o exame 

de consciência é um procedimento de discernimento apresentado diante de Deus. 

Padre Estevão de Castro começa a abordar a misericórdia de Deus elencando 

que a sabedoria divina revela o perfil daquele que está pronto a socorrer, porém o 

socorro de Deus é a medida de sua justiça. Sendo assim, pedir o socorro de Deus é, 

para o padre Estevão, também sujeitar-se a sua justiça e contar com o seu perdão e 

cita ainda o Salmo 144: 

 
Bendito seja o SENHOR, minha rocha, que ensina as minhas mãos para a 
peleja e os meus dedos para a guerra; 
Benignidade minha e fortaleza minha; alto retiro meu e meu libertador és tu; 
escudo meu, em quem eu confio, e que me sujeita o meu povo. 
Senhor, que é o homem, para que o conheças, e o filho do homem, para que 
o estimes? 
O homem é semelhante à vaidade; os seus dias são como a sombra que 
passa. 
Abaixa, ó Senhor, os teus céus, e desce; toca os montes, e fumegarão. 
Vibra os teus raios e dissipa-os; envia as tuas flechas, e desbarata-os. 
Estende as tuas mãos desde o alto; livra-me, e arrebata-me das muitas águas 
e das mãos dos filhos estranhos, 
Cuja boca fala vaidade, e a sua mão direita é a destra de falsidade. 
A ti, ó Deus, cantarei um cântico novo; com o saltério e instrumento de dez 
cordas te cantarei louvores; 
A ti, que dás a salvação aos reis, e que livras a Davi, teu servo, da espada 
maligna. 

                                            

208 Aires, José. Op. Cit. pp. 44-45. 



144 

 

 

Livra-me, e tira-me das mãos dos filhos estranhos, cuja boca fala vaidade, e 
a sua mão direita é a destra de iniquidade, 
Para que nossos filhos sejam como plantas crescidas na sua mocidade; para 
que as nossas filhas sejam como pedras de esquina lavradas à moda de 
palácio; 
Para que as nossas despensas se encham de todo provimento; para que os 
nossos rebanhos produzam a milhares e a dezenas de milhares nas nossas 
ruas. 
Para que os nossos bois sejam fortes para o trabalho; para que não haja nem 
assaltos, nem saídas, nem gritos nas nossas ruas. 
Bem-aventurado o povo ao qual assim acontece; bem-aventurado é o povo 
cujo Deus é o Senhor.209 

 

Sendo assim, na vida e na morte a fortaleza de Deus está presente na 

existência humana. Portanto, é possível sempre contar com a sua misericórdia. 

Porém, se o Salmo 144 fala sobre a confiança que deve ser depositada em Deus, 

padre Estevão de Castro, na sequência, demonstra a misericórdia comprovada pela 

piedade expressa nas ações de Jesus Cristo. Mais uma vez, a figura de Maria 

Madalena (Lucas: 7) é evocada, como também a do ladrão na cruz (Lucas: 23) e, 

novamente, a do apóstolo Pedro (Lucas: 23) 

Logo após, padre Estevão de Castro expõe ao sacerdote a importância da 

confirmação ao moribundo da misericórdia de Deus, pois estas irão rebater as últimas 

tentações do inimigo acusador e prescreve, em forma de diálogo com o demônio, 

dizendo que se deve relembrar a Paixão de Cristo e também que o indivíduo irá 

confessar e que, na confissão, Deus perdoa as culpas e alivia as penas. Ainda na 

sequência, recebe-se a Santa Eucaristia — fortaleza de todos nós. 

Da mesma maneira é necessário demonstrar conforto àquele que morre. 

Portanto, diante da inevitabilidade da morte, além de mobilizar a misericórdia de Deus, 

é necessário argumentar com o enfermo que ele está deixando as coisas terrenas 

para conquistar as coisas eternas e que confie nas obras de Cristo dispondo-se para 

bem morrer e, aparelhado para isto, alcançará do Senhor Grandes bens.210 

Padre Bonucci enuncia a importância dos exercícios remotos como um 

caminho da salvação, lembrando que ele acredita que não é possível deixar tamanho 

empreendimento para os últimos instantes da vida. Sendo assim, quanto aos 

exercícios remotos, classifica-os da seguinte maneira: o primeiro exercício é o da 

pureza da consciência na vida purgativa, o segundo da pureza de intenção na vida 

                                            

209 Castro, Estevão. Op. Cit.p. 45. 
210 Ibidem, p. 51. 



145 

 

 

iluminativa e o terceiro da conformidade da vontade humana com a divina na vida 

unitiva. 

Acrescenta que o primeiro exercício aparta-nos dos pecados, o segundo tem 

por objetivo nos aproximar de Deus, cultivando o interior de nossa alma, e o terceiro 

é aquele que nos coloca em intimidade com Deus. Esses exercícios são para alma, 

tendo em vista que após a nossa morte o que nos resta é alma e uma alma fiel, 

obediente e intimamente unida a Deus iria sobreviver à morte. Para fundamentar este 

argumento, cita o profeta Isaías e o apóstolo Paulo. 

 
E dirás naquele dia: Graças te dou, ó SENHOR, porque, ainda que te iraste 
contra mim, a tua ira se retirou, e tu me consolas. 
Eis que Deus é a minha salvação; nele confiarei, e não temerei, porque o 
SENHOR DEUS é a minha força e o meu cântico, e se tornou a minha 
salvação. 
E vós com alegria tirareis águas das fontes da salvação. 
E direis naquele dia: Dai graças ao Senhor, invocai o seu nome, fazei notório 
os seus feitos entre os povos, contai quão excelso é o seu nome. 
Cantai ao Senhor, porque fez coisas grandiosas; saiba-se isto em toda a 
terra. 
Exulta e jubila, ó habitante de Sião, porque grande é o Santo de Israel no 
meio de ti.211 
Mas o que se ajunta com o Senhor é um mesmo espírito.212 
 

Existe nessa formulação também a ideia de que, por meio dos exercícios, o 

indivíduo constrói a sua alma. Portanto, no texto aparece a produção de um ideal de 

alma que merece estar na presença da misericórdia de Deus. A imagem do Deus 

misericordioso é recorrente nos manuais. Por isso, é importante demonstrar como 

esses autores, em primeiro lugar, fundamentam a imagem do Deus misericordioso e 

como os manuais demonstram os critérios para se chegar ou conquistar a misericórdia 

de Deus. 

Os exercícios garantem que a alma que encontrará a misericórdia de Deus, 

enquanto que os textos sagrados e os pensadores da Igreja garantem aos indivíduos 

a existência da misericórdia divina. 

 
Hora para que entremos a prática desses exercícios como uma resolução 
digna de um peito verdadeiramente cristão, aconselhemo-nos com a nossa 
morte seguindo os prudentíssimos ditames do Santo Angélico Doutor Santo 
Tomás e de Santo Ignácio fundador da Companhia de Jesus.213 

 

                                            

211 Isaías 59:12. Disponível em https://www.bibliaonline.com.br/ .Acesso em 12 de Abril de 2018. 
212 1Coríntios 6: 7 . Disponível em https://www.bibliaonline.com.br/ .Acesso em 12 de Abril de 2018. 
213 Ibidem, p. 23. 

https://www.bibliaonline.com.br/
https://www.bibliaonline.com.br/


146 

 

 

Sob o mesmo ponto de vista, ainda pergunta ao fiel: ultimamente que homem 

não quer a morte dos justos? E cita Números 23:10 e Eclesiastes 3:1-22 para 

exemplificar o que é a morte dos justos. A morte dos justos, segundo o Espírito Santo, 

é viver conforme a vontade divina e estar sempre à disposição dessa vontade, tendo 

convicção de que o tempo de Deus conduz todas as coisas. 

 
Quem contará o pó de Jacó e o número da quarta parte de Israel? Que a 
minha alma morra da morte dos justos, e seja o meu fim como o seu.214  
Tudo tem o seu tempo determinado, e há tempo para todo o propósito debaixo 
do céu. 
Há tempo de nascer, e tempo de morrer; tempo de plantar, e tempo de 
arrancar o que se plantou; 
Tempo de matar, e tempo de curar; tempo de derrubar, e tempo de edificar; 
Tempo de chorar, e tempo de rir; tempo de prantear, e tempo de dançar; 
Tempo de espalhar pedras, e tempo de ajuntar pedras; tempo de abraçar, e 
tempo de afastar-se de abraçar; 
Tempo de buscar, e tempo de perder; tempo de guardar, e tempo de lançar 
fora; 
Tempo de rasgar, e tempo de coser; tempo de estar calado, e tempo de falar; 
Tempo de amar, e tempo de odiar; tempo de guerra, e tempo de paz. 
Que proveito tem o trabalhador naquilo em que trabalha? 
Tenho visto o trabalho que Deus deu aos filhos dos homens, para com ele os 
exercitar. 
Tudo fez formoso em seu tempo; também pôs o mundo no coração do 
homem, sem que este possa descobrir a obra que Deus fez desde o princípio 
até ao fim. 
Já tenho entendido que não há coisa melhor para eles do que alegrar-se e 
fazer bem na sua vida; 
E também que todo o homem coma e beba, e goze do bem de todo o seu 
trabalho; isto é um dom de Deus. 
Eu sei que tudo quanto Deus faz durará eternamente; nada se lhe deve 
acrescentar, e nada se lhe deve tirar; e isto faz Deus para que haja temor 
diante dele. 
O que é, já foi; e o que há de ser, também já foi; e Deus pede conta do que 
passou. 
Vi mais debaixo do sol que no lugar do juízo havia impiedade, e no lugar da 
justiça havia iniquidade. 
Eu disse no meu coração: Deus julgará o justo e o ímpio; porque há um tempo 
para todo o propósito e para toda a obra. 
Disse eu no meu coração, quanto a condição dos filhos dos homens, que 
Deus os provaria, para que assim pudessem ver que são em si mesmos como 
os animais. 
Porque o que sucede aos filhos dos homens, isso mesmo também sucede 
aos animais, e lhes sucede a mesma coisa; como morre um, assim morre o 
outro; e todos têm o mesmo fôlego, e a vantagem dos homens sobre os 
animais não é nenhuma, porque todos são vaidade. 
Todos vão para um lugar; todos foram feitos do pó, e todos voltarão ao pó. 
Quem sabe que o fôlego do homem vai para cima, e que o fôlego dos animais 
vai para baixo da terra? 

                                            

214 Disponível em : https://www.bibliaonline.com.br. Acesso em 14 de Maio de 2018. 

https://www.bibliaonline.com.br/


147 

 

 

Assim que tenho visto que não há coisa melhor do que alegrar-se o homem 
nas suas obras, porque essa é a sua porção; pois quem o fará voltar para ver 
o que será depois dele?215 

 

Em torno da busca pela morte dos justos, padre Bonucci continua sua 

argumentação reforçando a importância dos exercícios nesta busca. Assim, responde 

aos que argumentam que os exercícios — arrependimento das culpas; desprezo pelo 

temporal; estima do eterno; pobreza de espírito, amor aos inimigos e afetuosa 

dependência de Deus — são atitudes de santos e não de pessoas entregues a vida 

secular. No entanto, padre Bonucci diz que não. Essas atitudes cabem a ambos na 

medida em que creem no mesmo evangelho. 

O caminho da salvação para ele continua sendo o reconhecimento do 

sofrimento de Cristo e seu sacrifício na cruz e, por isso, narra detalhadamente como 

os exercícios na prática focavam nas Chagas de Cristo. Em cada uma delas, uma 

pausa para meditação, seguida de 5 Pai Nosso e Cinco Ave Maria, acrescidas da 

oração de São Francisco Xavier oferecidas às cinco Chagas de Cristo. 

Como já apontamos anteriormente, padre José Aires transcreve todo o 

exercício em português. Dessa forma, coloca as questões fundamentais do exercício. 

A primeira oração que diz o sacerdote em nome de todos: louva a Deus, Purifica seu 

coração; Ilumina meu entendimento e ascende meu afeto. 

A oração do sofrimento da Virgem traz em si a ideia de empatia: tenho como 

cristão que me compadecer com a sua dor, que é o sofrimento da mãe, que aparece 

como a razão para venerar a morte do meu senhor e para que o leitor coloque no meu 

coração as chagas de Cristo. 

A partir da ideia de alteridade, Padre José retoma o discurso do perdão em 

torno dos exercícios e sua eficácia. Somente no momento em que o leitor, ou, no caso, 

o fiel, conseguir se colocar no lugar de Cristo e imaginar seu sofrimento é que poderá 

alcançar o entendimento do sacrifício. Também reforça o argumento com a imagem 

da Virgem Maria traspassada pela espada do sofrimento de seu filho.216 

                                            

215 Ibidem.  
216 Aires, José. Op. Cit. 60. 



148 

 

 

3.2.4 O Exame de Consciência: no roteiro da busca pela salvação, ter 

discernimento é fundamental. 

Padre Estevão de Castro prescreve ao sacerdote um roteiro para aplicar ao 

enfermo o sacramento da confissão particular. A primeira pergunta a ser feita é se o 

moribundo está disposto a se confessar, lembrando a ele que está poderia ser a sua 

última confissão, e também adverte ao sacerdote que sua função é ajudar alguém a 

bem morrer fazendo-lhe questões que o direcione (por isso no título do manual a 

palavra direção) a elaborar um bom exame de consciência.217 

Assim, apresenta um modelo de exame de consciência. No caso de seu 

manual, esse exame é feito no contexto do último instante. Dessa maneira, é preciso 

rememorar com o enfermo o tempo de sua última confissão e pedir para que, para 

cada pecado, lembre-se de também dizer quantas vezes o cometeu e, se não o 

cometeu diretamente, se por acaso ajudou alguém a cometê-lo. Salienta ao sacerdote 

que não induza o enfermo — que está em agonia — a contar histórias pedindo a ele 

que fale somente o necessário e que não jogue a culpa no outro. Mas, acima de 

qualquer coisa, o fiel deve ocupar-se com os atos de amor a Deus. 

A segunda parte da confissão é a contrição dos pecados. Não é necessário que 

tenhamos dor por cada pecado em si. Basta que, posto todos em mente diante dos 

olhos e que nos arrependamos e peçamos perdão a Deus. Logo em seguida, padre 

Estevão de Castro elenca de todos os mandamentos e, a partir deles, como se formula 

o pecado, ou seja, ele arrola todas as formas possíveis de alguém romper com o 

primeiro mandamento e assim sucessivamente. Esse procedimento evidencia a 

condução para que o leitor, por meio desta, consiga ter um modelo para o seu exame 

de consciência.218 

Após o exame de consciência, são necessários os atos de contrição e atrição, 

em que, de acordo com o padre Estevão de Castro, a contrição é a dor e o 

reconhecimento dos pecados como ofensas a Deus a quem humildemente se deve 

amar. 

Portanto, após o doente ter praticado o ato da confissão, a segunda coisa que 

deveria fazer que pudesse morrer a qualquer momento era o seu testamento, por isso 

                                            

217 Catro, Estevão. Op. Cit. p 55 
218 Ibidem. p. 84. 



149 

 

 

recomenda padre Estevão ao sacerdote: sem esperar que insinuações de rodeios ou 

palavras equívocas, avisem do estado ou perigo em que está ele ao se aparelhar para 

dispor de sua casa, pagar o que deve fazer o testamento e restituir o mal. 

É muito importante observar que a questão dos testamentos está presente nos 

três manuais. Inclusive, os três apresentam modelos de como elaborar corretamente 

os testamentos. Porém, aparecem como um item em meio a todo o aparato espiritual 

que compõe o ideário do bem morrer. 

Assim, prescreve padre Estevão ao sacerdote que deva procurar saber do 

moribundo se fez o seu testamento e, tendo feito, passará por este capítulo. Caso não 

tenha feito, avisa-o que o faça com quem lhe pareceu, como este modelo que indica, 

ou seja, que o moribundo examine de forma equitativa como irá dispor seus bens tanto 

aos serviços espirituais quanto às instituições temporais, que o confessor ajude o 

moribundo nesse momento de reflexão sobre a disposição de seus bens, porém, essa 

disposição jamais deve ser por indução do confessor.219 

O exame de consciência também ocupa parte substancial do manual de padre 

Bonucci. Obviamente, a contrição é o caminho para a salvação e o seu exercício 

garante a promessa de Deus e dá exemplos por meio do modelo da confissão 

 
A confissão para ser boa substancialmente consistes na dor já dita e no firme 
propósito de não pecar mais. Se pois, quiserdes que o demônio tenha medo 
da vossa confissão, fazei o muito antes que dela tenhas o propósito tão eficaz 
de emenda que vos estimule a dizer: Quero por amor de meu Deus emendar-
me, quero. E vede que não basta que digais: quisera emendar-me; haveis de 
dizer: quero, quero resolutamente emendar-me. Pedir a Deus que emendar-
se seja tão profundo que o impeça de pecar novamente e cair nas armadilhas 
do demônio.220 

 

Padre Bonucci traça um perfil humano sujeito a tentações e, a partir desta ideia 

de sujeição, elabora um estudo do que denominaríamos contemporaneamente de a 

psiquê que se expressa no elenco de comportamentos que o padre, em seu 

argumento, aproxima um do outro como se fossem complementares: culpa, virtude, 

arrependimento, amor e modelos de conduta ligada ao eterno a Deus, com o grande 

objetivo de salvação da alma. 

É preciso força de vontade, insiste padre Bonucci. A vontade humana e a 

vontade Divina devem-se complementar e a base dessa relação de mutualidade é o 

                                            

219 Ibidem. p. 190. 
220 Bonucci, Antonio Maria. Op. Cit. p. 44 



150 

 

 

amor de Deus, que suscita no fiel a obediência que irá ajudá-lo a dominar seus 

sentidos, principalmente os olhos que são as janelas da alma e com eles e por meio 

deles é que primeiramente pecamos. 

Por isso, o exame de consciência é fundamental antes da confissão. Padre 

Bonucci sugere que se ponha nele a diligência e aplicação de que os homens 

prudentes costumam pôr nos negócios mais graves. Assim, divide o exame de 

consciência em cinco partes: primeira, dar Graças a Deus; segunda, pedir iluminação 

para vencer as trevas; terceira, pedir discernimento para lembrar-se de todas as faltas; 

quarta, depois de rememorá-las, coragem para matar todos os pecados; quinta, 

propor com toda a confiança na ajuda divina para romper com todas as possibilidades 

de pecar novamente. 

3.3 Uma linhagem inaciana: os manuais como exercícios de bem morrer e sua 

atualidade. 

Acreditamos ter demonstrado que cada um dos Manuais da Boa Morte tem uma 

característica peculiar referente ao período específico em que foi escrito — entre os 

séculos XVII e XVIII — e, de acordo com a avaliação das necessidades de seu autor. 

Mesmo assim, fica evidente um objetivo primordial: reforçar a fé na Santa Eucaristia, 

na Santa Cruz e na Virgem Maria, sem os quais ninguém iria alcançar uma boa morte. 

A morte assim configura o centro deste projeto de evangelização de conversão que 

obedece a determinados preceitos que são construídos em torno deste trinômio da fé. 

Os preceitos ou as prescrições escritas e descritas por esses manuais são 

reveladores de um projeto de religiosidade que se desenvolve no Brasil em torno da 

Boa Morte ou do Bem Morrer. Assim, pelas temáticas elencadas que ressaltam dos 

manuais, pudemos acompanhar as dinâmicas da elaboração do conceito de Bem 

Morrer no Brasil, como um exercício que requer disciplina na tarefa de dedicar-se a 

pensar na morte; o pensar na morte conduz a uma profunda reflexão sobre a vida; 

essa reflexão é construída por meio da simbologia religiosa que se estrutura em torno 

dos sacramentos — confissão e comunhão. 

A confissão, no processo desse exercício espiritual, é, por excelência, um 

exercício de autoconsciência a partir do padrão de moral e de comportamento dentro 

dos preceitos do cristianismo ou do que denominamos moral judaico-cristã, no caso 



151 

 

 

dos 10 mandamentos e dos pecados capitais que roteirizam esse processo de 

autorreflexão, tão cara à confissão. 

Além disso, o culto a um trinômio Santa Eucaristia, Cruz e Imagem da Virgem 

Dolorosa é o centro da estrutura cristã e do projeto de evangelização da Companhia 

de Jesus. Os manuais, em termos gerais, expressam os novíssimos, mas não 

abordam textualmente imagens do céu ou do inferno e nem mesmo do purgatório. 

Eles se restringem a nomeá-los como o destino humano pós mortem. 

Acreditamos, acima de tudo, que os manuais respondem a questões cruciais 

suscitadas pela morte, como a preocupação com o último instante. Talvez, a mais 

angustiante de todas as questões existenciais seja a de que ninguém deve morrer 

sozinho. Para bem morrer é necessário ajuda, estar na companhia de alguém que 

possa conduzir as reflexões suscitadas pelos últimos momentos da vida e que possam 

levar o indivíduo preparado ao encontro de seu juízo. 

Outra questão fundamental respondida pelos manuais, não é bem uma 

questão, mas uma premissa. A morte não se opõe a vida. Na verdade, a morte não é 

o fim, pois a alma é imortal e, sendo assim, se o indivíduo teve uma existência de 

acordo com as normas de Deus, lhe é garantida a eternidade de alma. 

 
A afirmação invariante de que a morte não se opõe à vida, mas ao 
nascimento, encontrada em todas as sociedades e todas as culturas, constitui 
sempre um elemento chave do que denominamos religiões. Trata-se da 
expressão consciente, da formulação pelo pensamento da consciência e por 
meio da consciência da negação da morte como um fim definitivo da vida.221 

 

Dessa forma, está subjacente nos manuais que a morte é um processo de 

transição desta para outra vida e cabe ao indivíduo escolher como irá querer viver na 

eternidade. Dessa escolha também resulta a forma como será a sua morte; se a opção 

for por uma boa morte, os manuais se lhe apresentam como os caminhos para atingi-

la. 

O ideário do bem morrer é uma confluência de uma série de situações das 

quais esses documentos didáticos são parte significativamente importante. A sua 

estrutura dialogal coloca o indivíduo diretamente em contato com Deus que, por sua 

vez, comunica-se com o indivíduo por meio dos textos sagrados retirados tanto do 

Antigo quanto do Novo Testamento. É possível ao leitor praticante dos exercícios de 

                                            

221 Godelier, Maurice. Op. Cit. p. 40 



152 

 

 

bem morrer receber mensagens e advertências divinas por meio dos textos citados 

pelos padres. Esses textos, como indicamos, trazem algumas temáticas caras ao bem 

morrer, tais como a reflexão sobre a condição do ser humano como pecador, as 

manifestações da misericórdia e da graça de Deus. 

Indubitavelmente, os manuais de bem morrer podem ser compreendidos como 

mais que instrumentos de coerção social que tiveram por objetivo final instrumentalizar 

o medo da morte e manejá-lo como forma de controle da mentalidade da sociedade 

brasileira da colônia até meados do Império. Os manuais podem também ser 

interpretados como documentos que sistematizam questões profundas da existência 

humana e as respondem por meio da simbologia religiosa a qual se vinculam. 

Comungamos com Maurice Godelier que as respostas dadas pelas religiões diante da 

morte são várias. O que, na verdade, são invariantes são as perguntas. 

Dessa forma, para concluir, é importante frisar que os manuais aqui 

apresentados estão inseridos numa linhagem inaciana que busca, no exercício da 

autoconsciência, um vínculo com Deus. Os manuais, como já apontamos 

anteriormente, não respondem às questões suscitadas pela morte por meio das 

impressões destes padres. As respostas estão fundamentadas na experiência 

produzida pela leitura e reflexão do texto sagrado. 

Em sua tese de doutorado, Teologia e Literatura como Teopatodiceia: Em 

busca de um pensamento teológico poético, Alexis Villas Boas Oliveira Mariano222 

procura discutir o sentido da vida ou patodiceia a partir da logoteoria de Viktor Emmil 

Frankl.223 A perspectiva do autor é abrir caminho para uma contribuição da Teologia 

na discussão levantado por Frankl em relação às questões sobre a busca humana 

pelo sentido da existência. Dessa forma, Alexis Villas Boas Oliveira Mariano acredita 

que é possível discutir com Frankl em função da possibilidade da construção da 

teopatodiceia. Para tanto, fundamenta seus argumentos no pensamento do teólogo 

alemão Karl Rahner (1904-1984), que, por sua vez, através da análise da lógica de 

conhecimento existencial extraída da teologia dos Exercícios Espirituais de Santo 

                                            

222 Mariano, Alexis Villas Boas Oliveira. Teologia e Literatura como Teopatodiceia: Em busca de um 
pensamento teológico poético. Tese de Doutorado. Programa de Pós-Graduação em Teologia. 
Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro. 2013. 
223 Viktor Emmil Frankl (1905-1997) é referenciado no segundo capítulo desta tese, este autor é 
importante âncora para inúmeros trabalhos em Ciência da Religião, principalmente em trabalhos que 
discutem a morte e seus sentidos na área de psicologia da religião. 



153 

 

 

Inácio de Loyola, procura evidenciar a existência cristã presente em sua antropologia 

teológica. 

 
Para Karl Rahner Santo Inácio é um radical existencialista cristão e o 
protótipo de uma época em mudança vendo nos Exercícios Espirituais ‘uma 
lógica de conhecimento existencial’, portanto, a partir da experiência da 
oração como movimento divino no humano que expressa sua busca de 
sentido, mediante o qual esse conhecimento mistagógico provém como 
resposta “Deus e a sua graça unicamente”. Isto se faz com que a mística 
inaciana seja propicia no século XX, especialmente pela situação individual, 
porém não individualista, como ponto de partida dos exercícios em busca de 

sentido da vida.224 
 

De acordo com o autor, Karl Rahner procura demonstrar que o fato dos 

Exercícios Espírituais pertencerem ao conjunto da literatura mística do século XX, 

exige uma razão para apreender de que forma a mistagogia Inácio-rahneriana pode 

ser considerada a chave existencial, como gnose, como processo de conhecimento 

que denomina de logopático “por sua capacidade de mover afetos (phatos) rumo ao 

que dê sentido à vida humana (logos) se concretizando em um projeto de vida (práxis) 

como (re)invenção da própria existência (poésis)”.225  

Acreditamos que podemos considerar os Manuais de Bem Morrer que 

analisamos sob esta perspectiva, na medida em que elaboram respostas existenciais 

quando propõem o autoconhecimento por meio do exame de consciência e da 

confissão que colocam perguntas básicas como “quem sou eu?” e “como dirigi minha 

vida até aqui?” 

Trabalham afetos no manejo de símbolos sagrados suscitando emoções de 

comoção como o sofrimento de Cristo na cruz ou a imagem da Virgem Maria 

traspassada com a espada no coração diante da morte do filho. Essa comoção leva o 

indivíduo a pensar a razão de sua existência diante de um Deus que se sacrificou pela 

salvação de uma humanidade pecadora e, ao final, propõe uma reinvenção da vida, 

diante da morte, por meio da prática dos exercícios de bem morrer. 

Por justamente tratarem de questões invariantes em relação à morte somada a 

uma reflexão sobre a existência humana, acreditamos na longevidade do ideário de 

bem morrer. Uma prática que existe além da secularização da sociedade brasileira 

                                            

224 Mariano, Alexis Villas Boas de Oliveira. Op. Cit. p. 179. 
225 Ibidem. pp. 179-180. 



154 

 

 

após a proclamação da república subsistindo aos processos de modernização 

econômica em muitas localidades brasileiras. 

No entanto, a questão mais significativa em relação ao ideário do bem morrer 

deve-se ao fato de que a medicina em nossa contemporaneidade esteja em busca 

deste ideário como processo de enfrentamento da morte e não somente pelo lado dos 

pacientes, mas envolvendo toda a equipe de profissionais que em seu cotidiano lidam 

com a morte, como demonstramos no segundo capítulo desta tese.  

Assim, retomamos a provocação citada anteriormente no site Rede Humaniza 

SUS226, que chama a urgência para construção de espaços para o aprendizado que 

são exíguos devido à ausência de um projeto socializador diante da morte ao mesmo 

tempo que apela para necessidade urgente de um projeto que reinvente a imagem da 

morte pelo registro absolutamente negativo como as representações de caveiras, 

corpos em decomposição, mundo atormentado por zumbis. 

Nesse processo de reumanização da morte, os conteúdos religiosos assumem 

papel central, nada mais “ideal” do que a ideia de uma Boa Morte, esse ideal pode 

não garantir que morrermos bem, mas sua prática disseminada ao longo de séculos 

nos ritos que as Irmandades Religiosas no Brasil produziram e legaram como 

aprendizado da morte ainda possui o significado de bem morrer para os vivos, mesmo 

em lugares onde essa prática gradativamente se esvai como veremos no próximo 

capítulo.  

                                            

226 Disponível em: www.redehumanizasus.net. Acesso em 01 de setembro de 2016 

http://www.redehumanizasus.net/


155 

 

 

4 O INNECLESIAMENTO DA MORTE 

4.1 A morte como acontecimento: as sutilezas da Boa Morte. 

Há mais de 70 anos, a Pinhal Rádio Clube227 transmite notas de falecimento. 

As narrativas destas notas são sempre acompanhadas ao fundo pelo som do badalar 

dos sinos da Igreja Matriz do Divino Espírito Santo e Nossa Senhora das Dores numa 

clara referência ao tempo em que os sinos da Igreja repicavam para avisar o 

falecimento de alguém. O tom do narrador é sempre grave e solene ao comunicar o 

falecimento da pessoa. A nota sempre traz a identificação do falecido e de sua família, 

quem são seus parentes mais próximos (pai, mãe e/ou cônjuges). Em seguida, é 

anunciado o local e o horário do sepultamento e fica, assim, comunicado o convite 

público para o sepultamento. 

As notas de falecimento são parte integrante do cotidiano da cidade de Espírito 

Santo do Pinhal (SP) e, além da transmissão pela rádio local, são afixados, nos 

frontispícios de padarias e casas lotéricas que ficam ao redor da praça central e, 

consequentemente, da Igreja Matriz, pequenos folhetos que reproduzem as mesmas 

informações da nota de falecimento transmitida pela rádio. A consulta pública às notas 

de falecimento é uma cena corriqueira, pois os transeuntes normalmente param para 

lê-las e sempre há um grupo em torno dessas notas comentando algo a respeito do 

falecimento (acontecimento) ou mesmo se indagando os motivos ou as causas que 

levaram aquela pessoa à morte. 

O que pensar a respeito da cena descrita, que mobiliza uma comunidade em 

torno da morte no adentrar do século XXI? Por que essa comunidade faz questão de 

publicizar o falecimento de uma pessoa e não somente deixá-lo público, mas produzir 

algum tipo de conversa em torno da morte? Teria esta comunidade uma satisfação 

mórbida? Ou essa forma de compartilhar o fim da existência de um de seus membros 

talvez tenha uma trajetória mais intrigante do que podemos supor? 

A princípio, ao depositar o olhar sobre essas cenas, conseguimos afirmar que, 

para essas pessoas, a morte é um acontecimento. No entanto, que tipo de 

acontecimento e qual significado ou quais significados podemos extrair deste 

acontecimento? A partir destes significados, como podemos trazer outra dimensão 

                                            

227 Pinhal Rádio Clube AM 1520. 



156 

 

 

para os estudos sobre a morte no Brasil? Esse acontecimento não é um 

acontecimento midiático228. Apesar de ser transmitido pela rádio local, é um 

acontecimento que faz parte do cotidiano social, que mobiliza a comunidade em torno 

de expressões religiosas por ser a morte do próximo. 

Por isso, este capítulo trata da morte como acontecimento, como um 

acontecimento religioso, informado, experimentado e vivenciado a partir e por meio 

de elaborações religiosas, numa religiosidade que possui uma história, que se 

constituiu em tradição e que representa a cosmovisão da sociedade brasileira a 

respeito da morte. 

O filósofo Michel Foucault, no livro O que é iluminismo?, ao discutir com 

Emanuel Kant sobre a noção de acontecimento e transformação no interior da história 

da humanidade, afirma que não é suficiente que se siga a trama teleológica que a 

ideia de progresso torna possível. Nesse caminho, é fundamental encontrar e isolar 

no interior da história, um acontecimento que tenha valor de signo e, neste sentido, 

aponta a revolução como signo. 

 
Signo de quê? Signo da existência de uma causa, de uma causa permanente, 
que ao longo de toda a história guiaram os homens pela via do progresso. 
Causa constante da qual se deve mostrar que agiu todas as vezes, que atua 
no presente e que atuará posteriormente. O acontecimento, em 
consequência, que nos permite decidir se há progresso (e mesmo assim isso 
é duvidoso), será um signo “rememortium”, “demonstratirium” e 
“pronosticum”. É preciso que este seja um signo que mostra que isto tem sido 
sempre como é (é o signo rememorativo), um signo que mostre que as coisas 
se passam assim também (é o demonstrativo) que enfim mostre que as 
coisas permanecerão assim (signo prognóstico).229 

 

Licenças a parte a dois grandes filósofos, acreditamos que morte tenha maior 

valor de signo de transformação e, ao mesmo tempo, de permanência do que 

quaisquer outros acontecimentos na vida humana e, por isso, partirmos desta ideia da 

morte como um acontecimento sempre atual que constrange a um eterno diálogo da 

humanidade com a essência de sua existência, que é a busca por um ou por inúmeros 

sentidos da vida. Esse diálogo com a morte que se desenrola através do tempo é, 

                                            

228 A morte se torna um acontecimento em nossa contemporaneidade quando é revestida por uma 
catástrofe e, normalmente, quando esta catástrofe provoca mortes em massa, como terremotos, 
quedas de aviões de passageiros, furacões etc. Ou então, quando alguma personagem de destaque 
midiático falece, mas também existe a exploração midiática da morte cotidiana suscitada pela violência. 
No entanto, todas essas mortes passam pelos meios de comunicação de massa, provocam comoções 
e rapidamente são esquecidas. 
229 Foucault, Michel. O que é o Iluminismo? in: Carlos Henrique Escobar (org.). Dossiê. Rio de 
Janeiro: Taurus, 1984. 



157 

 

 

com toda certeza, o mais produtivo diálogo que o ser humano pode travar individual e 

coletivamente. Portanto, a morte tem o valor de signo para a humanidade. 

Esse valor de signo de transformação comporta alguns significados 

importantes, como a ideia de que as pessoas devem morrer bem. Esse morrer bem é 

um conceito e uma prática religiosa que se constrói num habitat, num território material 

e espiritual que ancora a vida. É um processo que chamamos de inneclesiamento. 

Não criamos essa conceituação, mas sim a tomamos de empréstimo do historiador 

Michel Lauwers230, que estuda o inneclesiamento nas sociedades setentrionais 

europeias em torno do trinômio: Lugar de Culto, Zona Funerária e Habitat. 

 
Falar do nascimento dos cemitérios no Ocidente medieval remete, portanto, 
a se interrogar sobre a Igreja. Aqui também o vocabulário se mostra um 
excelente guia. Na língua latina da Idade Média, a palavra Eclésia designava 
a sociedade espiritual constituída pelo conjunto dos cristãos, mas significava 
igualmente o edifício eclesial e ainda — mais raramente, é verdade — a 
instituição e a hierarquia eclesiástica. Tal polissemia se encontrava, de certo 
modo, legitimada pelas Sagradas Escrituras, como atesta a palavrada de 
Cristo que registra o evangelista Mateus: “Tu és Pedro, e sobre esta pedra 
edificarei a minha Igreja”. (Mateus 16, 18). Et ego dico tibi quia tu es Petrus, 
et super hac petram aedificabo Eclesiam meam: a Igreja aqui nomeada se 
remete, com certeza, à comunidade de crentes, mas também à ideia de uma 
hierarquia (fundada sobre a função privilegiada de Pedro) e à imagem de uma 
construção material (a exemplo do Templo de Jerusalém, construído sobre a 
rocha).231 

 

O conceito de inneclesiamento nasceu de uma análise histórica muito 

especifica entre a Antiguidade tardia e a Alta Idade Média. No entanto, a ideia de que 

há uma construção social em torno da Eclésia é um fato tanto na Europa quanto nos 

países colonizados pelo Catolicismo Europeu e não custa ao pesquisador refletir 

sobre esse processo da vida em torno desse marco e ampliá-lo em torno da vida 

espiritual que construiu na formação dos municípios brasileiros. Concordamos com 

Lauwers que o inneclesiamento ultrapassa polissemicamente a vida institucional e, 

por isso, acreditamos que, no caso do Brasil, comporte também o ideário de Bem 

Morrer e que essa conjunção caracteriza o ethos religioso brasileiro. 

Esse processo está atavicamente ligado à capacidade da Igreja Católica de 

perpassar a vida social brasileira e não reside no fato de acomodar-se ao ethos da 

sociedade em que se inseria, mas na sua capacidade de produzir esse ethos como 

                                            

230 Lauwers, Michel. Op.Cit. 
231 Lauwers, Michel. Op. Cit. p. 21 



158 

 

 

tom, caráter e qualidade de vida232 por meio e em torno do processo de 

inneclesiamento. 

4.2 Inneclesiamento: entre a Eclésia e o Cemitério 

O historiador francês analisa um modo especifico de ocupação territorial que 

denomina de innecclesiamento, ou seja, um processo de territorialização coordenado 

pela Igreja Católica em torno do trinômio: lugar de culto, zona funerária e o habitat. 

Mantendo as devidas distâncias entre os locais estudados por Lauwers e a sociedade 

brasileira, é possível demonstrar que, no Brasil do século XIX, ocorreu um processo 

que também podemos denominar de inneclesiamento, tendo em vista que a formação 

dos povoados se construía em torno de uma Igreja, na verdade em torno da Eclésia, 

e a legitimidade, a existência desse povoado como tal só se concretizaria após o aval 

de pároco. 

 
Edificação de lugares de culto protegidos, sacralização de zonas funerárias 
que lhes eram adjacentes, atração e fixação de populações em volta desses 
locais sagrados: mais do que um incastellamento há tempos descritos pelos 
mediavalistas — reordenamento do espaço e dos vínculos sociais em torno 
do castelo —, foi um lento processo de inecclesiamento que parecer ter 
caracterizado a ocupação do solo ao longo da Idade Média. O tropismo 
exercido pelas Igrejas e pela terra cemiterial repousava sobre a imagem da 
Ecleisa feita de todos os fiéis, vivos e defuntos, e identificada ao corpo 
social.233 

 

Consideramos que o processo de construção da vida social em torno da Eclésia 

no decorrer da formação dos municípios brasileiros durante o Império é um fator 

importantíssimo a ser considerado por uma pesquisa que pretende compreender os 

significados sociais que a boa morte representa, pois partimos da hipótese de que a 

vida social construída em torno das Igrejas se refere também à formação de uma 

sociedade espiritual, no caso uma sociedade construída a partir de uma comunidade 

de cristãos católicos. 

Sem dúvida alguma, são as representações que esta comunidade elabora em 

torno da vida e da morte que produzem suas memórias, histórias e pertencimentos a 

partir das relações que criam em torno de suas crenças religiosas, tornando 

“verdadeiras” coisas que sua visão de mundo descreve: 

 

                                            

232 Geertz, Clifford. Op. Cit. p. 93 
233 Ibidem, p. 339. 



159 

 

 

Essa demonstração de uma relação significativa entre os valores que o povo 
conserva e a ordem geral da existência dentro da qual ele se encontra é o 
modelo essencial de todas as religiões, como quer que esses valores ou essa 
ordem sejam concebidos.234 

 

Portanto, torna-se necessário abrasileirar o processo de inneclesiamento e 

ampliá-lo para além das vicissitudes da instituição Igreja, colocando-o como referência 

de morte e de vida presente no cotidiano de uma sociedade num duplo processo de 

espiritualização e espacialização dos vínculos sociais que, no caso da chamada 

cristandade ocidental, é formulado num determinado contexto histórico, como 

demonstra o trabalho de Lauwers, e que, no caso do Brasil, também é formulado num 

contexto histórico deve ser pensado por meio de suas especificidades. 

 
Portanto, foi tardiamente, na época em que as populações se agrupavam de 
modo sistemático, ao redor das igrejas e dos cemitérios, que os clérigos 
forjaram definições e imagens suscetíveis de conciliar as duas dimensões da 
Eclésia: a ideia de uma vasta comunidade espiritual, englobando o conjunto 
da sociedade, e a existência de um domínio de edifícios e terras funerárias 
que polarizavam a organização social.235 

 

Em nossa concepção, o conceito de inneclesiamento pode ser manejado para 

ajudar a compreender os processos pelos quais a Igreja Católica, gradativa e 

cotidianamente, tornou-se referência na produção de modelos de e para a vida, 

sintetizando uma cosmovisão da vida e da morte no Brasil. No entanto, esse processo 

no Brasil se deu de forma similar aos das narrativas de Lauwers em relação ao caso 

da Europa Ocidental, pois, aqui no Brasil a Igreja Católica foi também uma instituição 

que, durante o século XIX, teve importância estratégica para a legitimidade do poder 

de Estado, atuando como seu braço burocrático e político, ao mesmo tempo em que 

cumpria o complexo papel referência espiritual acomodando a vida social. 

Procuramos, nesta tese, ampliar o conceito de inneclesiamento, considerando 

como subjacentes a esse processo as repostas elaboradas e formuladas 

historicamente diante do enfrentamento da morte como uma expressão do processo. 

Sendo assim, as memórias religiosas elaboradas sobre a morte, os ritos mortuários 

praticados em torno da morte que ainda são replicados, mesmo que as pessoas já 

não tenham mais noção exata de seus significados, a preocupação com o Bem Morrer 

                                            

234 Geertz, Clifford. Op. Cit. p. 94 
235 Idem, p. 23. 



160 

 

 

para os que morrem e para os que permanecem, em nossa compreensão, são 

resultados de um processo de inneclesiamento. 

Essa ampliação pode também ser apreendida na medida em que, no caso do 

Brasil, podemos encontrá-lo desde a produção documental — os manuais da Boa 

Morte e sua divulgação no Brasil —, fomentando uma rede de comunicação e práticas 

para o enfrentamento da morte até na formação de territórios, pois os povoamentos 

só eram legitimamente aceitos, no século XIX, quando havia a doação de terras para 

um santo de devoção e se o pároco do povoamento mais próximo referendasse a 

doação. Assim, a Eclésia e, juntamente com ela, a zona funerária estavam no cerne 

da legitimidade da vida do povoado. 

Por isso, entendemos o papel da Igreja Católica no Brasil, principalmente no 

que concerne a produção de um elenco de respostas sobre a morte em torno do 

ideário do Bem Morrer, e aqui dialogamos com o antropólogo americano Clifford 

Geertz, a partir de duas ideias desenvolvida por ele no livro A interpretação das 

culturas. A primeira delas é sua compreensão de ethos como uma forma de agir e ver 

o mundo, portanto, uma cosmovisão; a segunda diz respeito ao papel que as religiões 

desempenham na vida social, criando modelos de e para o enfrentamento do mundo. 

No caso desta tese, trabalhamos com a hipótese de que a prática religiosa informada 

pelo ideário do Bem Morrer produziu modelos de e para o enfrentamento da morte. 

Para tanto, é preciso demonstrar de que forma historicamente estes modelos 

de e para se constituíram a partir da produção de núcleos territoriais, literal e 

simbolicamente, que denominamos de processo de inneclesiamento. Esse processo 

possibilitou a existência de uma sociedade que convive com a morte em seu cotidiano 

desde o momento do processo de povoamento brasileiro que se constituiu em torno 

de Igrejas, não somente como templo físico, mas da Eclésia como instituição que 

coordenou a organização da vida social. 

Não por acaso, o episódio da cemiterada tratado por João José Reis em A 

morte é uma festa desenvolveu-se em torno do campo santo e de seu controle. Além 

disso, o autor demonstra a morte religiosa configurando o espaço público pelos 

cortejos e cerimônias fúnebres, como também Maria Lúcia Montes236 trabalha as 

                                            

236 Montes, Maria Lúcia. Op. Cit. pp. 56-60. 



161 

 

 

festas religiosas configurando a ocupação do espaço público, o que nos leva a afirmar 

que, no Brasil, não existe nada mais religiosamente público que a morte. 

Essa cosmovisão produzida pelo inneclesiamento se expressa na vida 

cotidiana, na memória e na história da população de Espírito Santo do Pinhal (SP), 

que não traz nenhuma excepcionalidade em seus relatos. Ao contrário, é a 

regularidade dos relatos sobre a morte, seus ritos e sentidos que faz com possamos 

aproximá-los de outros relatos sobre os ritos e sentidos atribuídos à morte em torno 

do ideário do Bem Morrer. Assim, podemos comprovar nossa hipótese de que, no 

cotidiano do século XX, apesar de todo o projeto de modernidade e secularização da 

sociedade, o Bem Morrer é uma lição que não foi esquecida. 

4.2.1 Inneclesiando a vida: a formação do espaço espiritual e territorial. 

A cidade de Espírito Santo do Pinhal desenvolveu-se em torno dos marcos 

católicos, pois é possível afirmar que, a partir deste inecclesiamento, construiu-se todo 

processo de desenvolvimento histórico do município, produzindo a identidade e o 

sentimento de pertencimento da população do município, uma identidade cristã 

católica que ainda necessita ser acompanhada em todo o seu processo de 

conformação a partir da complexidade da formação social desta localidade. 

Uma cidade de origem plural, que surgiu em meados do século XIX, cuja 

população foi formada por múltiplos processos de deslocamento humano. A princípio, 

chegaram no fluxo das bandeiras. Essas pessoas eram, em sua maioria, de Bragança 

Paulista e Mogi das Cruzes. Logo em seguida, migrantes mineiros e seus escravos 

começaram a deslocar-se da região mineradora (em função de seu declínio 

econômico) para o Sul de Minas Gerais; em seguida, veio um grande contingente de 

imigrantes italianos. Esses últimos por volta de 1890237. Cada um desses grupos 

contribuiu com suas de visões e concepções de mundo no processo de elaboração 

do ethos religioso, que é o fio condutor do sentimento de pertencimento social da 

comunidade. 

                                            

237 O fluxo de imigração italiana para SP. Colocar uma referência Bibliográfica. Apontar aqui que temos 
como referências também os memorialistas do município em especial Roberto Vasconcelos Martins 
que em 1986 publicou o livro Divino Espírito Santo e Nossa Senhora das Dores do Pinhal, que, além 
de ser um projeto pessoal de memória da cidade, traz a compilação de todos os documentos que são 
citados neste capítulo em relação à formação do município. 



162 

 

 

Obviamente, esses grupos e suas memórias não são evidentes no processo de 

formação do município, em função de representarem o microcosmo da organização 

social brasileira. A memória dos escravos, que, às vésperas da abolição da 

escravidão, eram 1055, praticamente desaparece do panorama da formação social do 

município, enquanto que os italianos, que chegaram em sua maioria oriundos do norte 

da Itália, transformaram o perfil da cidade e, gradativamente, esta, como outras do 

interior de São Paulo e também do Sul de Minas Gerais, transformou-se numa cidade 

italiana, portanto, europeia. 

Quanto à elite agrária, esta se constitui a partir da expansão cafeeira238. 

composta fundamentalmente por agricultores naturais da Província de Minas Gerais, 

que chegaram à região como investidores na cafeicultura, no entanto, esse grupo e 

seus descendentes se auto proclamam-se como portugueses. Sem dúvida, uma boa 

parte são descendentes de portugueses, mas na memória histórica registrada por 

todos os memorialistas locais a composição da população é assim descrita: 

portugueses, italianos, espanhóis, sírio libaneses e africanos e esta ordem não é 

inocente, obviamente compreende uma hierarquia dos grupos que formaram a 

população do município.239 

4.2.2 Em Pinhal: o inneclesiamento do Espírito Santo. 

A ocupação dessas terras, portanto, começou por volta do final do século XVIII 

e, provavelmente, a partir do processo de expansão bandeirante descrito 

anteriormente. No entanto, o povoado reconhecido como tal somente ocorreu em 

1849 e está vinculado a Romualdo de Souza Brito que, vindo de Mogi das Cruzes, 

estabeleceu-se no local como posseiro, dedicando-se, primeiramente, à agricultura de 

subsistência e, depois, à cafeicultura comercial. 

Em meados do século XIX, a questão da posse e propriedade de terras era um 

problema grave. Em função das terras devolutas, os conflitos eram constantes. Sendo 

assim, sua ocupação era feita por posseiros — migrantes, como era o caso de 

                                            

238 Aqui nos referimos à expansão comercial do café, que em Espírito Santo do Pinhal começou a partir 
de 1870. CF Almanach da Província de São Paulo para o ano de 1873. 
239 Salles, José Campos Neto. Do fumo ao café: Major Felix da Motta Paes e seus descendentes. São 
José do Rio Pardo (SP). Edição do Autor. 2017. 



163 

 

 

Romualdo de Souza Brito — que, itinerantes, buscavam melhores condições de vida 

para si e suas famílias. 

 
No entanto, a região do rio Mogí-Guassú e Eleutério era dominada por mata 
exuberante e caracterizada por uma topografia muito acidentada, o que 
dificultava e muito a entrada de povoadores. Foi somente no final do século 
XVIII e início do século XIX que gente vinda de Mogí-Gussú e Ouro Fino 
começaram a se apossear destas terras. A entrada simultânea de paulistas 
por um lado e mineiros por outra, na região do Eleutério, gerou uma série de 
conflitos, tanto entre os posseiros como também entre as autoridades de Mogi 
Mirim e Ouro Fino.240 

 

Em Espírito Santo do Pinhal, o conflito que deu origem ao município foi longo e 

envolveu inúmeras forças políticas. Tudo começou quando, por volta de 1820, 

Floriano Pires Cardoso adquiriu a Fazenda do Pinhal, situada na freguesia de Mogi 

Guaçu, de Antonio Carlos Azevedo que, por sua vez, havia conseguido a fazenda por 

meio de posse. 

Assim, durante a primeira metade do século XIX, a Fazenda do Pinhal foi 

assunto de demanda judicial, entre os herdeiros dos Pires Cardoso, dos Azevedo e, 

posteriormente, de outros condôminos que ali se estabeleceram, entre eles Romualdo 

de Souza Brito e sua família. Quando o litígio entre as famílias Pires Cardoso e 

Azevedo, em função dos limites de demarcação do território, tornou-se um caso de 

difícil solução, Romualdo de Souza Brito tomou a decisão de doar — no dia 27 de 

dezembro de 1849 — 40 alqueires da área do conflito para a formação do patrimônio 

do Divino Espírito Santo. 

No entanto, as questões relativas à posse de terras e formação de povoados 

no Brasil do século XIX não eram tão simples assim, e doar terras à Igreja é um ato 

que, além da devoção a determinado santo ou ao Divino Espírito Santo, como é o 

caso analisado, envolvia outras contendas. Existia uma questão pragmática no ato da 

doação de terras para o patrimônio da Igreja Católica no século XIX, pois cabia à 

Igreja, por meio de seus representes, homologar o aceite da doação e desse ato 

dependia o início ou não da legitimidade da existência do povoamento. 

Somente após os párocos locais emitirem seus pareceres, o mesmo poderia 

ser reconhecido pelo Estado. Assim, cabia ao pároco do povoamento mais próximo, 

                                            

240 Martins, Roberto Vasconcelos.. Divino Espírito Santo e Nossa Senhora das Dores do Pinhal. 
Ribeirão Preto: Edição do Autor, 1986. p. 52. 



164 

 

 

no caso o vigário de São João da Boa Vista241, aceitar ou não a doação. O aceite 

significava curar a capela erigida em louvor ao Divino Espírito Santo. Isso aconteceu 

somente em 1856, quando o Bispo de São Paulo declarou curada a capela do Divino 

Espírito Santo do Pinhal, fornecendo as divisas do povoamento. 

É interessante notar que, neste processo que se desenrola durante sete anos, 

não há nenhuma interferência de poderes civis e foram as provisões eclesiásticas que 

informaram e fundamentaram a legislação civil. Sendo assim, no dia 13 de fevereiro 

de 1850, alguns meses após a doação de terras feita ao patrimônio do Divino Espírito 

Santo em cartório na cidade de Mogi Mirim242, o Bispo de São Paulo emitiu uma 

provisão para ereção da Capela do Divino Espírito Santo e Nossa Senhora das Dores. 

No ano seguinte, foi celebrada a primeira missa de Natal, também com autorização 

episcopal. No entanto, a autorização para curar a capela foi uma questão que se 

estendeu por alguns anos. 

Já no ano de 1853, o povoado recebeu a provisão para ereção e fundação do 

primeiro cemitério ao lado da Capela do Divino Espírito Santo e Nossa Senhora das 

Dores. Essa previsão também foi dada pelo bispo de São Paulo. No entanto, a 

autorização para curar a capela foi uma questão mais complicada, pois esta dependia 

diretamente do padre do município mais próximo, que era São João da Boa Vista, 

como citamos anteriormente. Por questões de limites territoriais, o padre José Mariano 

da Silva Macaé fez uma enorme oposição para curar a capela de Pinhal, a ponto de 

recusar-se a fornecer as informações determinadas pelo bispo de São Paulo. 

 
Assim, a consagração de uma igreja, provida com o estabelecimento de um 
cemitério delimitado e protegido sob pena de sanções espirituais, 
manifestava o casamento de Cristo de sua “santa Igreja.” Essa união mística 
se concretizava pela edificação de “casas” sobre toda a face da terra, sendo 

                                            

241 São João da Boa Vista é um município próximo a Espírito Santo do Pinhal que oficializou a sua 
existência como povoada um pouco antes de Pinhal. Na verdade, a doação de terras ao patrimônio de 
São João foi feita por Antonio Machado, às vésperas do dia de São João. Assim, na década de 1838, 
a Capela foi Curada e reconhecida pelo padre João José Vieira Ramalho e, em 1838, o povoado foi 
reconhecido pela Igreja. Mas a ocupação de seu território é praticamente simultânea a de Espírito Santo 
do Pinhal, por volta de 1820. Por isso, o pároco de São João da Boa Vista, que era o mais próximo de 
Espírito Santo do Pinhal, a princípio, nega-se a emitir um parecer favorável ao pleito de Romualdo de 
Souza Brito, pois os interesses territoriais conflitavam. 
242 Mogi Mirim e Mogi Guaçu são cidades próximas, que se tornaram freguesias e vilas antes de Espírito 
Santo do Pinhal e São João da Boa Vista e elas a esses dois jovens povoados respondiam. No entanto, 
nesse processo de ocupação territorial, o que podemos observar é uma gestão bipartida entre as 
autoridades civis e eclesiásticas, em que os párocos são paroquiais e não pertencem a nenhuma ordem 
religiosa. 



165 

 

 

o nome das Igrejas dado a essas casas materiais que remetiam à assembleia 
de fiéis.243 

 

Essa resistência provocou uma reação dos moradores do pequeno povoado, 

que começou uma série de apelações ao bispo de São Paulo pedindo e solicitando 

ao Bispo para que a Capela fosse Curada. Foi somente no ano de 1855 que o novo 

Vigário do Município de São João da Boa Vista, o Padre Joaquim Feliciano de Amorim 

Sigar, deu o seu parecer favorável à pretensão da população de Pinhal a reconhecer 

a capela do divino Espírito Santo e Nossa Senhora das Dores. Nesse mesmo ano, 

também o Vigário de Mogi Mirim, cidade sobre a qual o povoado estava sob jurisdição, 

o Padre José Maria Cardoso de Vasconcelos, atestou também que a capela do Divino 

Espírito Santo e Nossa Senhora das Dores do Pinhal tinha plenas condições para 

celebração do Santo Sacrifício da missa. 

Existe uma série de documentos gerados ao longo desta questão da 

legitimação da capela e do povoado que nos fez indagar se não poderíamos 

denominá-lo de inneclesiamento, não somente pelo fato do povoado se constituir em 

torno de uma Igreja, mas pela ação da própria Igreja que se constituía agente da 

legitimação. 

O documento final sobre esta questão acabou sendo elaborado pelo mesmo 

vigário de São João da Boa Vista, que se recusou a reconhecer a capela, mudando 

de ideia em 1856, quando assumiu a paróquia de Mogi Guaçu. Além dele, o seu 

substituto na Vila de São João da Boa Vista, o padre José Valeriano de Souza, 

também manifesta o seu apoio fornecendo informações sobre as divisas entre São 

João da Boa Vista e a capela de Espírito Santo do Pinhal. 

Mas ainda a questão não estava totalmente resolvida, pois havia em trâmite, 

na cúria de São Paulo, uma solicitação do Procurador da Capela do Espírito Santo do 

Pinhal, o senhor Carlos Amauri da Luz, pedindo pressa no sentido das providências 

para tornar a capela curada. A provisão definitiva veio do Bispo de São Paulo, no dia 

2 de abril de 1856, quando Espirito Santo do Pinhal foi declarada curada e também 

foram fornecidas as suas divisas territoriais. Em março de 1860, a capela foi elevada 

a freguesia pela lei nº 3 do Governo provincial de São Paulo. 

                                            

243 Lauwes, Michel. Op. Cit. p. 25. 



166 

 

 

Dessa forma, os padres representam agentes de legitimação. Além da leitura 

do processo e da forma como as narrativas são encaminhadas, é possível 

compreender que, para aquelas pessoas, a demarcação do território material era tão 

importante quanto à do território espiritual. Portanto, alinhando nossa análise com a 

de Michel Lauwers, articula-se a igreja ao habitat no momento em que se enraízam 

os corpos dos defuntos fiéis a igreja, tornando-se um paradigma em torno do qual a 

vida irá se desenrolar material e espiritualmente. 

A formação de Espírito Santo do Pinhal não é um episódio isolado no contexto 

da formação dos municípios paulistas a partir de meados do século XIX. Nilson 

Ghirardello244, em seu livro À beira da linha: formações urbanas do noroeste paulista, 

aponta que dezenas de municípios paulistas foram fundados em torno de doações de 

terras a patrimônios religiosos. O autor também indica que, no final do século XIX, 

gradativamente, em função do processo de secularização, essas denominações foram 

abandonadas. 

 
Contam-se às dezenas as cidades fundadas na província de São Paulo entre 
1850 e 1889, sendo que em sua esmagadora maioria, patrimônios religiosos. 
Atestam os nomes dessas futuras cidades sempre precedidos por 
qualificações sacras, vindas dos padroeiros e padroeiras, gradativamente 
abandonadas em favor da denominação final, quase sempre ligada a fatores 
geográficos, frequentemente a cursos d’ água.245 

 

Porém, a questão que colocamos em relação a essa prática caminha em 

sentido totalmente diverso, pelo fato de que essas cidades não abandonaram suas 

qualificações sacras e, mesmo aquelas que o fizeram, não abandonaram a vida que 

se construiu em torno desse processo que estamos denominando de inneclesiamento. 

Precisamos, assim, avaliar a profundidade e a extensão que a vida em torno da 

Eclésia legou à sociedade brasileira. 

Portanto, em torno dessa Eclésia, por volta de 1860, uma nova leva de 

migrantes chegou à região, oriundos do sul de Minas Gerais. Estes começaram a 

desenvolver a cafeicultura comercial. Os mineiros formaram a elite econômica que 

controlou a política local de 1870 e até o final da Primeira República. São eles que se 

autoproclamaram de portugueses, tornaram-se importantes cafeicultores e também 

                                            

244 Ghirardello, Nilson. À beira da linha: formações urbanas da Noroeste Paulista [online]. São Paulo: 
Editora UNESP, 2002. 235 p. ISBN 85-7139-392-3. Available from SciELO Book. 
245 Idem, p. 128. 



167 

 

 

mantiveram uma postura, apesar de liberais, estritamente ligada ao processo de 

inneclesiamento. 

Com esses cafeicultores, chegaram um número considerável de escravos 

trazidos de Minas para trabalhar na lavoura de café. Não sabemos precisar ao certo 

esse número por falta de documentos, mas existe o registro de um censo 

encomendado por um fazendeiro local em 1886246 que registrava a presença de mil 

escravos no município, um número bastante alto num contexto às portas da abolição. 

Ainda em relação à formação social do município, no final do século XIX, temos 

a entrada de um grande contingente de imigrantes italianos — expulsos de seu país 

em função da Unificação Italiana em 1864 — trazidos como opção de substituição 

para a mão de obra escrava. Porém, essa “opção” é oriunda de um projeto político 

que envolveu o país numa longa discussão política sobre modelos de governo, regime 

de trabalho e modelos de sociedade que se almejavam após o final da escravidão. 

Esse debate, que se acirrou em meados do século XIX, obviamente, assentava-se em 

princípios liberais focados no trabalho livre, no modelo de progresso pautado no 

branqueamento da raça e na idealização do trabalhador livre europeu como redentor 

e promotor do “novo” Brasil. 

Assim a opção foi clara. O branco, europeu, apto ao trabalho livre e católico, 

que correspondia ao modelo do projeto liberal de branqueamento da raça quando a 

escravidão, do ponto de vista político-econômico, chegou ao seu limite, foi estudado 

pela historiadora Célia Maria Marinho de Azevedo em seu livro Onda Negra Medo 

Branco: o negro no imaginário das elites no século XIX247. 

 
Numa palavra, a raça inferior negra, embora escravizada teria determinado a 
má evolução ou a não evolução dos brasileiros brancos. E assim despido da 

                                            

246 Censo encomendado pelo Comendador João Elisário de Carvalho Montenegro, português vindo de 
Lousã, que adquiriu a fazenda de Nova Lousã, em 1867, e tornou-se, até o final do século XIX, um dos 
maiores produtores de café de Espírito Santo do Pinhal. O Comendador Montengro, como era 
conhecido, também foi um precursor de experiências de trabalho livre no Brasil. Por volta de 1869, 
trouxe de Lousã, em Portugal, 29 colonos para trabalhar em sua fazenda. Montenegro foi um 
abolicionista ferrenho, tanto ele quanto o seu irmão Daniel de Carvalho Montenegro, o vigário 
Montenegro. O censo encomendado por Montenegro além de ter por objetivo levantar informações 
relevantes para investimentos na cidade, desejava obter o número exato de escravos, pois os números 
são precisos e levantam quantidade de mulheres, homens, crianças ( lembrando que a Lei do Ventre 
Livre já havia sido aprovada) inclusive filhos de escravas que haviam sido renunciados pelos seus 
senhores. O censo encomendado pelo Comendador Montenegro é um importante documento referente 
à escravidão no município, porém como toda a documentação histórica no Brasil, os documentos estão 
dispersos e sem o cuidado necessário para que se transformem em fonte permanente de pesquisa. 
247 Azevedo, Célia Maria Marinho. Onda Negra Medo Branco: o negro no imaginário da elite do século 
XIX. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 1987. 



168 

 

 

imagem de vítima, que estava então sendo construída pelos abolicionistas, o 
negro passa a incorporar a de opressor de toda uma sociedade. Finalizando 
Pereira Barreto propunha políticas para assegurar condições favoráveis à 
imigração europeia tais como a separação da Igreja do Estado, a grande 
naturalização, o casamento civil, a secularização dos cemitérios, a 
elegibilidade de não católicos. Sem isso e mais o controle severo sobre os 
negros não se conseguiria garantir a simpatia da Europa e atrair uma grande 
corrente migratória e, consequentemente, seria absolutamente impossível 
resolver a questão do trabalho.248 (Azevedo, 1987, pp. 69-70). 

 

É neste cenário que se consolida a formação do município de Espírito Santo do 

Pinhal. Os imigrantes italianos, que vieram atender as novas demandas da mão de 

obra do país, chegaram a Espírito Santo do Pinhal e formaram o Bairro de Santa Luiza, 

que atualmente abriga um Santuário em louvor à santa. Uma parte desses imigrantes 

formou a classe média urbana, enquanto outra parte se constituiu em pequenos 

produtores de café geograficamente localizados no Bairro Rural de Santa Luzia. 

 
No espaço físico da cidade de Pinhal grupos étnicos diversos — entre eles: 
italianos, espanhóis, negros e seus respectivos descendentes —, buscaram 
estabelecer-se. Para tanto, construíram identidades, criaram laços e alianças 
e delimitaram espaços sociais. Entretanto, entre a convivência e sua 
aceitação como iguais no espaço urbano, muita distância ainda deveria ser 
percorrida e, muitas pontes teriam de ser transpostas. 
A convivência aparentemente igual não condizia com a realidade de exclusão 
imposta à maioria desses grupos e de seus descendentes em Pinhal. O 
período Pós-Abolição vai ser marcado pela forma conflituosa como se deu a 
introdução desses grupos nos espaços físicos, sociais e políticos na 
cidade.249  

 

Sem dúvida alguma, a estruturação e formação da sociedade pinhalense não 

foi isenta de conflitos sociais, políticos e econômicos, desde a doação de terras 

vinculadas ao início do povoamento que esteve envolto às disputas entre os 

povoadores e suas contendas com a Igreja, depois com o desenvolvimento da 

cafeicultura e com a chegada de um contingente expressivo de escravos (apesar dos 

parcos registros, sabe-se que não há escravidão sem coerção física e moral) e, 

posteriormente com chegada de imigrantes italianos após a abolição da escravidão. 

Os conflitos passaram também, portanto, pelo controle da história e da memória local. 

Os imigrantes italianos esmagadoramente católicos chegaram para cumprir 

inúmeras funções e, entre elas, a de consolidar as bases de uma sociedade branca, 

                                            

248 Idem, pp. 69-70 
249 Tamaso, Renata M. Homens de cor, pretos e coloreds. A construção de espaços de sociabilidade 
dos afro-brasileiros e suas representações em Espírito Santo do Pinhal/SP (1890-1930). Assis (SP), 
2005. Tese (Doutorado).UNESP. 
 



169 

 

 

europeia e católica, controlada pela elite econômica cafeicultora e liberal que 

considerava, desde a metade do século XIX, que o Brasil só entraria na modernidade 

pela via de sua europeização. Dessa forma, como já abordamos anteriormente, a 

questão não era romper com a religião, mas readequar o seu papel no interior deste 

projeto político. 

Assim, podemos afirmar que temos uma segunda fase do processo de 

inneclesiamento a partir da produção da memória histórica que se constrói em Espírito 

Santo do Pinhal, como uma memória religiosa que permeia o imaginário coletivo da 

população de Espírito Santo do Pinhal: o ato de fé de Romualdo de Souza Brito e sua 

esposa, que, por devoção ao Espírito Santo, doaram as terras para apaziguar os 

conflitos resultados da demanda em torno das terras, narrativa que ganhou expressão 

como veremos a partir do início da Primeira República. 

Escrevemos um artigo sobre essa memória católica Preservar e Permanecer: 

o ethos religioso e a memória histórica católica de Espírito Santo do Pinhal (SP)250. 

Este artigo propõe abordar a produção da memória da origem católica do município 

de Espírito Santo do Pinhal (SP), como um modelo de análise sobre as condições 

sociais que possibilitaram a construção da memória da Igreja Católica no Brasil. 

As narrativas da memória histórica oficial do município ressaltam a história 

vinculada ao catolicismo, enquanto acabou por ocultar outras possibilidades de 

memória, de certa forma “naturalizando” a sua origem católica. Esta, por sua vez, 

viabilizada por mentalidades produzidas historicamente pelo ethos católico brasileiro. 

Mas não basta ficarmos somente nesta afirmação: acompanhamos esse 

procedimento por meio do incessante trabalho dos memorialistas locais que, numa 

visão positivista da história, aliados a uma necessidade implícita de entre o final do 

século XIX — pós-república — produzir uma história acomodada da origem dos 

municípios brasileiros. 

                                            

250 Torres, Valéria Aparecida Rocha. Preservar e Permanecer: o ethos religioso e a memória histórica 
católica de Espírito Santo do Pinhal (SP).In: Anais do VI Encontro do GT Nacional de História das 
Religiões e das Religiosidades. ANPUH. História das Religiões, Literatura, Conceitos e Identidades. 
Rio de Janeiro, 2016. pp. 449-468. 



170 

 

 

4.2.3  O inneclesiamento da morte na longevidade do bem morrer 

O acontecimento da morte em Espírito Santo do Pinhal, que transita entre o 

público e o privado, desencadeou a busca por mais informações a respeito de como 

essa comunidade católica, em sua maioria, vivia as experiências em torno da morte. 

Assim, procuramos entrevistar um grupo de pessoas católicas praticantes que 

pudessem relatar essas experiências. 

No contexto da vida inneclesiada, nossos entrevistados nasceram, cresceram, 

desenvolveram-se, casaram-se ou não, tiveram filhos ou não, enfim, organizaram as 

suas vidas em torno deste referencial, mas não somente organizaram e organizam 

suas vidas: organizam também a morte. 

Essas pessoas ouvem as notas de falecimentos veiculadas por meio da Pinhal 

Rádio Clube, essas pessoas param na porta da padaria ou casa lotérica para saber 

quem morreu e, com certeza, se houver alguém fazendo o mesmo, irão travar um 

diálogo sobre o acontecimento, um acontecimento que provoca reflexão como 

conhecimento religioso que mobilizam para compreender o caos provocado pela 

morte. 

Selecionamos 20 entrevistas que foram realizadas entre Abril e Maio de 2018 

com membros da comunidade católica de Espírito Santo do Pinhal, todos praticantes 

e ativos na comunidade como ministros da eucarística, catequistas, membros da 

equipe de liturgia e participantes de pastorais. 

As entrevistas foram feitas a partir de um roteiro de entrevistas semi-

estruturadas251 por meio das quais pudéssemos suscitar lembranças da morte em 

torno da religiosidade efetivamente vivida, ao mesmo tempo em que deixamos os 

entrevistados livres para acrescentarem outras informações que essas lembranças 

pudessem desencadear. 

Existem inúmeras críticas a essa forma de coleta de informações, tendo em 

vista o seu grau de subjetividade. Muitos pesquisadores afirmam que as entrevistas, 

principalmente se forem abertas, como é o caso, não podem ser feitas de forma banal, 

deve-se haver um contato com os entrevistados para provocar um discurso mais ou 

menos livre, porém que atenda aos objetivos da pesquisa. 

                                            

251 Duarte, Rosália. Entrevistas em pesquisas qualitativas. In: Educar, Curitiba, n. 24, p. 213-225, 
Editora UFPR. 2004. 



171 

 

 

 
A realização de uma boa entrevista exige: a) que o pesquisador tenha muito 
bem definidos os objetivos de sua pesquisa (e introjetados — não é suficiente 
que eles estejam bem definidos apenas “no papel”); b) que ele conheça, com 
alguma profundidade, o contexto em que pretende realizar sua investigação 
(a experiência pessoal, conversas com pessoas que participam daquele 
universo — egos focais/informantes privilegiados —, leitura de estudos 
precedentes e uma cuidadosa revisão bibliográfica são requisitos 
fundamentais para a entrada do pesquisador no campo); c) a introjeção, pelo 
entrevistador, do roteiro da entrevista (fazer uma entrevista “não-válida” com 
o roteiro é fundamental para evitar “engasgos” no momento da realização das 
entrevistas válidas); d) segurança e auto-confiança; e) algum nível de 
informalidade, sem jamais perder de vista os objetivos que levaram a buscar 
aquele sujeito específico como fonte de material empírico para sua 
investigação.252 

 

As perguntas seguem o seguinte itinerário: quanto às providências tomadas 

imediatamente após a morte de alguém; como a comunidade participava dessas 

providências; a descrição dos velórios; dos cortejos fúnebres; do luto. Cada 

entrevistado, à sua maneira, trouxe importantes narrativas a respeito do significado 

que esse itinerário representa para o equilíbrio do caos que a morte provoca. 

Por isso, cada entrevista é única e cada entrevistado ficou absolutamente à 

vontade para elaborar essas lembranças a respeito de suas experiências com morte 

da maneira que melhor lhe conviesse. Portanto, veremos que algumas entrevistas são 

longas, pois as lembranças sobre a morte levaram o entrevistado a elaborar uma longa 

reflexão sobre a sua vida, enquanto outras são sucintas, porém não menos 

significativas, afinal essas pessoas estão se dispondo a falar sobre a morte, um fato 

que, por si mesmo, também se tornou um elemento a ser analisado. 

Além disso, existe a questão da observação participante, que é parte 

fundamental desta pesquisa, pois existe uma inserção do pesquisador na convivência 

com o grupo e com o local estudado. Isso não compromete o processo de observação, 

muito ao contrário, tendo em vista que 

 
A observação participante é uma das técnicas muito utilizadas pelos 
pesquisadores que adotam a abordagem qualitativa e consiste na inserção 
do pesquisador no interior do grupo observado, tornando-se parte dele, 
interagindo por longos períodos com os sujeitos, buscando partilhar o seu 
cotidiano para sentir o que significa estar naquela situação.253 

 

                                            

252 Duarte, Rosália.Op. Cit. p. 216. 
253Queiroz, Daniela Teixeira et al. Observação Participante Na Pesquisa Qualitativa: Conceitos e 
Aplicações Na Área da Saúde. In: Revista de Enfermagem UERJ, Rio de Janeiro, 2007 abr/jun; 
15(2):276-83.p. 278. 



172 

 

 

Para explorarmos as relações dessas pessoas com a morte, pensamos um 

roteiro de entrevista que pudesse suscitar suas lembranças e experiências mais 

significativas com a morte. É evidente que cada uma delas, em função da idade, já 

passou por inúmeras experiências de morte de parentes próximos e amigos. 

Assim, o roteiro de perguntas do ponto de vista metodológico funcionou como 

um desencadeador de lembranças e entendemos que essas lembranças foram o 

primeiro momento do processo, na medida em que o roteiro de entrevistas provou ser 

o fio condutor por meio do qual as lembranças foram transformadas em narrativas. 

A partir das entrevistas, pudemos traçar esse percurso da morte como 

lembrança que se torna memória quando coletiva e, portanto, é parte constituinte da 

história de um lugar que pensa e fala sobre a morte por meio do sútil fio condutor do 

ideário de bem morrer, uma lição que, mesmo ausente, não foi totalmente esquecida. 

Por que estamos denominando este itinerário como a presença do ideário do 

Bem Morrer? Porque mais que técnicas descritas pelos manuais do morrer bem, está 

implícito nesses ritos a ideia de que o seu cumprimento garantiu uma boa morte para 

quem se foi e a certeza de uma boa morte para quem ficou. Esse conhecimento, que 

se apresenta por meio dessas práticas, é fundamental para a garantia da existência 

das pessoas e fica evidente nas falas das mães que perderam seus filhos. 

Todas as entrevistas, também, acabam por responder as perguntas invariantes 

sobre a morte arroladas por Maurcie Godelier. Porém, no caso, interessa-nos mais as 

respostas como invariantes que as perguntas, na medida em que apresentamos a 

possibilidade de cruzar as respostas presentes nos manuais com a memória e as 

práticas mortuárias narradas tanto por nossos entrevistados como em comparação 

com outros trabalhos. 

Por isso, é importante apresentar como a Ciência da Religião pode contribuir 

para a ampliação do conhecimento sobre a morte, demonstrando a possibilidade que 

o conhecimento religioso abre para a sua compreensão. Não importa qual seja a 

religião, é no espaço da vida religiosa que uma boa parte da humanidade encontra 

plausibilidade para o incognoscível, como afirma Clifford Geertz: 

 
Sendo assim, parece desnecessário continuar a interpretar as atividades 
simbólicas — religião, arte, ideologia — como nada mais que expressões um 
pouco disfarçadas de algo diferente do que são: tentativas de fornecer 



173 

 

 

orientação a um organismo que não pode viver num mundo que ele é incapaz 
de compreender.254 
 

4.2.4 História Oral e Oralidade. 

Trabalhar com História Oral não é uma tarefa fácil, pois, a memória255 é um 

campo arenoso, fazemos recortes ‘interessados’ de nossas experiências pessoais, 

construímos e reconstruímos narrativas carregadas de subjetividade, porém, isso não 

quer dizer que esse procedimento seja inválido como método de pesquisa. Quero citar 

uma frase da professora Marilena Chauí que está na introdução do livro de Ecléia Bosi 

Memória e Sociedade: lembranças de velhos256: “Fica somente o que significa”.  

 
…a história oral pode dar grande contribuição para o resgate da memória 
nacional, mostrando-se um método bastante promissor para a realização de 
pesquisa em diferentes áreas. É preciso preservar a memória física e 
espacial, como também descobrir e valorizar a memória do homem. A 
memória de um pode ser a memória de muitos, possibilitando a evidência dos 
fatos coletivos.257 
 

No entanto, existe uma enorme diferença entre a História Oral como técnica de 

entrevista e levantamento de informações e a oralidade presente e muito no processo 

de construção de conhecimento humano, por isso, o trabalho de Maria Antonieta 

Antonacci258 se constitui em importante referência para a reflexão e operacionalização 

de pesquisas que tem por matéria-prima fontes de naturezas diversas das fontes 

originárias da cultura letrada. 

Sua fonte de referência é a “oralidade” entendida no trabalho como o 

imbricamento entre voz, imagem, movimento e letra. A memória oral é trabalhada pela 

autora como centro do conhecimento socialmente organizado pela cultura popular 

nordestina, por isso, a “categoriza” como patrimônio documental. 

 

                                            

254 Geertz, Clifford. Op. Cit. p. 102. 
255 Trabalhamos com a perspectiva do filósofo Paul Ricouer que diferencia a memória da história, 
memória é um processo complexo de elaboração na medida em que envolver lembranças que se 
produzem em torno de ausências, imaginação, criação, aproximações e distanciamentos. Ao mesmo 
tempo consideramos que memória não é história, e que no intrincado processo de elaboração do 
conhecimento as concepções que socialmente construímos sobre o que é história acabam também  
informando a memória e quase sempre a instrumentalizando, dessa forma, selecionando o que deve 
ser lembrado ou esquecido como opções sociais e políticas. E a partir desta concepção que 
entendemos a frase só fica o que significa. 
256 Bosi, Ecléa Memória & sociedade: lembrança de velhos. São Paulo, SP. T.A. Editor, 1979. 
257 THOMPSON, Paul. A Voz do Passado. História Oral. Paz e Terra. 1998.p. 17. 
258 Antonacci, Maria Antonieta. Memórias ancoradas em corpos negros. São Paulo: EDUC, 2013. 



174 

 

 

Problemática da memória de religiosidades populares, que por si mesmas 
resultam de imbricamentos de várias práticas culturais, linguagens, 
exercícios de memorização, constitui-se em difícil trabalho para historiadores 
e cientistas sociais. Enfrentar e percorrer seus meandros e nuances exige 
múltiplas atenções, para minimamente, darmos conta de experiências de 
religiosidade que advém do cruzamento de traços do catolicismo ortodoxo - 
um dentre setores dominante responsáveis pela introdução de exercícios de 
leitura, escrita e iconografia no Nordeste -, com rituais populares ou 
popularizados em região onde a religião se desloca de diretrizes oficiais da 
Igreja Católica e recobre fortes anseios populares.259 
 

Dessa forma, a oralidade é chave para desvendar de outras histórias que foram 

apagadas, fragmentadas, desclassificadas e, no entanto presentes e latentes nas 

memórias de uma sociedade que se produziu em torno da construção de um 

inecclesiamento que forjou tanto a territorialidade física quanto simbólica em torno do 

sentido da morte e do morrer. 

No entanto, a oralidade recuperada por meio das entrevistas será o núcleo de 

diálogo com outras fontes sobre o sentido da morte e do morrer no Brasil, essas fontes 

são os trabalhos resultados de pesquisa de mestrado e doutorado na área das 

Ciências Sociais que tiveram a morte como objeto, por meio deste diálogo pretende 

demonstrar que esse processo de inecclesiamento acabou por produzir uma forma 

muito própria de morrer que se estende de norte a sul do Brasil como uma 

característica do saber religioso vivido pela sociedade brasileira.  

A oralidade não se constitui somente nas narrativas orais, denominamos 

oralidade uma forma de morrer produzida em torno da publicidade da morte (os 

obituários são afixados em lugares públicos como nas portas padarias e lojas) , o sino 

da Igreja anuncia a morte, a rádio local reproduz o badalar do sino e todos os dias 

desde 1947 (ano de sua fundação) divulga notas de falecimento. Sendo assim, é uma 

visão de mundo diante da morte que está presente nas práticas de Espírito Santo do 

Pinhal. 

É a oralidade que produz as lembranças da morte por uma parte de nossos 

entrevistados e garantes a outra parte ferramentas mesmo que sutis de enfrentamento 

e acomodação diante da morte, por isso apesar de um roteiro prévio as entrevistas 

não são lineares e muito menos homogêneas, seria um desastre se assim fosse, pois 

perderíamos a relação entre a experiência particular e sua relação com o contexto 

geral. Duas entrevistas em especial são longas e seguem na verdade o roteiro dos 

                                            

259 Idem, p. 104 



175 

 

 

wentrevistados e não do entrevistador, são dois processos de luto a da senhora T.F260 

que havia acabado de perder seu marido — um casamento de 54 anos — e o casal 

R.C.M e P.C.M.261 que perderam seu filho M.C.M de 26 anos há aproximadamente 4 

anos e ainda vivem diariamente um diálogo com Deus em torno de seu luto.  

4.3 O itinerário da morte 

4.3.1  As memórias da morte  

Nosso roteiro de perguntas sobre a morte acabou por conduzir alguns dos 

entrevistados a um processo de rememoração dos rituais mortuários católicos 

praticados em Espírito Santo do Pinhal pelo menos até a década de 1980, quando foi 

inaugurado o velório municipal. 

Quase todos narraram um percurso da morte a partir do momento da morte da 

pessoa, quando havia a primeira mobilização que se dava em torno do corpo do morto. 

A lavagem do corpo era importante e, apesar de muitos não conseguirem precisar do 

ponto de vista religioso qual o motivo de se banhar um defunto, utilizaram o argumento 

de que é imprescindível cuidar de um corpo que, até aquele momento, abrigou uma 

alma. 

A entrevista feita com a senhora O. J. A.262 traz as lembranças sobre os 

cuidados com o corpo dos mortos. Senhora O. J. A. nasceu na zona rural de Espírito 

Santo do Pinhal e desde criança acompanha sua mãe no auxilio as pessoas 

enlutadas, a senhora O.J conta que quando criança checou a ajudar sua mãe a 

confeccionar mortalhas. Portanto, o mundo em torno da morte não é estranho. Ela é 

membro ativo da Paróquia do Divino Espírito Santo, trabalha como voluntária no 

Hospital Francisco Rosas foi ministra da eucaristia e também é zeladora da Igreja de 

Santo Antonio que está sob os cuidados da paróquia a qual pertence.  

 
Você falou da lavagem do corpo… Isso era comum na zona rural? 
Era religioso. Tinha que ser feito mesmo. Ninguém morria sem ser lavado. 
Que eu me lembre, com oito anos de idade, tudo isso aí. 
E durante a lavagem se fazia algumas orações? 

                                            

260 Entrevista concedida por T. F. Entrevista 12. [Março de 2018]. Entrevista concedida a Valéria 
Aparecida Rocha Torres.  A entrevista na íntegra encontra-se em anexo no final desta tese. 
261 Entrevista concedida por R.C.M e P.C.M. Entrevistas 14 e 15 [ Maio de 2018]. Entrevista concedida 
a Valéria Aparecida Rocha Torres.  A entrevista na íntegra encontra-se em anexo no final desta tese. 
262 Entrevista concedida por O.J.A. Entrevista 2. [Maio de 2018]. Entrevista concedida a Valéria 
Aparecida Rocha Torres.  A entrevista na íntegra encontra-se em anexo no final desta tese. 



176 

 

 

Não me lembro disso aí não. Eu acho que não porque eles estavam tão 
preocupados com o corpo tão desgovernado que nem se podia se concentrar 
em outra coisa. Eu não me lembro disso daí não. 
E além da lavagem, juntamente com isso, ao mesmo tempo, se fazia a 
mortalha? 
Enquanto eles estavam preparando o corpo, tudo, as mulheres faziam as 
mortalhas. 
Só pra gente pontuar, quando era um homem que morria normalmente 
quem lavava eram os homens? 
Sim, era religiosamente. Mulheres, mulheres; nada como hoje. Mas era 
assim: os homens lavavam homens, e mulheres preparavam as mulheres. 
E essas tradições você não lembra como elas apareceram, você não tem 
notícia? 
Não, não lembro. Eu lembro que vinha dos meus avôs, bisavôs, então era 
tradição. Era uma tradição. 
 

As mesmas lembranças são partilhadas pela senhora V.N.263 que tem 70 anos, 

nasceu em uma família tradicionalmente católica, porém tornou-se membro ativo da 

comunidade católica após seu casamento. Atualmente a senhora V.N. faz parte a 

equipe de liturgia da Paróquia do Divino Espírito Santo. 

 
Como era feita e quem eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 
corpo? 
A família mesmo. A família, os vizinhos que ajudava… No caso da minha 
mãe, quando ela morreu, faz 44 anos, ela morreu em casa, tinha acabado de 
tomar banho, quer dizer que eu troquei. O meu pai também, já tinha tomado 
banho, meu pai também morreu de repente, eu acho que foram meus irmãos 
que trocaram ele. A minha mãe eu lembro que fui eu quem troquei. Naquela 
época a funerária deixava a gente trocar, eu acho que toda família era quem 
trocava. Eu troquei bastante defunto. 
Quando uma mulher morria, eram sempre as mulheres? 
As mulheres. Sempre mulheres. Eu troquei várias mulheres da minha família, 
mãe, sogra, cunhada, tia, tudo fui eu quem troquei. Eram velhinhas… Minha 
mãe não era tão velha… Mas a minha sogra, minha tia, minhas cunhadas, 
então eu pedia pra funerária e a funerária deixava eu trocar. Agora hoje é a 
funerária que troca, a funerária não deixa mais a família trocar. 
Acha que essa mudança influencia alguma coisa? 
Eu propriamente não gosto, porque eu acho que hoje na funerária é homem 
que vai trocar, né? Eu gostava mais do tempo que a gente trocava. Porque 
às vezes a velhinha era tão reservada, agora você larga na mão de homem, 
eu não acho muito bom não. 
Na sua visão, a funerária tem um motivo especial pra não querer que a 
família faça a troca? 
Não sei porque. Eu acho que eles gostam de fazer o serviço, o serviço deles. 
De primeiro eles eram mais tolerantes, mas a gente pedia e eles deixavam; 
hoje eles não deixam. 
Além da lavagem do corpo, quais eram as providências em relação à 
roupa do morto? 
Geralmente os antigos sempre têm mania de encomendar a roupa. A minha 
mãe já tinha deixado o vestido que ela queria no dia que ela morresse minha 
sogra também. Mas quem não tinha gente antiga a maior parte fazia a 

                                            

263 Entrevista concedida por V.N. Entrevista 8. [Abril de 2018]. Entrevista concedida a Valéria Aparecida 
Rocha Torres auxiliada por Ricardo Biazotto.  A entrevista na íntegra encontra-se em anexo no final 
desta tese. 



177 

 

 

mortalha, né? Sempre foi mais fácil assim do que pensar na roupa que o 
defunto que ele queria, porque gente antiga tem mania de encomendar a 
roupa. (Entrevista de V.N.) 

 

Entrevista feita com a senhora R.P.T264 também encontramos a lembrança dos 

cuidados com o corpo do morto. A senhora R.P.T era filha de imigrantes italianos, 

católica desde o nascimento. Ficou viúva muito cedo, com duas filhas, uma 

adolescente e outra criança, trabalharam como costureira para sustentar sua família. 

Sempre ativa junto à comunidade católica foi como a senhora O.J.A. voluntária na 

cozinha do Hospital Francisco Rosas durante anos. Além de participar ativamente nas 

atividades da Paróquia do Divino Espírito Santo. 

 
A primeira pergunta: quando uma pessoa morria, o que se fazia 
primeiro, imediatamente? 
Imediatamente… Procurava alguém que viesse trocar, né? Porque tinha que 
trocar. Não tinha enfermeiro né? 
Então normalmente se lavava essa pessoa, né? Existia algum grupo de 
pessoas que fazia isso, durante essa troca ou essa lavagem se fazia 
algum tipo de oração? 
Não lembro disso não porque eu nunca fiquei junto com a pessoa. Quando 
morreu o meu marido, quem veio lavar foi o Luisinho… Você lembra aquele 
que tinha pipoca ali… e o Padre João Sampaio. Os dois estavam aqui e eles 
que trocaram. 
Eles que lavaram e trocaram… Provavelmente o Padre João fez uma 
oração… 
Ah, deve ter feito, né? 
A senhora não se recorda muito bem se haviam pessoas que se 
dedicavam só… 
Não, não lembro. 
Mesmo assim, a senhora lembra de ouvir falar que isso era normal, 
quando as pessoas morriam lavar os corpos… Toda essa tradição de 
luto, como era passada… De pai pra filho, a senhora lembra? 
Sim, era passado sim. Só que depois os filhos não lavavam muito a sério… 
Que nem a gente, que levou a sério. (R.P.T) 

 

As mesmas informações quanto aos cuidados com o corpo são trazidas pela 

senhora M.B265., 83 anos, é viúva de um Ministro da Eucaristia, com quem participou 

                                            

264Entrevista concedida por R.P.T Entrevista 1. [Abril de 2013]. Entrevista concedida a Valéria 
Aparecida Rocha Torres.  A entrevista na íntegra encontra-se em anexo no final desta tese. Essa 
entrevista é extemporânea, porém, é um maneira de homenagearmos as senhora R.P.T, que foi uma 
guerreira em todos os sentidos e uma das primeiras pessoas que se dispôs a conversar comigo sobre 
a morte. Sua saúde frágil nunca a impediu de viver sua fé e sua disposição em ajudar a quem 
precisasse. A senhora R.P.T em abril de 2013 já estava com a saúde extremamente debilitada, mas 
com sua enorme delicadeza e simplicidade me recebeu para falar da morte, da vida e de sua 
religiosidade. Por isso, com autorização de seus familiares inserimos a sua entrevista.  
 
265 Entrevista concedida por M.B. Entrevista 6. [ Abril de 2018]. Entrevista concedida a Valeria Aparecida 
Rocha Torres auxiliada por Ricardo Biazotto.  A entrevista na íntegra encontra-se em anexo no final 
desta tese. 
 



178 

 

 

ativamente, em 57 anos de casamento, das atividades religiosas de sua paróquia. É 

membro do Apostolado da Oração, da equipe do ofertório e de grupos de oração. 

Além disso, contribuiu, durante muitos anos, na limpeza e decoração de igrejas, em 

eventos para grupos de jovens e em diferentes pastorais. 

 
Dentro da comunidade católica, quando uma pessoa morria quais eram 
as primeiras coisas feitas? 
As pessoas, os vizinhos católicos, ia visitar o falecido e a família, e rezava 
vários terços. 
Mas antes disso também tinha a lavagem dos corpos. Quem eram as 
pessoas responsáveis por essa lavagem? 
Era alguém da família mesmo, algum vizinho que tinha muita amizade que 
lavava os corpos, e depois (colocava) a mortalha. Isso foi muito tempo, e 
depois acabou a mortalha.  
Em relação as mortalhas: lembra como eram feitas? 
Ah, depois que compravam o pano, duas mulheres ou três cortava e 
costurava na mão mesmo, e (colocava) no defunto. 
A costura da mortalha acontecia ao mesmo tempo que o corpo estava 
sendo lavado? 
É. 
E lembra mais ou menos quando a mortalha deixou de ser usada? 
Olha, quando eu morava na roça tinha muita mortalha, agora depois que eu 
mudei pra cidade acabou. Aí (colocava) roupa assim, comum mesmo. 
(Colocava) terno, gravata no defunto; o defunto ia bonitinho. 

 

Todas as pessoas entrevistadas nesta faixa etária ao mobilizarem suas 

lembranças das primeiras providências na toalete do morto falam do banho e a 

mortalha. Quanto ao seu significado, muitos utilizaram o argumento que o costume 

era antigo, uma tradição que se manteve até o momento por meio das relações 

familiares, ou, como disseram costumes que passavam de pai para filho. 

Duas questões importantes decorrem dessas narrativas. A primeira é a 

preocupação de que alguém próximo cuide do corpo da pessoa que morreu essa é 

uma responsabilidade ou do familiar ou de alguém muito próximo. Não são todos os 

entrevistados que se lembram desses cuidados, mas há uma grande ênfase dada por 

eles em relação à questão do zelo com o corpo que precisa ser banhado e 

amortalhado.  

A toalete é muito importante e uma responsabilidade comunitária, o morto não 

deve ser enterrado sem roupa apropriada, por isso todos se lembram das mortalhas 

que representa, neste contexto, o esmero da vestimenta do defunto, a entrevistada 

M.A.C, também atuante na Paróquia do Divino Espírito Santo chegou a confeccionar 

uma mortalha para nos mostrar como eram feitas e quais eram as preocupações em 

relação ao modo de confeccioná-las: “sem dar nós na linha para não aprisionar a alma 

do falecido”. 



179 

 

 

Os primeiros cuidados com o morto, na verdade com o corpo do morto ainda 

existem na sociedade moderna e são atribuições das funerárias, no entanto, o banhar 

e o amortalhamento para nossos entrevistados significam algo que está estritamente 

vinculado ao cuidado de um corpo que abrigou uma alma e, portanto uma obrigação 

comunitária e familiar do exercício dessa função, tendo em vista que a comunidade e 

a família partilham da mesma crença e visão de mundo. 

Como os banhos e o amortalhamento os velórios são atos religiosos que só 

tem sentido comunitariamente, ao mesmo tempo são espaços de solidariedade, 

reunião social, motivo para conversas, mas fundamentalmente o momento de oração 

por aquela pessoa que se foi e que deve encontrar o seu lugar junto a Deus, a Jesus, 

aos anjos e aos santos de devoção. 

4.3.2 Os velórios: um acontecimento comunitário 

Em relação à organização dos velórios, ocorriam procedimentos semelhantes. 

Quando uma pessoa morria, imediatamente os vizinhos tomavam à frente das 

providências para o velório. Simultaneamente ao preparo do corpo, providenciavam o 

caixão e a organização do velório, que até a década de 1980 era realizados nas casas. 

O velório era o segundo passo após amortalhamento e o banho. Todos esses 

procedimentos mobilizavam a comunidade, pois necessitavam — se não 

especializadas — pessoas que se dispusessem a exercitar sua solidariedade. 

Normalmente, quem cuidava do ofício da morte eram parentes e amigos do 

morto e de sua família. Esse cuidado consistia desde ir até o serviço funerário 

encomendar o caixão até tratar de comunicar à comunidade a morte que ocorrera. Os 

velórios em casa exigiam algumas providências como: preparar a sala de estar para 

receber o caixão, já que o defunto ficava no centro da sala que era enfeitada com 

flores e velas.  

Também se colocava na porta da casa uma flâmula normalmente com uma 

cruz que representava o luto pelo qual aquelas pessoas estavam passando. Além 

disso, havia a prática de rezar terços durante o período de duração do velório. 



180 

 

 

As irmãs A. I e A. H.266 são atuantes na comunidade católica. Ambas foram 

catequistas e nos concederam uma longa entrevista da qual reproduzimos sua 

narrativa sobre a organização do funeral, que é a mesma rotina descrita por outros 

entrevistados. 

 

Após a preparação do corpo, começava a organização do funeral. Quem 
se responsabilizava por essa organização e como era organizado o 
funeral? 
I: Tinha que ir lá no cemitério pra pedir, quem tinha o lugar seu pra pôr, tinha 
que pedir pra pôr, pra abrir, porque o enterro ia ser a tantas horas, e deixavam 
aberto, como é hoje. Hoje a pessoa morre, avisa e a equipe que trabalha lá 
no cemitério já abre… Eu não me lembro de a gente ir ver se estava tudo 
certo, mas estava, porque estava aberto. Não sei quem foi essa pessoa que 
foi lá, sei que a Ana e eu nós não fomos, os outros eram mais novos… Então, 
eu não lembro que é que fez, mas os vizinhos se preocupavam em arrumar 
o local, tirar as coisas, deixar o lugar pronto, preparado para colocar o caixão. 
Isso a vizinhança fazia, as outras pessoas da família que estavam juntos se 
preocupavam com isso aí… Eu acho que nunca foi problema, pelo menos 
nas poucas vezes… A gente nunca viu, a não ser na nossa casa. A gente 
sempre que chegava na casa já estava organizado o velório, mas em casa 
não… Foram os vizinhos que prepararam, os amigos da fábrica do meu pai 
que correram ali, que fizeram… Eu acho que foi assim mesmo. Geralmente 
são os amigos e os vizinhos que tomam as primeiras providências, é assim? 
Onde quer que põe? Eu me lembro, minha mãe: “Vamos pôr aqui”. Acho que 
em todo lugar, antigamente, era assim. A dona da casa determinava o lugar 
e colocava o caixão ali, o velório ali… É o que eu me lembro. 
Como que aconteciam os velórios? 
I: Primeira coisa que a funerária quando vinha trazer o caixão, já trazia um 
pano de luto, uma bandeira… Igual uma flâmula… Geralmente preta, roxa, 
uma cor escura… E punha na porta, na rua. Então qualquer pessoa que 
passasse ali, vendo aquela bandeirinha, aquela flâmula, já tinha noção que 
tinha um falecido na casa. Então isso aí já era um distintivo que mostrava 
pras pessoas que tinha um velório, um defunto na casa. E ali ficava… A 
mesma coisa lá do velório, um entre e sai, os vizinhos vem e vai, os amigos, 
os conhecidos… Sabe, todos naquele vem e vai, reza-se da mesma maneira, 
pelo menos em casa rezou. Rezava do mesmo jeito. Olha, era assim… 
Aqueles que passavam a noite, se fazia um cafezinho pra servir pras pessoas 
que passavam a noite, davam um pãozinho pra pessoa comer. Isso daí a 
gente tem na cabeça, que foi assim, eu me lembro desse fato. Era isso aí, 
não lembro de nada de modo extraordinário não me lembro. Já tinha levado 
o nome, o Dr. (José de) Filippi que deu o atestado de óbito dele, porque o Dr. 
Filippi que atendeu, ele que atestou que foi um ataque do miocárdio e pronto. 
Ali ficou mais um pouco, ficou até amanhecer o dia, ali nesse velório, depois 
o resto foi de praxe, foi levar o corpo, foi o cortejo funeral. Eu não me lembro 
de muita coisa diferente depois disso, não me lembro muito. 
Qual era o tempo médio de duração do funeral? 
I: Às vezes tinha uma orientação do médico para abreviar o velório. Tinha, 
como tem até hoje, tinha também aquele tempo. O meu pai, no caso, morreu 
às oito e quinze, oito e meia da manhã, eu acho que o normal seria enterra 
às cinco horas da tarde. Mas passou a noite, o enterro dele saiu às oito horas 

                                            

266  Entrevista concedida por A.I e A.H. Entrevista 9. [ Abril de 2018]. Entrevista concedida a Valéria 
Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo Biazotto.  A entrevista na íntegra encontra-se em anexo 
no final desta tese. 
 



181 

 

 

da manhã da segunda-feira, domingo o dia inteirinho, a noite inteira, saiu às 
oito horas da manhã. 

 

Os velórios sempre tinham a duração de 24 horas. E ao indagarmos o motivo, 

muitos dos entrevistados respondem que era preciso ter certeza de que a pessoa 

realmente havia morrido. Havia o temor de ser enterrado vivo e, ao mesmo tempo, 

uma expectativa ao se imaginar que a pessoa poderia apenas dormir e de repente 

acordar, o que, obviamente, principalmente na zona rural, era motivo para inúmeros 

causos como nos conta um dos entrevistados o senhor J.C.267, 77 anos, que cresceu 

na zona rural, onde se passou grande parte das lembranças relatadas em sua 

entrevista. É Ministro da Eucarística e um dos responsáveis pela comunidade da Igreja 

de São Judas Tadeu, sendo que ajudou na reforma e construção da sacristia da 

referida Igreja. 

O senhor J.C. conta que, quando residia na zona rural, foi passar a noite no 

velório de um conhecido, as noites na zona rural normalmente são frias e resolveram 

cobrir o defunto que estava deitado sobre uma mesa com um cobertor. No entanto, 

um galo fugido resolveu se aquecer embaixo do cobertor e no adiantado da noite 

começou a se mexer, o que obviamente causou uma enorme confusão, pois, todos 

acharam que era o defunto que estava “ressuscitando”.  

Trazemos este aspecto mais anedótico dos velórios com objetivo de pensarmos 

esse espaço de sociabilidade em torno do morto como um momento de múltiplas 

atitudes, pois, nossos entrevistados relatam rezas, comida, bebida, conversas, 

solidariedade, atenção, respeito e imaginação na medida em que sempre aparece um 

relato sobre a expectativa do morto “acordar” a qualquer momento e aquela situação 

de despedida transformar-se em retorno daquele que se foi e que todos consciente 

ou inconscientemente sabem que a morte é o caminho sem retorno, por isso o tempo 

de 24 horas, biologicamente é o tempo que o corpo demora para começar o processo 

de decomposição. É o tempo que as pessoas dão para que constatar e aceitar que a 

morte é real. 

Assim, ao decorrer às 24 horas do velório, o corpo saía em procissão rumo à 

Igreja, onde acontecia a encomendação do corpo. O cortejo com o corpo normalmente 

                                            

267 Entrevista concedida por J.C. Entrevista 7. [Abril de 2018]. Entrevista concedida a Valéria Aparecida 
Rocha Torres auxiliada por Ricardo Biazotto.  A entrevista na íntegra encontra-se em anexo no final 
desta tese. 
 



182 

 

 

era acompanhado pela família e pela comunidade em geral e, por onde o cortejo 

passava se houvesse algum estabelecimento comercial, as portas eram fechadas em 

sinal de respeito. Neste momento acontecia um ato solene no itinerário da morte, o 

badalar dos sinos anunciava que da Igreja estava saindo alguém rumo ao lugar dos 

mortos.  

4.3.3 O luto 

 
A literatura aponta para um empobrecimento simbólico e ritual dos processos 
de morte e de luto na contemporaneidade (MARTINS, 2005; GAMBINI, 2005), 
uma vez que a morte passou a ser negada, por representar um limite à 
pretensa autossuficiência da humanidade. O tal “tempo de doer” vivenciado 
por Miguilim na obra de Guimarães Rosa entra em contraste com o tempo da 
sociedade civilizatória, para a qual o não-lugar, o estranhamento, o 
deslocamento dos enlutados são vistos como improdutivos. A morte, neste 
sentido, torna-se adversária da vida, e não parte de seu curso natural 
(FRANCO, 2007).268 

 

A sociedade contemporânea vê o luto como processo íntimo, individual e um 

momento em que as pessoas devem viver sozinhas ou, no máximo, no âmbito familiar. 

No entanto, o luto é um momento fundamental do enfrentamento da morte. Nossos 

entrevistados apontam algumas questões importantes em relação ao luto. As 

lembranças falam do tempo, como na citação “o tempo de doer”. Esse tempo é 

marcado no momento pelo vestuário e pelo vestuário se aliviava o luto. 

O período de luto normalmente durava um ano. No caso dos parentes mais 

próximos da pessoa que faleceu, a vestimenta do luto era diferente para homens e 

mulheres. Os homens utilizavam uma tarja preta na manga da camisa, enquanto que 

as mulheres usavam roupas totalmente pretas e, com o passar do tempo, iam 

amenizando o luto. Uma expressão muito usada era “levantar o luto”, ou seja, 

passavam a usar saia preta e blusa branca, ou vice- versa, ou então vestido preto com 

alguma estampa branca. 

As memórias da morte narradas nestas entrevistas revelam condutas que só 

poderiam ser praticadas por uma comunidade. Todos participavam do cuidado com o 

morto e sua família. Era inconcebível que não ocorresse um processo que não fosse 

                                            

268 Franco, Clarissa de e Torres, Valéria Rocha. Religião, morte e políticas públicas de saúde: cientistas 
das religiões na elaboração dos processos de luto.In: Revista Correlatio, Universidade Metodista, v.16, 
n° 2, 2018, pp. 255-282.  



183 

 

 

uma rede de solidariedade, comunicação, mobilização de conhecimentos como, por 

exemplo, a confecção das mortalhas. 

O que unia essa comunidade solidária em torno da morte era a crença que 

todos esses procedimentos estavam contribuindo para que a alma do morto 

descansasse em paz, fosse para o céu e estivesse acolhida no outro mundo. Quanto 

a este mundo, não era possível compreender a morte sem mobilização social. Eram 

os vizinhos que organizavam o velório, eram os amigos que preparavam a comida que 

era servida durante os velórios, outros que cuidavam de uma rede de comunicação. 

Assim, essas lembranças são organizadas com o intuito de dar sentido, por 

meio da narrativa dos ritos, ao caos provocado pela morte, e dessa forma, 

encontramos nessa elaboração de lembranças provavelmente uma primeira 

invariante a do rito. 

4.3.4 A força da memória e o apaziguamento da morte 

Nesse esforço da memória da morte, encontramos aspectos extremamente 

importantes no sentido de demonstrar como o rito, mesmo que implicitamente, 

garantia o referencial do bem morrer, pois, infelizmente, não é possível transcrever 

um aspecto sutil presente na narrativa que é o sentimento de conforto ao banhar, 

amortalhar, acomodar, orar, velar e sepultar o defunto, o que representa para essas 

pessoas um ideal de boa morte… Morreu e seu funeral foi dentro de determinados 

preceitos. 

Outra questão que julgamos fundamental deste itinerário é a elaboração da 

memória. A princípio, essas lembranças suscitadas pelas perguntas retratam 

inúmeros esforços e aqui abrimos um diálogo com o filósofo Paul Ricoeur em seu livro 

A memória, a História e o Esquecimento269 

 
Assim, pelo fenômeno do reconhecimento, somos remetidos ao enigma da 
lembrança enquanto presença do ausente anteriormente encontrado. E a 
“coisa” reconhecida é duas vezes outra: como ausente (diferente da 
presença) e como anterior (diferente do presente). E é como outra, emanando 
de um passado outro, que ela é reconhecida como sendo a mesma. 
(Alteridade complexa).270 

 

                                            

269  Ricoeur, Paul. A memória, a História, o Esquecimento. Campinas (SP): Editora da Unicamp. 2007. 
270 Ibidem, p. 56 



184 

 

 

O momento da lembrança é o do reconhecimento em inúmeras camadas: a 

ausência do ente querido presente na rememorização do rito; o eu e outro reconhecido 

no sentimento de perda, na ausência; o tempo e o espaço demarcado pelos lugares 

da lembrança como a casa, a rua, o cortejo, o velório. Uma composição que 

coletivamente se repete nas entrevistas e que pode ser considerada como memória 

e, por sua vez, como narrativas de uma história. 

Um diálogo com Paul Ricoeur é frutífero para analisarmos o percurso pelo qual 

essas lembranças sobre morte se tornam memória e história e, nesse sentido, não 

temos dúvida que o fato religioso, as formulações religiosas desta vida inneclesiada, 

contribui significativamente para isso. Ao mesmo tempo, quando o autor trata dos 

marcos da memória, compreende-os como lugares que permanecem como inscrições, 

monumentos que se transformam em documentos, enquanto que lembranças 

transmitidas oralmente “voam como as voam as palavras”.271 

Ao contrário, em muitas sociedades, como é o caso em questão, a transmissão 

oral é fundamental para a preservação da memória e, consequentemente, da história. 

Só poderíamos trazer essas questões por meio da oralidade e nossos entrevistados 

afirmam e confirmam que muito do que conhecem e se lembram é resultado de um 

conhecimento transmitido oralmente. 

4.3.5 Não há tabu diante do ideário de bem morrer: existem apenas delicadezas 

divinas 

Iniciamos o primeiro capítulo desta tese com a narrativa do velório de um jovem 

que morreu num trágico acidente de carro. Seu velório estava repleto de pessoas entre 

15 e 20 anos, seus amigos, e, entre todas as tristezas presentes neste cenário, a dor 

da mãe foi, com certeza, a mais comovente. Pudemos perceber uma situação 

inquietante. 

Os jovens todos, sem exceção, encontravam-se no mais absoluto silêncio que 

trazia questões existenciais provocadores e desconcertantes, pois era um silêncio que 

gritava: O que aconteceu? Por que morremos? Para onde Marcos foi? E, 

principalmente, com quais “ferramentas” enfrentamos essa situação? 

                                            

271 Ibidem, p. 58 



185 

 

 

No início desta tese trouxemos esta narrativa para iniciar nosso diálogo com 

José Carlos Rodrigues, em seu livro Tabu da Morte, mas também a recolocamos 

agora para abordar o fato de que nenhum de nossos entrevistados se recusou a falar 

sobre a morte, mesmo pais que perderam seus filhos por motivos de doenças, 

acidentes ou inclusive por suicídio. 

Em momento algum, nossos entrevistados, mesmo os mais jovens, recusaram-

se a falar sobre a morte. Trazemos neste item as entrevistas feitas com pessoas que 

não se encontram na faixa etária básica de nossos entrevistados, mas que estão, 

tanto quanto eles, imersos num processo de enfrentamento da morte mediado por 

expressões religiosas. 

A primeira história que trazemos é a entrevista com a mãe de Marcos272, que, 

após quatro anos, ainda vive o seu processo de luto, mas, ao contrário da ideia de 

morte interdita, faz questão de falar sobre o filho e posta diariamente suas lembranças 

nas redes sociais e suas mensagens são sempre de fé e esperanças de o jovem estar 

bem. 

A segunda história é a dos pais de M. C. M. formado em Biologia, era um jovem 

com espírito aventureiro e de bom coração, que amava a natureza e a criação divina, 

mesmo tendo estudado Biologia. M.C.M. concluiu sua graduação e foi se aventurar 

pelo mundo, mudou-se para os Estados Unidos mais especificamente na Carolina do 

Norte onde foi trabalhar com a produção de flores, retorou ao Brasil depois de um ano 

e novamente voltou aos Estados Unidos ficando permanecendo naquele país por mais 

7 meses quando decidiu retornar definitivamente ao Brasil se estabelecendo 

profissionalmente na cidade de Campinas (SP). 

Os pais de M.C.M são o jovem casal R.C.M e P.C.M273 que muito lutaram para 

poder ver seu filho ingressar no ensino superior, oportunidade que não tiveram, por 

isso, para a maioria da população brasileira que não teve acesso ao ensino superior 

ver seu filho chegar à universidade foi um momento de grande emoção e realização, 

                                            

272 Por uma questão de inúmeros desencontros não conseguimos entrevistar a mãe de Marcos – nome 
fictício -. No entanto, temos sua autorização em anexo no final desta tese, pois, narramos o velório de 
seu filho no primeiro capítulo. 
273 Entrevista concedida por R.C.M e P.C.M. Entrevistas 14 e 15 [ Maio de 2018]. Entrevista 
concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres.  A entrevista na íntegra encontra-se em anexo no final 
desta tese. 



186 

 

 

mais ainda ver o filho conseguir uma oportunidade de emprego e de especialização 

profissional fora do Brasil. 

Mas a “indesejada das gentes” sempre cumpre a máxima reafirmada pelos 

padres jesuítas nos Manuais de Bem Morrer, nunca avisa quando, nem onde e nem 

como virá e assim foi, perderam o filho aos 26 anos de uma doença rara. M. C. entrou 

em coma com meningite causada por essa doença, passou quatro dias nesse estado 

e, mesmo vencendo o coma, não conseguiu se recuperar e acabou falecendo dois 

meses depois. 

Nesses dois meses “tiveram tempo” entre a esperança e a fatalidade de 

preparar-se para a morte, tanto que M.C.M. escreveu um diário no qual expressa suas 

esperanças, gratidão a Deus e amor a sua família; quanto aos pais que, ao narrar 

esses dois meses, depositam na fé em Deus o fato de terem sobrevivido à perda de 

seu filho e, mais ainda, nessa mesma fé o fato de continuarem vivendo após três anos 

meio.274 

A entrevista dos pais de M.C.M. é uma longa reflexão sobre a vida do filho e o 

sentido de sua morte. Para eles, a morte representa uma síntese de suas histórias 

como pais e cristãos e, em função disso, ao contrário do vazio, a história que elaboram 

em torno de sua tragédia pessoal é a memória de um jovem iluminado por uma fé, 

diferente da deles, mas crença no criador que tudo providencia. Em vários momentos 

da entrevista e do diário de M.C.M., encontramos a confiança na Graça de Deus ou, 

em outras palavras, na misericórdia de Deus. 

 
R.C.M - Eu acho que é a nossa história. Hoje a gente vai entendendo. Eu 
sempre questionei assim, às vezes quando a gente ia fazer alguma coisa na 
igreja, eu sempre falava isso: que eu queria entender a minha história, eu 
falava que por eu ter casado muito novinha, ter tido o Matheus muito novinha, 
e de repente eu queria entender a minha história, minha história na igreja, 
minha história com Deus, que que era o chamado de Deus pra nossa vida. 
Hoje nós temos a certeza que nós temos que estar juntos. Eu falo às vezes 
que pode acontecer o que for, nós temos que estar juntos. Não dá… E hoje 
eu vou entendendo nossa história, Valéria. Tudo que o Matheus deixou, tudo 
que o Matheus ensinou, ele tinha até quatorze, quinze anos, ele ia com nós 
na igreja e depois ele não foi mais. Mas eu acho que ele tinha uma fé maior 
que a nossa. 
P.C.M. - Ele falava que ele não queria seguir uma doutrina. Ele falava: “Pai, 
não vou, não quero ir em religião, não quero participar de religião, mas eu 
não acredito na explosão do Big Bang. Eu acredito que tem um Ser supremo 
que criou nós e criou tudo. Eu não acredito que nós viemos de uma célula de 

                                            

274 O Diário de M. C. M. se encontra conosco, sua mãe nos deu no dia em fizemos a entrevista ela 
deseja que o registro dos últimos dois meses de vida de seu filho seja publicado.  



187 

 

 

uma explosão no universo. Eu acredito no criador, só que eu só acredito 
nisso, pai. Eu não acredito em doutrina, de religião”. 
Ele deixou pra semear alguma coisa. 
R.C. M. : Essa última frase, o PC.M. nem lembrava mais disso, mas você 
vê… 
P.C.M : Eu tava tentando achar, que ele escreveu também, mas agora eu não 
consegui achar, que ele fala que quando ele morresse ele tinha vontade que 
colocasse ele no meio do mato, o corpo dele ser absorvido pela terra. Ele 
falava: “Ah, pai, nós saímos da terra…”. 
R.C. M. : Precisava pegar também, uma das coisas interessantes, foi uma 
música… Uma vez nós estava vendo um vídeo dele, quando ele fez nos 
Estados Unidos, e nós escutamos, tocando no rádio, essa música. No dia que 
ele foi embora, alguém postou essa música, e aí eu fui pesquisar a música. 
Você não acredita o que a música fala… Valéria, até isso, por isso eu falo… 
Eu vivo da graça de Deus e essas delicadezas de Deus. É tudo delicadeza. 
Até essa música, que fala isso… Umas mensagens que ele deixava pro 
Miguel no aniversário, ele escreveu isso que uma das coisas ele pôs assim: 
“Mãe, a senhora sempre me falou que vocês cresceram comigo, mas eu 
cresço com vocês até agora”… E tem duas músicas, uma é essa, que veio 
no dia que ele foi embora, e essa música ele tinha escutado nos Estados 
Unidos, só que nós só descobrimos depois. 

 

O legado que o filho deixou nesta história foi o da crença. Na narrativa desta 

história que, ao se fazer, está produzindo uma memória, a memória do filho é 

construída em torno de sinais que são interpretados via suas elaborações religiosas. 

Assim, a mãe, principalmente, interpreta esses sinais como “delicadezas” que Deus 

lhe faz e esses sinais são sempre no sentido de dizer-lhe que seu filho está bem. 

Os pais de M.C.M pertencem a uma geração mais próxima do que 

denominamos de modernidade e secularização, apesar de pertencerem à 

comunidade da Paróquia de São Pantaleão como membros atuantes participam 

sempre de retiros e oficinas de orações, além de serem membros da equipe de canto 

da igreja. A única certeza de que seu filho morreu bem se encontra no que 

denominaram de delicadezas divinas. 

No mesmo sentido está a entrevista da senhora T.F.275 membro da comunidade 

de Nossa Senhora das Graças quando a entrevistamos, seu marido havia falecido 

recentemente, e ela utilizou o tempo da entrevistas para expor de maneira detalhada 

a sua vida. Não a interrompemos seria a mais absoluta falta de qualquer noção de 

humanidade tentar roteirizar o sentimento de luto de alguém.  

Por isso, a entrevista é longa, mas existe em sua narrativa a presença da fé 

que construiu ao longo de sua existência, das relações que estabeleceu com Deus, a 

                                            

275 Entrevista concedida por T.F.. Entrevistas 12 [Abril de 2018]. Entrevista concedida a Valéria 
Aparecida Rocha Torres. A entrevista na íntegra encontra-se em anexo no final desta tese. 



188 

 

 

sua crença na misericórdia divina e na intercessão da Virgem Maria, no poder do 

Terço da Misericórdia são esses símbolos que sinalizam a T.F. que seu marido morreu 

bem, que está no céu junto a Deus, Jesus e a Virgem Maria e, portanto, com essa 

convicção ela consegue aos 82 prosseguir, como os pais de M.C.M e a mãe de Marcos 

conseguem também.  

Assim, consideramos que as lembranças, as memórias, os causos, a 

publicidade, os velórios, as procissões fúnebres, as mortalhas, os santinhos, os 

terços, o badalar dos sinos compõe o conjunto da bem morrer que podem não seguir 

à risca as prescrições dos manuais, mas como eles respondem as perguntas 

invariantes sobre morte e como eles garantem ao indivíduo e a sociedade que é 

possível acomodar-se poeticamente diante da ausência.  

No entanto, os fatos, narrativas e dados que levantamos em Espírito Santo do 

Pinhal compõe um quadro maior que sustenta nossa hipótese da longevidade do bem 

morrer, ao compararmos os rituais que acompanhamos em nossas entrevistas com 

outras pesquisas sobre a morte e o sentido de morrer no Brasil podemos afirmar que 

há uma forma brasileira de morrer bem. 

4.4 Entre tempos e lugares da morte têm muito em comum: banhos, 

mortalhas e procissões. 

Se descontextualizarmos as narrativas sobre os rituais mortuários na Bahia da 

primeira metade do século XIX presentes em A morte é uma festa: Ritos Fúnebres e 

Revolta no Brasil do Século XIX (Reis, 1991) e as aproximarmos dos relatos de nossos 

entrevistados, apesar de mais de um século e muitos quilômetros de distância, 

podemos encontrar muitas e significativas semelhanças. 

Práticas como o banho dos mortos, o amortalhamento, as pompas fúnebres 

(como a obrigatoriedade social da reverência e acompanhamento dos cortejos) e a 

rigidez do luto estão presentes nas elaborações e sentidos da morte e do morrer em 

Espírito Santo do Pinhal como estavam presentes na Bahia de 1836. 

Portanto, são contextos históricos diferentes que apresentam narrativas 

semelhantes frente às atitudes diante da morte que consideramos um primeiro indício 

de que, num mesmo contexto religioso, existe a formulação de respostas e ações 

diante da morte que são invariantes mesmo que distantes no tempo e no espaço. 



189 

 

 

Sem exceção alguma, nas narrativas das pessoas entrevistadas, a primeira 

atitude das famílias após o falecimento de um ente querido era chamar grupos 

designados para o banho. A senhora O. J. A. citada anteriormente diz assim: “Isso era 

religioso; tinha que ser feito; ninguém era enterrado sem ser lavado.”  

Logo em seguida, a outra providência era o amortalhamento do defunto. 

 
Minha mãe continuou fazendo mortalha por um bom tempo ainda. Demorou 
muito para mudar a tradição. A tradição não era só rural. Eu participei de 
lavagem do morto, junto com muitas outras pessoas, eu já era casada, há 
uns 40 anos atrás.276 

 
Na época da Cemiterada, a roupa fúnebre mais utilizada eram as mortalhas 
de vários tipos277. 

 

A senhora O.J.A. também ressalta que todos esses procedimentos eram para 

apoiar a família enlutada: 

 
Tinha visitas, a gente fazia orações, tinha muito carinho porque a gente sabe 
que a dor é muito grande… Isso era uma coisa muito linda que tinha 
antigamente. E as pessoas eram veladas em casa e se colocava nas portas 
um sinal de luto, de que a família estava enlutada e que ali existia uma pessoa 
falecida.278 

 

Como a senhora O.J.A., abordam os rituais fúnebres católicos passando por 

três questões: o banhos, o amortalhamento e a perda, como é o caso da senhora M.A. 

 
Participo de funerais desde pequena acompanhando minha mãe, lembro 
quando ela era chamada para dar banho no defunto junto com outras amigas 
da Igreja, elas iam até a casa do morto, davam banho e rezavam. Fui várias 
vezes acompanhando a minha mãe e depois quando cresci continuei a ser 
chamada para dar banho e rezar pelo defunto, até as funerárias aparecerem. 
Aí, minha filha, acabou tudo.279 

 
 

Primeira providência: preparar o defunto para o velório e tratar do funeral. 
Cortava-se unha, barba e cabelo. O banho não podia tardar, sob pena do 
cadáver enrijecer. Os nagôs acreditavam que a falta dessa cerimônia impedia 
o morto de encontrar seus ancestrais, tornando-o um espírito errante, um 
esuké. Tal como entre os iorubás, o defunto devia estar limpo, bonito e 
cheiroso para o velório, esse último encontro com parentes e amigos vivos.280 

 

                                            

276Entrevista concedida por O.J.A. Entrevista 2. [Maio de 2018]. Entrevista concedida a Valéria 
Aparecida Rocha Torres.  A entrevista na íntegra encontra-se em anexo no final desta tese. 
277 Reis, João José. Op. Cit. p. 116. 
278 Idem. Entrevista O. J. A.   
279 Entrevista concedida por M.A.M Entrevista 3. [Maio de 2018]. Entrevista concedida a Valéria 
Aparecida Rocha Torres.  A entrevista na íntegra encontra-se em anexo no final desta tese. 
280 Reis, João José. Op. Cit. pp. 114-115 



190 

 

 

São inúmeros os momentos em que as narrativas de João José Reis e as 

narrativas de nossas entrevistas parecem ter saído do mesmo lugar. Não do lugar 

espaço/tempo, mas do mesmo lugar simbólico, do mesmo universo de conhecimento 

que em mais de um século pouco se alterou. Portanto, é possível falar em um 

conhecimento fundamentalmente religioso (nossos entrevistados não são de origem 

nagô e, muito menos, iorubá) sobre o sentido da morte e do morrer no Brasil. 

Assim, esse lugar simbólico pode ser considerado como uma forma singular de 

morrer, tendo em vista que também podemos comparar nossas entrevistas aos relatos 

de pesquisa de Elene da Costa Oliveira sobre os ritos mortuários no Piauí, sob o título 

A arte de Bem Morrer: a cultura funerária do Piauí no século XIX. 

O texto narra os rituais mortuários vividos pela sociedade piauiense. Esses ritos 

são a elaboração do testamento, o ato de acompanhar o moribundo até a hora da sua 

morte; a utilização da mortalha; o cuidado do cadáver; a arrumação da casa para o 

velório; a presença de amigos e parentes; a orações para que a alma seja 

encaminhada para o céu e para afastar os demônios. A partir dessa sequência 

narrativa, a autora aborda as permanências dessas práticas entre o povo do Piauí.  

 
Na atualidade, alguns velórios ainda possuem um ritual marcado por 
aspectos daqueles presentes no século XIX, como as rezas, a presença do 
padre, as velas, que representam a luz que clareia o caminho do morto, 
principalmente percebíveis na zona rural e periférica das cidades onde o 
corpo ainda é velado em casa, ainda há enterros em rede, muitas velas, a 
presença de rezadeiras, das carpideiras etc. 
Atualmente, ainda se presencia enterros com o corpo transportado em rede 
até o lugar do sepultamento, rito com um conjunto de significados — na hora 
do enterro os punhos da rede são cortados. Há o preparo do corpo do morto 
até a hora do enterro, um ritual marcado pela presença de imagens de santos, 
um oratório, após o enterro dias e dias de rezas em homenagem a algum 
santo ou a todos os santos que protegerão a alma do cristão. A preocupação 
com a morte se inicia com a preparação da alma, seguem-se os ritos iniciais 
como a escolha da mortalha, o pagamento das dívidas, o pedir perdão 
àqueles a quem se ofendeu em vida etc.281 

 

Há exatamente 3.493 km de distância do Piauí, está Urussanga, em Santa 

Catarina, cidade fundada em 1878 por imigrantes italianos vindos do norte da Itália, 

formando um dos principais núcleos de colonização italiana daquele estado. Em artigo 

                                            

281 Oliveira, Elene da Costa. A Arte de Bem Morrer: a cultura funerária no Piauí do Século XIX. In: II 
Simpósio de História do Maranhão Setecentista. Disputas Políticas e Práticas de Poder. São Luis: 
Universidade Estadual do Maranhão. 2011. p. 2. A autora faz parte do Grupo de Pesquisa Memória, 
Ensino e Patrimônio Cultural da Universidade Federal do Piauí. 



191 

 

 

publicado por Julia Massucheti Tomasi sobre os rituais mortuários entre os imigrantes 

italianos daquela cidade, encontramos a seguinte narrativa. 

 
E na cidade de Urussanga, o padre era uma das pessoas mais importantes 
nas práticas dos rituais de morte no decorrer do século XX. Desde a extrema-
unção, a sua presença, segundo Aquiles De Pellegrin, era fundamental para 
que a alma do falecido fosse em paz. Também eram essenciais na 
celebração de encomendação, e em alguns casos acompanhavam o ato de 
sepultamento. 
Além da influência dos padres nos rituais fúnebres, a Igreja Católica durante 
mais de meio século controlava o cemitério, intervinha nos ritos de morte e, 
em grande medida, interferia na vida social dos urussangueses.282 

 

Apesar de a autora considerar que as práticas funerárias dos imigrantes 

italianos diferem substancialmente do que denomina de romanizado, estrutura-se a 

partir da diferenciação do “catolicismo tradicional” ibérico do norte e do nordeste do 

Brasil. Este catolicismo da região sul é caracterizado por uma religiosidade 

comunitária, de classe média e sem nenhum vínculo com a estrutura social da casa-

grande.283 

Para além das questões interpretativas da autora, queremos utilizar sua 

narrativa para demonstrar as similaridades entre as práticas mortuárias no Brasil em 

regiões diversas no tempo e no espaço, como é o caso do Piauí e Santa Catarina. 

Sendo assim, ainda sobre os ritos mortuários em Urussanga, existe presente na 

concepção das pessoas com idade mais avançada a preparação para a morte, como 

afirma a autora. Uma “boa morte” é aquela que não chega de improviso. 

Voltando ao nordeste brasileiro, encontramos os rituais mortuários no agreste 

sergipano, especificamente em Itabaiana. As descrições sobre esses rituais é feita por 

Magno Francisco de Jesus dos Santos, no trabalho Agonias e Penitências: o Universo 

Simbólico da Morte no Agreste Sergipano284. Apesar do autor afirmar que a morte é 

                                            

282 Tomasi, Juliana Massucheti.In: Anais do III Encontro Nacional do GT História das Religiões e 
Religiosidades ( ANPUH) Questões teórico-metodológicas no estudo das religiões e religiosidades. IN: 
Revista Brasileira de História das Religiões. Maringá (PR) v. III, n.9, jan/2011. ISSN 1983-2859. 
Disponível em http://www.dhi.uem.br/gtreligiao/pub.html p. 2 
283  Essa diferenciação entre as práticas católicas trazem em seu interior a seguinte uma posição no 
mínimo controversa em relação à ideia de catolicismo popular, pois deixa a entender que existe nesse 
universo popular os ritos praticados por escravos e, portando, ligados à casa-grande que se concentra 
no norte e nordeste do país, e os ritos que não são praticados por homens livres, pertencente às 
camadas médias da sociedade que,  oriundos do processo de imigração europeia,  proporcionaram 
outras concepções religiosas no Brasil com a sua chegada.  
284 Santos, Magno Francisco de Jesus. Agonias e Penitências: O universo simbólico da Morte no 
Agreste Sergipano.In: Revista Eletrônica da Faculdade José Augusto Vieira. Ano V, n° 7, setembro 
2012. pp. 1-17. 

http://www.dhi.uem.br/gtreligiao/pub.html


192 

 

 

um tabu entre os habitantes dessa microrregião do agreste, pois as pessoas procuram 

substituir a palavra morte por inúmeras expressões, no decorrer do texto temos mais 

um relato muito próximo sobre os ritos mortuários praticados no Brasil. 

 
Medo, angústia e aflição são algumas das sensações que envolvem o tema 
morte no agreste sergipano. Falar abertamente sobre o assunto é tabu. Por 
conseguinte pode ser percebida uma série de coibições em relação ao 
momento da partida, a começar pela proibição do nome morte, substituída 
por eufemismos como "viagem", "passou dessa para a melhor", "Deus levou", 
"virou anjo" e foi para o céu. Em todos esses termos está presente a ideia de 
mudança, mutação, passagem ritualística. Morrer ainda incumbe em 
transformação.285 

 

Assim, essa constatação, de certa forma, é contradita pela narrativa que segue 

descrevendo como por meio de entrevistas, os rituais mortuários são praticados pelas 

pessoas locais, a preparação para morte, a busca pela escolha da mortalha, o funeral 

público, a participação coletiva nos ritos de preparação do corpo e posteriormente no 

velório enfim, os gestos e as expressões da sociedade local denotam uma grande 

intimidade com a morte. Como o autor mesmo afirma: “A morte é vista como uma 

companheira certa e inevitável.”286 

 
Muitos moradores da microrregião passam a vida preparando-se para "a 
viagem derradeira", que também é a mais importante. Este fato assemelha-
se aos episódios descritos por João José Reis, que estuda a sociedade 
baiana do século XIX (Reis, 2009). Rezas, promessas de preparação dos 
detalhes do funeral acompanham uma considerável parcela de moradores. A 
começar pela costura da mortalha, que desde cedo se juntava às demais 
peças do vestuário "no fundo do baú ou guarda-roupa". A preparação da 
mortalha é importante, principalmente, na demonstração da interatividade 
social. Pessoas precavidas que preparam com antecedência a mortalha, 
muitas vezes emprestavam para o enterro de vizinhos desprevenidos. Os 
acautelados auxiliavam os vizinhos despreparados. As mortalhas são 
importantes instrumentos de distinção social (Rei, 2009, p. 116) e pode ser 
visto como um símbolo de alguém que se preocupa em captar prestígio no 
caminho da salvação. No imaginário social, deter uma mortalha entre as 
peças do cotidiano representa muito mais do que cautela. É uma tentativa de 
ter seus últimos desejos respeitados. As entrevistas realizadas denotam que 
na zona rural do agreste sergipano sobressaem as mortalhas brancas e 
azuis. Devemos lembrar que o azul é a cor atribuída a Nossa Senhora, vista 
no imaginário católico tradicional como a advogada das almas no momento 
final, como enfatiza a oração da Santa Maria: Santa Maria, Mãe de Deus, 
rogai por nós pecadores, agora e na hora de nossa morte amém.287 

 

Essa é uma pequena amostragem que acreditamos representar a hipótese 

central desta tese de que a morte no Brasil, apesar das diferenças espaço/tempo, 

                                            

285 Idem, p. 7. 
286 Idem, p. 8. 
287 Idem, p. 12 



193 

 

 

possui um elemento aglutinador que é o catolicismo como mediador dos sentidos da 

morte e do morrer. Este catolicismo expressa essa mediação a partir da construção 

do ideário do bem morrer, como vimos, seja em Santa Catarina ou no Piauí, ou para 

enfatizar as tradições católicas europeias ou como para enfatizar a influência 

afrodescendente. Temos uma significativa verossimilhança entre os ritos e práticas 

mortuárias no país e, como veremos adiante, não diferem dos relatos das entrevistas 

que realizamos sobre os ritos mortuários católicos em Espírito Santo do Pinhal. 

Para corroborar ainda mais com a nossa hipótese, o trabalho de Magno 

Francisco Jesus dos Santos ainda aproxima as práticas mortuárias relatadas em sua 

pesquisa — elaborada no século XIX — às narrativas de João José Reis em seu 

trabalho A Morte é uma Festa. Quanto a isso, pode se argumentar a proximidade por 

tratar-se do nordeste brasileiro, por ser uma sociedade rural pouco suscetível às 

mudanças ou transformações que ocorrem com maior recorrência em sociedades 

urbanizadas. Enfim, podemos arrolar uma série de argumentos para justificar a 

semelhança entre os rituais. 

 
Os estudiosos das religiões sempre reconheceram, no Brasil, desde os 
tempos coloniais, a curiosa mistura por meio da qual uma Igreja Católica 
plenamente atuante na vida pública graças a seus vínculos com o Estado, 
capaz de promover a legitimidade do poder a economia moral da propriedade 
privada, ainda que esta se referisse a outro ser humano, o escravo, foi 
igualmente capaz de acomodar-se ao etos da sociedade em que se inseria e 
assim, incorporar sistemas de crenças particularistas e locais, adaptar-se a 
devoções de cunho privado e mesmo incentivá-las, caráter intimista, como se 
traduz, por exemplo, nos ex-votos populares encontrados por toda a parte no 
país.288 

 

Por isso, podemos somar a estes argumentos a ideia de que existe um ideário 

de bem morrer que acompanha o sentido da morte e as práticas mortuárias no Brasil, 

que não sucumbiu diante do chamado processo de secularização da morte. Entre 

outras coisas, pelo fato de que as religiões, em nosso caso a católica, foram capazes 

de transformar a morte em acontecimento, num acontecimento religioso estruturado 

em um ritual que promovia e, ainda hoje, promove a unidade social. 

                                            

288 Montes, Maria Lúcia. Op. Cit. p. 48. 



194 

 

 

4.6 A força dos costumes para morrer 

Obviamente, todas as religiões preocupam-se com questões existenciais e, a 

cada contexto histórico, essas questões conformam-se de acordo com as demandas 

sociais, econômicas, políticas, ambientais, culturais, tecnológicas. Enfim, são 

inúmeras as variáveis, como podemos confirmar a partir dos trabalhos de teólogos 

como Karl Rahner289, abordado no capítulo anterior por meio da tese de Alexis Villas 

Boas de Oliveira. 

Assim, podemos considerar que as questões existenciais humanas são 

derivadas de seus contextos e pressupõe uma série de elaborações sobre o quem 

somos; o que somos; qual a nossa essência e os motivos pelos quais estamos aqui. 

As perguntas simples exigem e sempre exigiram repostas complexas no sentido de 

inacabadas290. 

Mas a morte, como sabiamente disseram os padres jesuítas entre os séculos 

XVII e XVIII citando o livro de Eclesiastes, não é uma questão existencial, mas sim a 

questão existencial, pois coloca um fim em nossa existência, um fim em todas as 

relações que construímos durante a nossa vida e, diante dela, encaramos a mais 

absoluta fragilidade como seres humanos, sendo “obrigados” a exercitar e mobilizar 

todas as habilidades cognitivas para que possamos continuar a existir e, mais que 

isso, construir uma existência que faça algum sentido. 

Assim, mesmo mobilizando nossas habilidades cognitivas, o grande paradoxo 

é que não sabemos nada sobre a morte e, por isso, a produção de sentido da vida 

humana só pode ser um exercício de imaginação. Diante da morte, só nos resta 

imaginar, inventar não no sentido pejorativo do termo, mas inventar respostas 

fundamentalmente plausíveis, que nos apresentem alguma possibilidade de 

compreensão do incompreensível. Estas respostas plausíveis talvez sejam uma das 

ações humanas mais relevantes, na medida em que, como veremos neste capítulo, 

elas proporcionam e garantem a manutenção da própria existência.  

 
Os mundos imaginários das religiões não são produtos de uma humanidade 
ainda na infância. Eles não se dissiparão automaticamente como o progresso 

                                            

289 O Teólogo Karl Rahner possui extensa obra que procura situar o papel da teologia no mundo 
contemporâneo e do cristianismo frente às demandas do pluralismo religioso. Cf Hackmann, G.L.B. e 
Dal Pozzo, E. Investigando o conceito de” cristianismo anônimo em Karl Rahner”. In: Teocomunicação, 
Porto Alegre, v. 37, n° 152, pp. 369-395. Set. 2007. 
290 Morin, Edgar. O problema epistemológico da complexidade. Porto: Europa América. 1985. 



195 

 

 

das “Luzes” do conhecimento e os benefícios da educação. Eles são 
testemunhas do esforço permanente dos homens para enfrentar seus limites, 
conjurar seu medo diante da morte e esperar por um mundo melhor, no qual 
a injustiça e o sofrimento terão sido vencidos. Utopias, certamente, mas que 
o obrigam os homens a se inventar.291 

 

No Brasil, um país cuja formação social esteve atavicamente ligada a uma 

instituição como o catolicismo desde o início de sua colonização292, foi produzida, 

como já tratamos anteriormente, uma série de respostas sobre a morte elaborada em 

torno dos manuais de bem morrer, da estética da ars moriendi e da construção de 

ritos mortuários formulados em torno das práticas das Irmandades Religiosas. 

As Irmandades Religiosas representam o processo de construção da história 

dos catolicismos no Brasil, assim concordamos com Maria Lúcia Montes que desde a 

colônia as Irmandades são responsáveis pela criação do ethos religioso, por isso é 

impossível abordar historicamente a composição do catolicismo sem dedicar a 

referência às Irmandades como gestoras da vida religiosa brasileira, principalmente 

no que se refere à construção das devoções, a organização das festas religiosas que 

marcam a vida pública da sociedade brasileira enfim as Irmandades durante pelo 

menos 3 séculos foram mediadoras entre a instituição católica e a vida social e 

principalmente como gestoras da forma de morrer.  

 
Em geral cada templo acomodava diversas irmandades, que veneravam seus 
santos patronos em alteras laterais. Existiam irmandades com a mesma 
denominação espalhadas pelas igrejas do Brasil e mesmo de cada província 
ou cidade. Os templos que ocupavam representavam um marco fundamental 
de identidade, pois, funcionava, em principio, mais de uma confraria com o 
mesmo nome.293 

 

Todos os trabalhos consultados nesta pesquisa que tratam dos rituais 

mortuários católicos no Brasil desde o século XVII têm como base de suas narrativas 

a atuação das Irmandades Religiosas, recapitulamos João José Reis na citação 

anterior, Claudia Rodrigues, Luciana Sobra, Paulo Berto, Paulo Quiossa, Diego 

Fontes Tavares entre outros, assim, as Irmandades Religiosas são a marca de um 

ideal moral, estético da religiosidade brasileira ao comportar em sua estrutura além 

do condensado cultural característico da sociedade brasileira também a sua hierarquia 

social. “As confrarias cuidavam que seus membros ricos ou pobres, tivessem enterros 

                                            

291 Godelier, Maurice. Op. Cit. p. 43. 
292 Montes, Maria Lúcia. Op.Cit. 
293 Reis, João José. Op. Cit. pp. 49-50. 



196 

 

 

solenes, embora os ricos as usassem com frequência para tornar seus funerais mais 

opulentos.”294 

 
A religião popular é um fato no Brasil. Não só um fato sociológico e histórico, 
mas também uma realidade espiritual. A cultura popular traduz a experiência 
de vida do povo — a sua vida, suas dores, seus medos e suas esperanças. 
Mostra interesses as preocupações e os valores populares. Encontramo-nos 
num período histórico e no interior de uma cultura que se satisfaz com o 
esfacelamento, o individualismo e o consumismo. Nos meios populares, no 
entanto, ainda há mais sentido de solidariedade, colaboração e 
comunidade.295. 

 

Por meio da longa tradição religiosa de inserção social das Irmandades é que 

podemos afirmar a existência de uma religiosidade que dialoga com a instituição 

igreja, faz parte dela, mas não representa integralmente, normalmente está 

religiosidade é chamada de popular com o intuito de diferenciar-se da 

institucionalidade, essa religiosidade se apresenta por meio das experiências de vida, 

por meio de aprendizados que se estendem por gerações e que talvez sejam difíceis 

de ser apreendidos por qualquer pesquisa e por este motivo temos que, do ponto de 

vista metodológico, criar estratégias explicativas semelhantes a Carlo Ginzburg que 

trabalha com o método indiciário.  

No entanto, existe uma imagem consagrada e reproduzida à exaustão, como 

demonstramos no primeiro capítulo desta tese por meio da discussão bibliográfica, 

que afirma que o processo de secularização da morte na sociedade brasileira 

promoveu o esvaziamento de seu conteúdo religioso. Esse processo, que começou 

na segunda metade do século XIX, avultou-se em torno do controle civil sobre a morte 

e se expressou por meio das práticas e do discurso médico-científico que 

gradativamente se assenhorou do seu controle por meio da produção de uma 

biopolítica296 no Brasil. 

Assim, a partir de meados do século XIX, o embate político pelo poder do 

Estado que se desenrolou entre a Igreja Católica — um braço importante deste Estado 

— e setores da elite agrária brasileira, representada pela maçonaria e por uma parcela 

significativa do Partido Liberal, conduziu à construção de um determinado projeto que 

                                            

294 Idem. p. 144. 
295 Passos, Mauro.Nos olhos de quem vê – “Encomendações de almas” na religiosidade popular em 
Minas Gerais In: Revista Brasileira de História das Religiões. ANPUH, Maringá (PR) v. V, n.15, 
jan/2013. ISSN 1983-2850 Dossie Memória e Narrativas nas Religiões e nas Religiosidades. p. 146. 
296  Rodrigues, Claudia e Lopes, Fábio. Op. Cit. p. 50. 



197 

 

 

se autoproclamava de “modernidade” e colocava na agenda daquele contexto a 

necessidade de que o Estado se organizasse noutros termos, o que excluía o 

controle297 da Igreja sobre a vida civil da sociedade.298 

A história que pretendemos abordar neste capítulo guarda certa semelhança 

com a experiência narrada por Anne Ducloux299, um dos artigos mais emblemáticos 

da coletânea organizada por Maurice Godelier300. Este artigo trata dos rituais 

mortuários islâmicos sunitas no Uzbequistão, especificamente na cidade de 

Samarcanda. 

A questão fundamental de Anne Ducloux é demonstrar que, apesar das 

inúmeras campanhas antirreligiosas que foram executadas pela ex-URSS até 1983, 

os ritos funerários tiveram poucas mudanças na República Soviética Socialista do 

Uzbequistão, pelo menos durante a maior parte do século XX. As práticas funerárias 

islâmicas sunitas vivenciadas na cidade Samarcanda são longos funerais, nos quais 

o papel das mulheres é fundamental, pois são elas quem dirigem os ritos. 

 
Em Samarcanda, a tradição prescreve que as mulheres devem lamentar 
durante três dias, em duas sequencias rituais, o djahr e o sadr nas quais se 
perde totalmente o controle de si: em contrapartida, as enlutadas ficam 
reclusas são submetidas a certas macerações durante quarenta dias que 
seguem o óbito, enquanto o ruh, a alma superior do defunto (ou defunta) 
vagueia entre o seu túmulo e a câmara mortuária.301 

 

O ritual funerário desenvolve-se em torno de um grande objetivo, que é 

conduzir a alma da pessoa até o céu para que se encante com as maravilhas do 

paraíso e, com isso, não vague pela terra. Desta forma, desenvolve-se no funeral um 

drama de sofrimento, havendo neste drama a prática do chorar copiosamente e muito 

alto, que foi proibida pela KGB (uma das poucas interferências da URSS), pois a 

                                            

297 Em relação à ideia de controle, cabe aqui indicar que além de a concebemos como o domínio sobre 
algo, também nos fundamentamos no que Roy Wagner que entende, também, por controle maneiras 
pelas quais se procede a compreensão da extensão do mundo por meio da invenção de seus 
significados. 
298 A Igreja era uma instituição que regulou a vida social brasileira e, como veremos neste capítulo, 
formulou as bases sob as quais se assentou a formação social do Brasil como um país independente, 
por meio de uma parceria entre o poder espiritual e temporal. “Por outro lado, nenhum país vive 
impunemente sob o império da união do poder espiritual e temporal, de Igreja e Estado, por quatro 
séculos, sem que isso deixe na sociedade e na cultura marcas indeléveis”. Cf Montes, Maria Lúcia. 
Figuras do Sagrado: Entre o Público e o Privado na Religiosidade Brasileira. São Paulo: Claro Enigma. 
2012. p. 58 
299Antropóloga membro associado do CETOBAC (Centre des Études Turques, Otomanes, Balkaniques 
e Centrasiatiques.)  
300 Godelier, Maurice. Op. Cit. pp. 258-274. 
301 Ducloux, Anne. A morte no Uzbequistão.In: Godelier, Maurice. Op.Cit. p. 260. 



198 

 

 

crença é que esse quadro de sofrimento conduza a pessoa que morreu a um processo 

de desligamento, sabendo que os seus parentes sofrem com sua perda, porém o 

querem ver junto a Alá. 

Anne Ducloux coloca que, apesar de algumas concessões feitas ao regime 

socialista, os ritos funerários em Samarcanda, pouco ou quase nada se alteraram, 

observando que não tinham razão alguma para mudar. No entanto, com a 

independência do país em 1991, o presidente Islam Karimov, com a meta de levar o 

país rumo à modernidade e à democracia, começa a reformular o que considerava ser 

“práticas de outras épocas”, que remetiam a um passado de atraso. 

Desta forma, no ano de 2007, as lamentações foram proibidas pelos imãs locais 

e as bikhalfas302 foram, segundo a autora, persuadidas a mudar essas fases dos 

rituais mortuários para zikr, que é um termo que relembra as cerimônias sufis303 de 

rememoração de Deus. O argumento para essa substituição foi que, com a abertura 

ao ocidente e consequente aumento do fluxo de turistas ocidentais na região, essas 

pessoas não entenderiam os rituais dramáticos em torno da morte e, portanto, essas 

práticas não agradariam às percepções que o ocidente poderia ter do oriente. 

Desde então, os rituais mortuários na região de Samardanca estão esvaziando-

se de seu conteúdo religioso, mudando suas feições em meio a um embate que a 

autora denominou da autocracia decidindo modernizar a vontade divina304. Este 

embate pela modernização da vontade divina impôs-se ao diminuir a autoridade que 

as bikhalfas exerciam sobre os funerais e sobre as mulheres de forma geral, pois 

representavam a autoridade divina. 

A partir dos anos 1990, a autora demonstra o gradual desmonte desses rituais, 

sem que sua aparência fosse totalmente alterada, mas a sua essência fosse de tal 

forma modificada que, atualmente, ao indagar o significado dos rituais, a resposta 

recorrente é: sabemos que fazemos, mas não temos ideia dos motivos. 

 
Durante algum tempo acreditei que as mudanças nas cerimônias 
multisseculares, feitas por imposição, tivesse permitido induzir nos enlutados 
uma “reflexividade”, um “retorno a si mesmos”, um distanciamento voluntário 
que os tornaria capazes de decifrar as lógicas de suas próprias práticas e 
representações e que ultrapassassem as explicações muçulmanas 
recorrentes. Mas, como inúmeros antropólogos de campo já constataram, 

                                            

302 Bikhalfas podem ser comparadas parcialmente às “mulheres-mulás” que conduzem os rituais 
familiares femininos. Ducloux, Anne. In: Godelier, Maurice. Op. Cit. p. 262. 
303 Nessa época, o sufismo era considerado de acordo com Anne Ducloux “ um islã do bem”. 
304 Ibidem, p. 269. 



199 

 

 

essa reflexividade é raríssima, pois, “os participantes não compreendem 
verdadeiramente o porquê do que fazem, mesmo que saibam por que 
fazem”.305 

 

Apesar das distâncias geográficas, históricas, culturais e políticas, essa 

experiência de Samarcanda pode ser interessante interlocutor para compreendermos 

as sutilezas das tradições religiosas em torno da morte, sob dois pontos de vista. O 

primeiro está no fato das percepções dos indivíduos e das sociedades sobre os ritos 

que praticam e, diretamente ligada a essa percepção, está a forma com que se 

compreendem as mudanças, impostas ou não, sobre esses mesmos ritos religiosos. 

Os rituais mortuários no Brasil, de forma geral, estão gradativamente se 

esvaziando de seus conteúdos religiosos, mas não necessariamente da maneira 

como é tratada pela historiografia, como um processo praticamente consumado a 

partir do modelo europeu de modernidade e secularização306 da sociedade. 

Esse processo ainda está em curso, apesar do que denominamos de 

secularização da morte ser apresentado como ruptura histórica situada em meados 

do século XIX e sofre um gradual esvaziamento entre memórias, histórias, rupturas e 

permanências nem sempre conscientes ou nem sempre totalmente inconscientes, 

como mostram as experiências vividas por nossos entrevistados. 

Por esta razão, acreditamos que o século XX tem muito a revelar sobre 

experiências religiosas que explicam a morte em torno do ideário do bem morrer que 

foi incorporado a essas práticas como a representação do sentido da existência e, 

nesse aspecto, ainda guarda, mesmo que implícita e sutilmente, as proposições deste 

ideal de morte elaborado no século XVII e XVIII presentes nos manuais que tratamos 

no terceiro capítulo. 

Tal processo acreditamos corroborar com a ideia de Maurice Godelier e outros 

pesquisadores como Anne Ducloux de que existem questões invariantes sobre a 

morte, cujas respostas mais eficazes são elaboradas em torno de concepções 

religiosas. O bem morrer é uma delas, que esteve presente nos manuais jesuítas, nas 

práticas das Irmandades Religiosas, na ars moriendi e ainda está presente na vida de 

pessoas nas mais variadas regiões do Brasil, como um objetivo existencial. 

                                            

305 Ibidem, p. 273. 
306 Dois conceitos que andam juntos. CF Botelhos, Jorge. Múltiplas Modernidades, Múltiplas 
Secularizações e Secularização Contextual: Novas Perspectivas sobre o Estudo Sociológico da 
Religião.In: Religião e Sociedade, Rio de Janeiro, 37(3): 125-149, 2017. 



200 

 

 

4.7 O inneclesiamento confrontando a secularização 

A temática da secularização assim é tratada como um marco histórico por esta 

produção acadêmica e, apesar de situar historicamente os embates políticos que se 

travaram em torno da secularização da morte como um elemento fundamental dos 

ataques à Igreja no século XIX, esta bibliografia não estabelece uma mediação entre 

o projeto político e a sua efetivação. Por isso, secularização torna-se um marco 

histórico: a morte antes e após o processo de secularização da sociedade brasileira, 

como vem na bibliografia tratada no primeiro capítulo. 

No entanto, entendemos que a questão da secularização é um debate em 

aberto e deve ser pensada como um ideal, inserido na lógica do modelo europeu de 

sociedade como um projeto das elites, que não necessariamente representa a vida 

cotidiana da sociedade brasileira, ainda mais se pensarmos que o conteúdo político 

da palavra secularização é carregado de um projeto civilizador e normatizador que 

pretende uniformizar comportamentos e lógicas de uma sociedade pluralmente 

composta e multirreligiosa como a sociedade brasileira, como o disse bem Anne 

Decloux: é o desejo de “modernizar a vontade divina”. 

Por isso, tentamos abordar o “desejo de modernizar a vontade divina” 

confrontando por meio do innclesiamento e, em função disso, acreditamos que a 

secularização deva ser contextualizada307, tendo em vista sua relação intrínseca com 

a ideia de modernidade — com pelo menos um determinado projeto de modernidade 

no Brasil.  

Mas, no adentrar do século XX, com e apesar do projeto secularização (que, 

pelo menos do ponto de vista legal, foi instituído no Brasil com a proclamação da 

República) a Igreja, ainda na Primeira República, reestrutura o processo de 

inneclesiamento com o início da política de D. Sebastião Leme por meio da ação 

católica. Na Era Vargas, a Igreja como instituição retoma sua esfera de influência 

sobre o Estado, consolidando-se a partir da política implementada por D. Leme.308 

                                            

307 Botelhos, Jorge.Op. Cit. 
308Aquino, Maurício. Modernidade Republicana e Diocenização do catolicismo no Brasil: Relações entre 
Estado e Igreja na Primeira República (1889-1930). IN: Revista Brasileira de História. São Paulo, v. 32, 
nº 63, p. 143-170 – 2012. 
Della Cava, Ralph. Igreja e Estado no Brasil do século XX. Estudos CEBRAP. N.12,pp 5-52, 1975. 
Mesquida, Peri. A Educação na Restauração Lemista da Igreja: a missão de Tristão de Athayde e Stella 
de Faro no Ministério da Educação e Saúde Pública – 1934/1945. In: Rev. Diálogo Educ., Curitiba, v. 
9, n. 27, p. 279-295, maio/ago. 2009. 



201 

 

 

 
Assim sendo, dada a complexidade dos sistemas sociais, nomeadamente das 
sociedades avançadas, a especificidade das condições culturais e das 
circunstâncias históricas de cada país e as eventuais variações nacionais e 
intranacionais da secularização, consideramos necessário analisar de forma 
menos abstrata as condições que conduzem à deslocação e recomposição 
do religioso. Deve-se descodificar mais concreta e profundamente a 
diversidade destas deslocações e recomposições. Ou seja, é necessário 
entender quais os efeitos do atual contexto sociocultural e político (resultante 
do ponto de partida histórico e dos seus desenvolvimentos) sobre a religião, 
possibilitando, desse modo, o estabelecimento de quadros analíticos mais 
flexíveis e precisos. Em certa medida, os cientistas sociais vêm advogando 
essa posição. De um lado, questionam a atualidade dos pressupostos da 
secularização (Norris e Inglehart 2004; Pickel 2011) e a frutuosidade do 
debate (Casanova, 2007); de outro lado, afirmam a necessidade de mudança 
no rumo das pesquisas sobre este fenômeno (Halikiopoulou, 2011) e 
procuram categorias de análise mais complexas, sofisticadas e reflexivas 
(Casanova, 2012). Isto culminou, segundo Woodhead (2009), na emergência 
de um novo paradigma da secularização, a secularização contextual, que 
vem sendo defendido por autores como Casanova (2007) e Ben-Porat e 
Feniger (2013), mas, sobretudo, por Gert Pickel (2011).309 

 

Mas é na vida cotidiana do século XX que podemos apreender 

contextualizadamente os limites da secularização no Brasil, pois, além da memória 

histórica dos municípios brasileiros constituírem-se atavicamente vinculada à 

produção de um passado católico, os rituais mortuários, em função dessa memória, 

permanecem transcorrendo a partir da organização da cosmovisão religiosa. 

Por esse motivo, trouxemos a história de Espírito Santo do Pinhal como um 

modelo do processo de inneclesiamento, tendo em vista que sua memória histórica 

católica e a conformação dos rituais mortuários em torno do ideário do bem morrer 

perpassam a vida da comunidade, revelando o processo histórico de produção do 

ethos católico brasileiro, que promove por meio da constituição de uma comunidade 

espiritual a experiência do bem morrer que se assenta na transmissão de 

conhecimento fundamentalmente pautado na oralidade. 

Percorremos assim, a memória que a morte produz numa série de entrevistas 

que realizamos durante a pesquisa de doutorado, procurando por meio desses relatos 

de experiência compreender a morte como um acontecimento sócio-religioso que 

representa uma duplicidade cruzada310, tomada como fato da natureza que 

desestabiliza e provoca o caos e tomada como fator de compreensão de mundo que, 

                                            

Moreira, Regina da Luz. Notas Biográficas Sebastião Leme. In: https://portal.fgv.br/. Acesso em 22 de 
outubro de 2016. 
309 Ibidem, p. 138 
310 Geertz, Clifford. Op. Cit. p. 193 

https://portal.fgv.br/


202 

 

 

por meio da simbologia religiosa — às vezes imemorial — se expressa como um longo 

aprendizado sobre a longevidade da boa morte. 

Finalmente, para concluir trazemos a questão do bem morrer retomada pelas 

Ciências da Vida como preocupação profissional e de política pública de saúde. É 

importante para a tese trazermos esta questão, pois, o campo do conhecimento que 

mais condenou as concepções religiosas sobre a morte foi o discurso médico-

científico, que, atualmente, volta-se para a reflexão sobre as expressões religiosas em 

relação à morte. Apesar desse campo do conhecimento ser o que mais se aproxima 

a ter um controle sobre ela — pois, possui tecnologia acumulada pelo menos para 

retardá-la — ao mesmo tempo se apresenta frágil diante da morte. 

Assim, partimos da hipótese central nesta tese que, diante da morte, ainda não 

somos todos modernos, mesmo que entendamos modernidade como um conceito 

múltiplo com múltiplas práticas e interpretações. Em nosso caso, entendemos 

modernidade como o antropólogo Bruno Latour, citado no capítulo 3 desta tese, que, 

ao tratar da sociedade ocidental, demonstra que o que denominamos de modernidade 

é um recorte no conhecimento elaborado a partir de uma perspectiva fragmentada que 

se expressa pela separação entre natureza e sociedade. A partir disso, nossa vida 

transformou-se em migalhas… 

Nessa constituição do ideário moderno, de acordo com Bruno Latour, Deus foi 

suprimido. Na verdade, tornou-se um ser distante, um ser que não interfere mais no 

mundo do homem nem conduz suas ações. De certa forma, essa ideia faz um enorme 

sentido se partimos do pressuposto de que, a partir do século XVII, na Europa 

Ocidental, pensadores como Thomas Hobbes e John Locke fundamentaram suas 

teorias de ação política baseados na ideia de natureza humana e a tratam como 

determinante nas escolhas do homem. 

Não há nenhuma interferência divina em relação às condições que se 

desenvolvem a vida social movida pela natureza humana é essa natureza que explica 

nossas relações de poder e com o poder, com a propriedade, com a liberdade, 

igualdade, violência, compaixão etc. Somos seres movidos por nossa própria 

natureza. 

No entanto, como vimos também no capítulo 3, os séculos XVII e XVIII também 

produziram os Manuais de Bem Morrer que, por meio de uma linguagem arrojada 

como aparelhamento, método, exercício que denotam procedimentos pragmáticos, 



203 

 

 

elaboram princípios para um cristão construir uma boa morte de acordo com a 

mobilização a simbologia religiosa ligada à escatologia católica, como o trinômio 

central desses manuais: o Santíssimo Sacramento, o culto à Cruz de Jesus e o culto 

à Virgem Maria que representam a salvação da alma ao referenciarem, 

respectivamente, a ressurreição, o sacrifício e o poder da intercessão todos símbolos 

da misericórdia de Deus. 

O que significa uma forma de pensar centrada na ideia do homem como 

produtor de ações — nesse caso o Bem Morrer — em compasso com a ação divina 

como o caminho, como o aparelhamento para o enfrentamento da morte. Portanto, os 

Manuais de Bem Morrer, com o manejo léxico afinado com o vocabulário da 

modernidade, afinam a vontade humana com a vontade divina respondendo a 

perguntas invariantes sobre a morte como: o que acontece no último instante da vida? 

Para onde vamos quando morremos? Por que a humanidade é mortal? De que forma 

a memória do morto é preservada? 

Assim, a compreensão da morte em Espírito Santo do Pinhal é resultado do 

inneclesiamento, como o são o culto aos santos padroeiros — principalmente ao 

Divino Espírito Santo —, a tradicional procissão da Semana Santa e de Corpus 

Christie, os festejos de Natal, o feriado municipal para dia de Santa de Luzia311, 

padroeira do bairro de italianos, como o é o culto a Nossa Senhora do Café312. São 

constatações por meio das quais podemos afirmar que a vida em torno da Eclésia no 

Brasil está longe de ser uma realidade em processo de esvaziamento. Muito ao 

contrário: na medida em que existe a produção de uma memória histórica que 

expressa que a história como preocupação com o passado, como busca de se forjar 

identidades, também passa pelo reconhecimento da vida se inneclesiando.  

                                            

311 Dia 13 de dezembro  dia de Santa Luzia é feriado municipal desde 1995, conforme Lei n 2.132 de 
28 de Junho de 1995, de autoria do vereador Antonio Ragazzo, morador do Bairro de Santa Luzia. 
Atualmente a comunidade continua lutando para a preservação de tamanha devoção, não medindo 
esforços para atender aos romeiros que vêem de diversas cidades de São Paulo e Minas Gerias. 
Calcula-se que durante a primeira semana de dezembro até o dia 13 de dezembro, passam pelo bairro 
aproximadamente 30.000 devotos a Santa Luzia, e são celebradas diversas missas principalmente no 
dia 13, por padres da cidade e padres vindos de outras paróquias, para melhor atender aos romeiros e 
devotos. Arquivos da Câmara Municipal de Espírito Santo do Pinhal. 
312 Torres, Valéria Aparecida Rocha. Nossa Senhora da Café: A Construção de uma Devoção em 
Espírito Santo do Pinhal (SP). In: Revista Ciberteologia Teologia & Cultura. Edição nº 56 – Ano XIII – 
Setembro/Dezembro. 2017. 



204 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
A morte é uma conclusão inconclusiva. 

 

A morte é essencialmente o acontecimento da vida humana, marca 

cronologias, ciclos e períodos e determina o impreciso tempo de nossa existência e 

por mais paradoxal que seja a ideia de determinar-se a imprecisão, a morte sintetiza 

e simboliza essa função ontológica. 

Como acontecimento religioso é que a morte se estrutura no processo de 

inneclesiamento brasileiro em ações coletivas, partilhadas, compartilhada, solidárias 

na melhor das tradições criadas pelas Irmandades Religiosas, que ao longo de mais 

de dois séculos geriram o processo e o sentido da morte e do morrer no Brasil, ações 

que persistem apesar da vida secular, num estilo de vida que estabeleceu uma morte 

solitária, a exata distância entre o corpo banhado pelos seus familiares e o corpo 

embrulhado em um saco plástico. 

No Brasil histórica e socialmente existe de morrer, ou melhor, de bem morrer 

um ideário que atravessa séculos, produzido pelo ethos religioso brasileiro formulado 

em torno do processo de inneclesiamento, a construção da vida social em torno da 

Eclésia onde o habitat, a zona funerária e o local de culto produzem os espaço 

territorial e espiritual, conceito que tomamos emprestado do historiador francês Michel 

Lauwers e que por meio dele buscamos compreender um traço marcante da vida 

brasileira que é a ideia da boa morte. 

Esse ideário de bem morrer é resultado de uma visão de mundo e de um 

comportamento inneclesiado que se configura e expressa por meio de uma rede de 

similaridades entre os rituais mortuários ao longo do território brasileiro como um 

denominador comum no enfrentamento da morte e na construção de seus sentidos, 

em função desta constatação é que podemos afirmar que diante da morte as 

perguntas e as respostas formuladas e elaboradas pela sociedade brasileira ou por 

uma parte considerável da sociedade brasileira são uníssonas, ou melhor, invariantes. 

O ideário do bem morrer é uma confluência de algumas situações 

historicamente e socialmente datadas: a política jesuíta no Brasil e o seu projeto de 

evangelização no processo da Reforma e Contrarreforma, as ações da vida religiosas 

ordenadas e coordenadas em torno Irmandades Religiosas e a produção de um 

conhecimento nos Manuais da Boa Morte que com uma mensagem simples e didática 



205 

 

 

respondem a questões que são invariantes sobre a morte, como por exemplo, o que 

acontece no último instante de vida, no último suspiro? O que acontece após a morte? 

Esses manuais foram lidos talvez pelos poucos letrados do Brasil colonial, mas 

com certeza foram praticados, reproduzidos e interpretados pelas Irmandades 

Religiosas que existiram em todo país como gestoras do processo de morrer, as 

irmandades criaram o roteiro da morte no Brasil inspiradas no ideário de bem morrer 

formulado pelos manuais. Assim, ao falarmos da morte no Brasil é inviável não 

considerarmos essas expressões que com certeza se estendem no tempo e no 

espaço de nossa história e vão além de modelos pré-estabelecidos que emergem de 

outras experiências sociais como as europeias, por exemplo, mesmo que tenha 

Por este motivo no primeiro momento desta tese procuramos a morte como 

acontecimento religioso sob a ótica da produção acadêmica e assim encontramos 

uma linhagem de pensamento a respeito da morte, os trabalhos transitam pela 

historiografia, antropologia e sociologia e praticamente constroem suas análises a 

partir de um modelo analítico cuja grande referência está assentada no trabalho do 

historiador francês Philippe Ariès, não há dúvidas que o trabalho de Ariès sobre a 

morte no ocidente europeu é um marco, porém, que se inicia há 50 anos.  

Obviamente existem outros historiadores boa parte deles franceses filiados à 

Escola dos Annales, mesmo que indiretamente que trabalham com a morte e o e seus 

múltiplos sentidos, como Michel Vovelle e Jacques Le Goff, o próprio Michel Lauwers 

com quem dialogamos, no entanto, o itinerário da morte elaborado por Ariès se torna 

o caminho mesmo para quem se dispõem a estudar a morte em países como o Brasil 

que se formou em torno do processo de colonização europeia mas que ao longo de 

sua história construiu-se socialmente num condensado cultural afro-ameríndio, um 

país em que boa parte de seus municípios pós-independência se formou em torno do 

inneclesiamento. 

Dessa forma, o itinerário da morte proposto por Ariès e reproduzido pela 

historiografia brasileira e parte por uma parte dos trabalhos em Ciência da Religião 

não se adéqua a ideia, como a sociedade europeia, de alinhar como marco histórico 

de rupturas o binômio modernidade/ secularização a partir do modelo de 

desenvolvimento de países como a França, portanto, procuramos dessa maneira 

demonstrar a possibilidade de outras interpretações e formas de compreensão dos 

sentidos da morte e do morrer na sociedade brasileira. 



206 

 

 

E ainda em relação à bibliografia escolhida como interlocutor para nossa 

discussão foi importante apontar para a interpretação das fontes, pois acreditamos 

que mais importante do que demonstrar um incomensurável arrolamento de fontes é 

a forma como as interpretamos e contextualizamos, trabalhos como A morte é uma 

Festa de João José Reis ou nas Fronteiras do Além de Claudia Rodrigues são 

paradigmáticos para essa discussão, pois, apresentam uma enorme arrolamento de 

fontes fundamentalmente testamentos para neles constatar a presença de um projeto 

de coerção da Igreja Católica sobre a vida social, bem como a promoção da veiculação 

de uma pedagogia do medo da morte que se torna veículo desse controle social. 

Sendo assim, nesta tese propusemos outra leitura para uma série documental 

consagrada em trabalhos de cunho historiográfico e pouco analisadas em trabalhos 

de Ciência da Religião, que são os Manuais de Bem Morrer elaborados 

fundamentalmente entre os séculos XVII e XVIII principalmente por padres Jesuítas, 

pelos menos os manuais mais conhecidos foram escritos por padres Jesuítas.  

Fomos buscar nesses manuais outra leitura ou outra possibilidade de leitura, 

pois, para muito além de formular um modelo de elaboração testamentária que se 

tornou a formula dos testamentos brasileiros até o início da República, os Manuais de 

Bem Morrer em primeiro lugar são a formulação de um modelo explicativo sobre o 

sentido da morte de e para um cristão, na verdade como documentos elaborados por 

uma ordem religiosa de extrema importância na presença da sociedade brasileira que 

são Jesuítas, esses manuais são testemunhos de uma visão de mundo que a partir 

da ideia de um exercício constante de enfrentamento do homem diante de sua morte 

formulam um modelo explicativo sobre o sentido da morte em torno da salvação da 

alma que por meio de exercícios espirituais mobilizam a misericórdia e a vontade 

divina. 

Demonstramos no capítulo terceiro que é possível encontrar nos manuais de 

Bem Morrer respostas às perguntas que são invariantes sobre a morte como, por 

exemplo, o foco central dos manuais que a preocupação com o último instante de 

vida, sem dúvida nenhuma a preocupação com o último instante é derivada toda uma 

compreensão da ars moriendi desde o século XIII na Europa cuja representação do 

moribundo no seu leito de morte em meio ao embate de anjos e demônios por sua 

alma é um apelo impactante para o sujeito se arrependa dos seus pecados e se 

reconcilie com Deus.  



207 

 

 

Porém, os Manuais por meio dos exercícios que propõem abrem um universo 

de formulações que extrapolam o impacto da imagem, nessa elaboração existem 

algumas ideias que são fundamentais a primeira delas é a capacidade humana de se 

auto avaliar, quando os autores apontam que por meio do exame de consciência é 

possível ao homem mesmo no seu leito de morte considerar a sua própria vida e 

pensar nos parâmetros do que foi certo do que foi errado durante a sua existência. 

Uma segunda questão em relação elaborada pelos dos manuais é a de que 

uma ação humana como a confissão é capaz mobilizar a vontade Divina e mais que 

a vontade de Deus é a capacidade de mobilizar a Misericórdia de Deus e para isso é 

necessário conhecer e aceitar os símbolos dessa Misericórdia que são o Santíssimo 

Sacramento, o sacrifício de Jesus na Cruz e o sofrimento da Virgem Maira por causa 

da morte do filho se torna a grande intercessora do ser humano junto a Deus. 

Esse Deus é consolador e misericordioso e está muito longe de ser o Deus 

repressor e controlador que como a historiografia demonstra, com certeza por se 

preocupar em debruçar seu olhar somente para institucionalização de Deus. Para uma 

mãe que perdeu seu filho há três anos e há exatamente três anos vive no processo 

de elaboração do luto, Deus é um ser delicado, com certeza ao longo da história da 

humanidade Deus já foi definido por centenas de expressões, mas delicadezas de 

Deus é a maneira que essa mãe interpreta todas as lembranças e situações que 

remetem à memória de seu filho, sinais de delicadezas de Deus para lhe dizer: “ seu 

filho está bem, ele morreu bem.” 

Assim em torno dos rituais do último instante e dos exercícios remotos 

propostos pelos manuais, pois, de acordo com os seus autores se o último instante é 

crucial o melhor seria se preparar durante toda a vida para enfrentar a morte. Os 

manuais apresentam um modelo de cristão, ao contrário do que pode supor a 

pedagogia do medo, um indivíduo que não teme enfrentar a morte, porque está com 

Deus e com outras pessoas que o cercam. 

O antropólogo Maurice Godelier foi uma importante interlocução para o trabalho 

ao afirmar que a morte é pesada para o cristão, pois o próprio Deus experimentou a 

morte por meio de Jesus Cristo, isso também não há dúvida, porém alinhados com o 

antropólogo francês, marxista e ateu, consideramos que essa religião produziu na 

invenção de uma boa morte o caminho para vida eterna dando aos cristãos católicos 

respostas sobre o seu fim, sobre a segurança do seu último instante, sobre o destino 



208 

 

 

de sua alma criando um conceito de uma boa morte, de maneira simples, uma coisa 

que é boa não pode ser ruim.  

Por isso, no adentrar do século XX trabalhamos com a hipótese da longevidade 

do ideário de bem morrer, negamos de certa forma, uma formula consagrada que trata 

de rupturas e permanências na longa duração da história, na verdade ao trazermos 

práticas mortuárias vividas pela população católica em Espírito Santo do Pinhal (SP) 

procuramos demonstrar que a longevidade do bem morrer se faz presente, 

fundamentalmente pelo fato de ser uma formulação religiosa e por isso demonstramos 

a vida dessa sociedade se constituindo em torno do inneclesiamento.  

Um inneclesiamento que produz memória elabora história, possibilita uma rede 

de solidariedade e de pertencimento em torno do ideário de que é possível enfrentar 

a morte, organizar o caos que ela produz e se confortar a partir das respostas que a 

religião lhe oferece. Esse modelo mesmo que no século XX estivesse configurado em 

outros parâmetros guardam em seu interior as mesmas formulações dos manuais, 

mais que isso as mesmas respostas que não variam. Assim, uma senhora que perdeu 

seu filho por suicídio sente-se confortada e conformada ao afirmar com a mais 

absoluta convicção de que o padre ao recomendar sua alma lhe garantiu uma vida 

eterna de paz junto a Deus. 

Outra jovem senhora que perdeu o filho em função de uma doença incurável 

afirma categoricamente, que Deus lhe faz inúmeras delicadezas quando ela consegue 

ver que todas as memórias de seu filho são maneiras de Deus lhe dizer que ele está 

bem, que ele ainda vive e que sua um dia eles irão se encontrar por causa da 

misericórdia de Deus.  

Mas o que realmente corrobora com nossa hipótese de que existe uma forma 

brasileira de morrer e esta forma é o bem morrer que pode ser considerado como o 

ethos religioso brasileiro, e como tal atravessa os projetos políticos pautados no 

binômio modernidade/secularização, justamente por estar atavicamente inneclesiado 

na vida social brasileira. Assim procuramos por meio análise comparativa apresentar 

outras experiências com a morte inseridas no universo católico brasileiro a fim de 

ressaltar suas semelhanças alocadas no tempo e no espaço. 

Para finalizar queremos deixar evidente que está pesquisa pode ser importante 

para o diálogo entre a Ciência da Religião e a Ciências da Vida, pois, como um 

importante interlocutor sobre os saberes e conhecimentos em torno da morte. Entre 



209 

 

 

outras questões acompanhamos os debates entre os profissionais da saúde que pelo 

menos em parte se dedica a refletir sobre a morte no cotidiano de seu trabalho, nas 

formas de abordagem dedicadas as pessoas em situação de finitude da existência, 

quanto ao tratamento dedicado aos familiares dessas pessoas, fundamentalmente a 

problemática envolve a formação e qualificação dos profissionais da saúde. Além 

disso, há alguns anos o SUS começou a formular uma série de questionamentos ao 

sistema de saúde quanto a programas de educação para morte, da mesma maneira 

que existem programas de preparo para o nascimento.  

Enfim, essa questão do preparo para a morte abre uma enorme demanda que 

está muito longe de ser um consenso, mas o que observamos é que a saúde pública 

por meio de algumas práticas como os Cuidados Paliativos vem demonstrado 

sensibilidade em relação à finitude e ao direito das pessoas a uma boa morte, tanto é 

que o termo reapropriado para descrever seus procedimentos é boa morte ou bem 

morrer, porém, apesar da tolerância e respeito dessa prática em relação às crenças 

religiosas há sem dúvida alguma pré-conceitos que necessitam ser superados, há 

muito que se aprender com as religiões inclusive falar sobre a morte.  

Para finalizar é importante frisar que durante a construção do objeto desta 

podemos ouvir e falar sobre a morte com pessoas “comuns” unidas por alguma 

identidade como ser católico, em uma cidade pequena e, portanto de certa forma 

partilharam de histórias de vida similares, mas ao ouvi-los e ouvi-las provocamos 

nessas pessoas a expectativa de saber que suas experiências estariam registradas 

de alguma forma e não quaisquer experiências, mas suas experiências diante da 

morte.  



210 

 

 

ANEXOS 

Anexo I 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO. 

 Eu Valéria Aparecida Rocha Torres, RG 16.384.459 e CPF 60471646687 

responsável pela pesquisa Diante da Morte ainda não somos todos Modernos: O 

ideário do Bem Morrer e o Ethos Católico no Brasil que é meu projeto de 

Doutorado no Programa Ciências da Religião da Pontifícia Universidade Católica de 

São Paulo estou fazendo um convite para você participar como voluntário deste meu 

estudo. Esta pesquisa pretende recuperar a memória do catolicismo popular e seu 

cuidado com a morte por meio da memória de católicos praticantes. Acredito que ela 

seja importante porque há muito a fazer em termos de preservação da memória de 

praticar religiosas populares no Brasil, principalmente àquelas que se relacionam com 

a morte. Para sua realização será feito o seguinte: faremos uma entrevista com 

perguntas que lhes serão indicadas com anterioridade sobre a sua relação e 

participação em práticas funerárias que fizeram parte da solidariedade católica diante 

da morte em Espírito Santo do Pinhal, bem como suas experiências de enfrentamento 

da morte por meio de sua crença religiosa, no caso o catolicismo. Sua participação 

constará de (participação do voluntário). Não há riscos nessa pesquisa tendo em vista 

que as suas informações somente serão incorporadas à pesquisa após o seu 

consentimento. Os benefícios que esperamos como estudo serão a nossa 

contribuição para a preservação da memória religiosa em Espírito Santo do Pinhal. 

Você tem garantido o seu direito de não aceitar participar ou de retirar sua permissão, 

a qualquer momento, sem nenhum tipo de prejuízo ou retaliação, pela sua decisão 

(voluntariedade). As informações desta pesquisa serão confidencias, e serão 

divulgadas apenas em eventos ou publicações científicas, não havendo identificação 

dos voluntários, a não ser entre os responsáveis pelo estudo, sendo assegurado o 

sigilo sobre sua participação (confidencialidade). Fica também garantida indenização 

em casos de danos, comprovadamente decorrentes da participação na pesquisa, 

conforme decisão judicial ou extra-judicial. 

 

 



211 

 

 

AUTORIZAÇÃO 

 

Eu, ......................................................................................................, após a 

leitura (ou a escuta da leitura) deste documento e ter tido a oportunidade de conversar 

com o pesquisador responsável, para esclarecer todas as minhas dúvidas, acredito 

estar suficientemente informado, ficando claro para mim que minha participação é 

voluntária e que posso retirar este consentimento a qualquer momento sem 

penalidades ou perda de qualquer benefício. Estou ciente também dos objetivos da 

pesquisa, dos procedimentos aos quais serei submetido. Diante do exposto expresso 

minha concordância de espontânea vontade em participar deste estudo. Assinatura 

do voluntário ou de seu representante legal Assinatura de uma testemunha Declaro 

que obtive de forma apropriada e voluntária o Consentimento Livre e Esclarecido 

deste voluntário (ou de seu representante legal) para a participação neste estudo.  

 

Assinatura do responsável pela obtenção do TCLE Dados dos pesquisadores:  

 

Nome: 

Endereço:  

Telefone: 

Endereço eletrônico: 

 

Dados do CEP responsável pela autorização da pesquisa: 

Endereço: 

Telefone:  

Endereço eletrônico: 

  



212 

 

 

ROTEIRO DAS ENTREVISTAS 

1. Dentro da comunidade católica, quais eram as primeiras providências 

tomadas quando uma pessoa morria? 

2. Como era feita e quem eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 

corpo do morto? Além da lavagem quais eram outras providências tomadas em 

relação à toalete do falecido? 

3. Qual o sentido de amortalhar o morto? Como as mortalhas eram feitas? 

4. Os padres participavam desse processo ou eram somente os leigos? 

5. Quem se responsabilizava e como era organizado o funeral? 

6. Qual era o tempo médio de duração do funeral? 

7. Como a comunidade tomava conhecimento do falecimento de uma 

pessoa? 

8. Depois do enterro, o que normalmente era feito para a família enlutada? 

9. Como era o período do Luto? Quanto tempo durava?  

10. Por que a missa de sétimo dia é importante para a família enlutada? 

11. O que você acha que acontece com a pessoa depois que ela morre? 

12. Você considera que houve mudanças em relação ao enfrentamento da 

morte nos últimos 30 anos? Se sim, quais são as mudanças?



218 

 

 

Entrevista 1 — R.P. T. 
Nome: R.P.T 
Idade : 84 anos 
Entrevistas concedia a Valéria Aparecida Rocha Torres. 
Abril de 2013. 
R.P.T faleceu em 2016, mas optamos em trazer sua entrevista mediante 
autorização de suas filhas como consta em anexo. 

 

Entre a comunidade católica, quando uma pessoa morria quais eram as 

primeiras providências tomadas? 

Imediatamente… Procurava alguém que viesse trocar, né? Porque tinha que 

trocar. Não tinha enfermeiro, né? 

 

Como era feita e quem eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 

corpo do morto? Além da lavagem, quais eram outras providências tomadas em 

relação ao toalete do morto? 

Não lembro disso não porque eu nunca fiquei junto com a pessoa. Quando 

morreu o meu marido, quem veio lavar foi o Luisinho… Você lembra aquele que tinha 

pipoca ali… e o Padre João Sampaio. Os dois estavam aqui e eles que trocaram. 

 

E acompanhar os enterros, mesmo quando não se conhecia o morto, era 

normal? 

Era normal. Sempre quando a gente podia andar, né? 

 

Mesmo assim, a senhora lembra de ouvir falar que isso era normal, 

quando as pessoas morriam lavar os corpos… Toda essa tradição de luto, como 

era passada… De pai pra filho, a senhora lembra? 

Sim, era passado sim. Só que depois os filhos não lavavam muito a sério… 

Que nem a gente, que levou a sério. 

 

Durante o período de luto era normal se cobrir espelhos e as portas da 

casa da pessoa que morria? 

Sim, era normal. 

 

Normalmente que cor era o pano? 



219 

 

 

Era branco ou roxo. 

 

E depois de que período esses panos eram retirados? 

Ah, logo um mês, um mês e pouco, já tiravam. 

 

O que as pessoas faziam logo no início do luto? Além de cobrir, havia 

alguma outra coisa, por exemplo, usar um tipo de roupa especial? 

A gente usava só roupa preta. 

 

As mulheres o vestido — saia e blusa preta — e os homens… 

Os homens punham aquela faixinha, às vezes no braço ou no bolso assim, pra 

dizer que estava de luto. 

 

E quando se retirava esse luto? Depois de quanto tempo? 

A gente tirava depois de seis meses. 

 

Havia um hábito de não se fazer a barba, a senhora lembra disso? 

Eu ouvi falar disso aí, mas em casa não teve. 

 

Normalmente as pessoas rezavam na casa do morto? 

Rezava sim, nossa vida, sempre rezou. 

 

E o que rezava no velório? 

Rezava o terço. Outras orações também, que fala da morte. 

 

Se rezava missa? 

Ah, missa sim. A missa sim, de um mês… E de um ano também… 

  



220 

 

 

Entrevista 2 — O. J. A. 
Nome : O.J. A. 
Idade: 82 anos. 
Entrevista concedia à Valéria Aparecida Rocha Torres Maio 2018. 

 

Você já me disse que você viveu na zona rural aqui em Pinhal, né? 

Vivi até os oito anos de idade eu vivi na fazenda Zequinha Lúcio, pertencente 

a Espírito Santo do Pinhal, inclusive que é aqui perto, e eu vivi lá até os oito anos de 

idade. 

 

E foi, na verdade, durante a sua vida acompanhando a sua mãe na 

Fazenda Zequinha Lúcio que você conheceu um pouco desses rituais 

mortuários sobre os quais a gente vai falar, é isso? 

Inclusive a minha mãe era costureira, então ela era chamada pra fazer a tal 

mortalha que se vestia os corpos do cadáver. Então lembro bem que era um tecido 

roxo, um tecido meio brilhante, que se punha até uma coisa meio dourado assim na 

ponta. Era todo feito à mão, enquanto isso o defunto ficava numa cama, numa mesa, 

geralmente na mesa. Aí se fazia, aí se vestia no defunto. Inclusive já tinham lavado o 

corpo, preparado, deixado tudo limpinho… Aí vestiam com essa mortalha, aí o defunto 

era para o caixão, porque naquele tempo não era urna, era um caixão. E aí inclusive 

o travesseiro era feito do mesmo tecido da mortalha e a gente que era criança, então, 

ia ajudar apanhar as folhas de laranjeiras pra encher o travesseiro de folhas de 

laranjeira e aí colocava-se o defunto tudo certinho. Depois também tinha uma manta 

que se punha por cima daquela mortalha. 

 

Como era feita e quem eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 

corpo do morto? Além da lavagem, quais eram outras providências tomadas em 

relação ao toalete do falecido? 

Era religioso. Tinha que ser feito mesmo. Ninguém morria sem ser lavado. Que 

eu me lembre, com oito anos de idade, tudo isso aí. 

 

E durante a lavagem se fazia algumas orações? 

Não me lembro disso aí não. Eu acho que não porque eles estavam tão 

preocupados com o corpo tão desgovernado que nem se podia se concentrar em outra 

coisa. Eu não me lembro disso daí não. 



221 

 

 

Quando era um homem que morria normalmente quem lavava eram os 

homens? 

Sim, era religiosamente. Mulheres, mulheres; nada como hoje. Mas era assim: 

os homens lavavam homens, e mulheres preparavam as mulheres. 

 

Você participou de lavagens? 

Eu e Dona Izulina, a Dona Zefa… Muitas pessoas chamavam a gente… 

 

Quem era chamado pra fazer a lavagem? 

Vou falar pra você: não é qualquer pessoa que serve pra fazer isso não. Porque 

é muito emocionante, mexe muito com a psicologia da pessoa, tinha que ser assim… 

Você chama alguém pra fazer uma coisa dessas, ela morria ali, dava um desmaio 

nela, porque ela não tem forças pra superar aquele quadro doloroso. Tanto é que, 

quando tira Jesus da cruz e põe no colo de Maria, é o quadro quando você perde um 

ente querido e vai pôr na urna. 

 

Até quanto tempo, você lembra? Você já era casada? 

Eu já era casada… Eu já tinha meus filhos, meus dois filhos… Ah, uns quarenta 

anos atrás. 

 

Era isso que eu estava deduzindo, por volta de até uns quarenta anos… 

Até quarenta anos atrás era assim… Muitas vezes eu ajudei muito e fazia com 

muito amor, com muito carinho e com muita tristeza. 

 

E as crianças, eram banhadas também? 

Também era banhada… Purificada… 

 

A ideia do banho é a purificação? 

A purificação… Eu acho, eu acho que é… 

 

Você acha que é? 

Tudo tem um sentido, porque a morte é um encontro com Deus. 

 



222 

 

 

E você tem que chegar certinho, né? 

É, purificado! E muitas pessoas tem medo, uns não entram no velório, quantas 

pessoas… Gente de societá… Fica na porta, não entra lá dentro, outras nem vão no 

velório, outras se relar a mão se estremece inteira… Então são coisas psicológicas, 

né? 

 

É uma caridade cuidar desse processo? 

Você estar vestindo aquela pessoa, doía o coração da família, estar fechado 

em um quarto, vestindo aquela pessoa, e a família, do lado de fora, naquele 

sofrimento. Muito triste… 

 

É um prestar de solidariedade. 

Solidariedade… Solidariedade… Eu me lembro com muito carinho das pessoas 

que eu ajudei, Dona Izulina bem mais velha que eu, mas eu acompanhava ela… Já 

era casada, meus filhos pequenos, mas nós duas quantas vezes fizemos esse ato de 

caridade. 

 

Ir lá banhar e trocar a pessoa… 

Banhar, trocar, punha todas as peças íntimas, como se a pessoa fosse em uma 

festa… Por baixo tudo certinho, certinho… Inclusive se faz isso hoje… 

 

São coisas que vieram da roça? 

Continuou… Porque demorou pro povo ir aceitando essas mudanças… Não foi 

assim… Você sabe, lidar com a comunidade não é fácil… Porque até uns criticavam, 

foi mudando, parece que as pessoas foi perdendo o sentimento, aquela coisa toda, 

mas devagarinho foi mudando e eu achei que mudou muito pra melhor porque é muito 

doloroso ser velado dentro da casa, porque depois, quando sai aquele enterro, é muito 

doloroso… A tristeza é muito grande… Porque fica aquela imagem, aquela coisa… 

Tem gente que psicologicamente fica até doente. Então eu acho, na minha opinião, o 

que aconteceu de melhor: velar no velório, perto do cemitério, eu acho ótimo — na 

minha cabeça, essa é minha opinião —, porque já é tudo certo, é feito pra isso. Eu 

concordo com isso… Não gosto, já pedi, já falei… Cuido da Igreja Santo Antônio há 

quase cinquenta anos, mas quando eu morrer eu quero que faça no velório, porque é 



223 

 

 

muito triste ser velado na igreja porque é muito grande, fica muito triste, então eu acho 

lá um lugar melhor… Pra minha cabeça é lá… 

 

Qual o sentido de amortalhar o morto? Como as mortalhas eram feitas? 

Enquanto eles estavam preparando o corpo, tudo, as mulheres faziam as 

mortalhas. 

 

E quem fazia as mortalhas? 

Aí tinha pra comprar pronto. Tinha… Inclusive eu perdi uma tia, há muitos anos, 

em Pirassununga, e ela deixou falado que ela queria ser enterrada com um véu cinza. 

E quando chegamos lá no velório dela, ela parecia uma santa… Vestiram ela como 

Maria… Que coisa maravilhosa! Ela parecia uma santa, de tão linda, aquela renda 

caindo nela… Lembro a imagem de Nossa Senhora das Dores. 

 

E ela deixou isso escrito? Que ela queria… 

Deixou marcadinho, que ela queria ser enterrada assim… Quando chegamos 

lá eu falei: parece o retrato de Maria. Tem gente que se vê depois de morto… Agora 

eu fico muito triste hoje em dia com as mudanças que fazem nos corpos. Inclusive o 

Monsenhor Augusto diz que o defunto é mais bonito do que vivo… 

 

Que horror… Isso é verdade… Não dá pra descaracterizar a pessoa… Foi 

o que você tinha falado: é uma falta de respeito. 

Você vê, muda muito a pessoa… Muda muito… Transforma as pessoas… E 

nos Estados Unidos, que é muito mais do que aqui… Inclusive diz que põem a pessoa 

até meio sentada… 

 

E essas tradições você não lembra como elas apareceram, você não tem 

notícia? 

Não, não lembro. Eu lembro que vinha dos meus avôs, bisavôs, então era 

tradição. Era uma tradição. 

 

 

Normalmente se aprendia de pai pra filho? 



224 

 

 

É, tradição… 

 

A sua mãe costurou mortalha? E você falou que passaram a vender a 

mortalha pronta, é isso? 

Eu acho que sim, mas eu não me lembro bem. Eu sei que na roça, como a 

dificuldade era muito grande, tudo, se fazia… Inclusive demorava muito pra pôr o 

defunto no caixão, porque até fazer tudo demorava. Depois punham uma manta assim 

também, pra fazer assim, no caixão… 

 

E normalmente era uma cor roxa? 

Eu lembro bem, era tudo roxo. 

 

Depois do enterramento, o que normalmente era feito para a família 

enlutada? 

Antigamente era muito bacana por isso, porque se dava muito apoio à família 

enlutada, então ela era visitava, tinha muitas orações, se dava muito apoio, muito 

carinho, porque a dor, todo mundo sabe, ela é muito grande. E essa era uma coisa 

muito linda que tinha naquele tempo. Inclusive também as pessoas eram veladas em 

casa, porque não tinha nada de velório, nem igreja, nada. Eram veladas em casa e se 

colocava na porta um sinal de luto, porque aquela família estava enlutada e ali existia 

uma pessoa falecida. 

 

Como era o período do luto? Quanto tempo durava? 

Elas ficavam assim: as mulheres se vestiam de preto, inteirinhas de preto, até 

inclusive manga bem mais comprida. Ficavam um ano assim nesse luto, pra mostrar… 

pra sentir que perdiam um ente muito querido, e lembranças desse ente querido que 

foi… E os homens, como tinham que trabalhar, era uma roupagem diferente, ou de 

camisa preta ou então uma tira preta na manga. Se era no terno, era uma tirinha na 

gola do terno, pra mostrar que era uma pessoa enlutada. 

 

 

 

E às vezes os homens deixavam de fazer barba por um tempo? 



225 

 

 

Ah, sim, muitos deixavam. E aí então, passado um ano desse luto fechado, 

como se dizia na época, aí se começava a aliviar o luto. Aí as mulheres já punham um 

preto, umas coisas brancas, de leve assim, uns meses ainda estava no alívio do luto. 

Aí até chegar a viver normalmente. 

 

Então na verdade, o alívio do luto após um ano é uma certa cerimônia, 

não é? 

Sempre era uma coisa muito séria, um ritual mesmo. 

 

Então é mais ou menos assim: vou colocar uma coisa mais branca pra 

dizer que meu luto começou a passar… 

Mas aí, inclusive, depois com o passar dos anos, do tempo… inclusive um 

médico pinhalense, que foi um santo homem, o Dr. Armando Mondadori, muitas vezes 

as pessoas iam lá de luto, ele pedia que tirasse aquele luto, porque estava 

prejudicando muito o psicológico da pessoa. Eu acho que foi aí que foi se tirando essa 

tradição de luto fechado, que hoje não se usa mais… Mas às vezes prejudicava a 

pessoa porque era muito triste, viver um ano naquela solidão, aquele preto… Hoje o 

preto é luxo… 

 

Por que a missa de sétimo dia é fundamental? 

Porque geralmente a missa de sétimo dia que leva pra família se conscientizar 

que a pessoa foi e não volta mais. Sétimo dia, que eu saiba, é assim: o sétimo dia que 

a pessoa se conscientiza que aquela pessoa não volta mais, mas tem também, o sete 

é o número da perfeição, tem vários motivos… Mas geralmente é isso aí, você pode 

acreditar: quando a gente passa por isso — porque eu já passei, você passou — que 

com o passar dos dias que você vai se conscientizando, vai sofrendo cada vez mais 

a saudade, né? A saudade… 

 

Tem também a missa de um mês? 

Não, não, aí fazia-se sempre a missa do sétimo dia, inclusive aquela época, já 

morava na cidade, já tinha uns dez, doze anos, eu me lembro que na igreja se formava 

que nem um tipo — eu não lembro bem o nome, tem um nome —, se fazia como se 

fosse um túmulo grande, em frente ao altar, se montava esse pedestal, esse 



226 

 

 

monumento, e a hora que acabava a missa o celebrante ele ia ali e benzia com água 

benta, em memória, como se aquela pessoa, se aquele corpo, estivesse presente ali 

naquele momento. 

 

Quer dizer, o sétimo dia é o rito de passagem mesmo? 

É, esse não caiu até hoje. 

 

No período até o sétimo dia, os primeiros sete dias, que as pessoas 

procuravam não varrer a casa, não limpar… Tinha isso? 

Tinha, tinha… Inclusive quando se comemora a Paixão de Cristo, na Sexta-

feira Santa, que a gente comemora Jesus morto, então eu lembro, quando eu era 

criança, minha mãe não deixava fazer nada. Não se varria a casa, inclusive citava 

esse exemplo: quando morre uma pessoa, alguém da sua família, você faz alguma 

coisa? Você tem condição de ficar limpando uma casa? Jamais, né? Jamais! Então a 

minha mãe dizia isso: hoje não se faz mais nada, como se tivesse alguém morto dentro 

da nossa casa. 

 

Nesse primeiro período dos sete dias, posterior a morte, se fazia alguma 

coisa que o morto gostava, meio em homenagem, você lembra disso? 

Não… Não lembro não. Mas a morte é dor pra todo mundo. É verdade. Mas 

tem que se falar nela, porque ela existe, e a gente tem que ser preparados, porque 

não somos eternos, né? Mas eu acho, na tradição moderna, eu acho que muita coisa 

mudou pra melhor. Porque era doloroso demais. Além da perda, todo esse processo 

de mortalha, de lavar o corpo, eu acho que foi melhor assim do jeito que é hoje. 

 

Após a preparação do corpo, começava a organização do funeral. Quem 

se responsabilizava por essa organização e como era organizado o funeral? 

Aí então, quando a gente era criança, acompanhava a mãe em tudo que é lugar, 

aí era a hora do enterro. Não se tinha carro, não se tinha nada, então o caixão, feito 

de madeira, se levava na mão, carregado por pessoas. Podia ser longe quanto fosse, 

três quilômetros, cinco quilômetros, dez quilômetros, eu lembro que passavam com o 

defunto. Inclusive eu lembro que um enterro, que a mulher faleceu aqui no hospital, 

foi levada na roça cinco quilômetros a pé, pra ser velada na casa, e no outro dia voltar, 



227 

 

 

tudo na mão, sendo carregado. Quando era muita distância às vezes levava em um 

caminhão, uma coisa assim… Não tinha esses confortos de hoje. Aí então… Eu 

lembro bem da Irene Cavagnoli. Eu lembro bem do enterro dela. A Irene faleceu, ela 

era muito grande, muito gorda, muito pesada, inclusive a hora que ela morreu estive 

presente aqui, isso aí praticamente ontem pra dizer, perante os anos… Aí fomos em 

procissão, rezando, aí o corpo passava pela igreja, ainda passava aquele tempo pela 

igreja, chegava-se na igreja entrava-se ali, colocava em frente ao altar ou do lado, se 

tivesse um casamento ou qualquer coisa, no fundo da igreja, porque coincidia muitas 

vezes do defunto entrar na igreja e tinha um casamento, então punha no fundo da 

igreja, aí o padre vinha, benzia aquele corpo, como se benze no velório hoje, e aí saía 

da igreja, aquele corpo sendo carregado por aquelas pessoas, aí o sino tocava. Aquele 

den, den, den… Muito triste… Então a cidade inteira sabia que estava tendo um 

enterro hoje, alguém faleceu… Isso era muito bonito. Triste, mas bonito, porque o ser 

humano precisa ser valorizado e ser respeito até após a morte. O corpo, que viveu 

uma alma de Deus, né? Então ele merece todo o nosso respeito e deve ser respeito 

mesmo. 

 

As pessoas acompanhavam, até por sinal de respeito, mesmo que você 

não conhecesse, ou você parava durante o cortejo ou você podia até 

acompanhar… 

Inclusive, quando ia passando o enterro, que o sino estava tocando, o comércio 

fechava a porta a hora que passava. Porque o respeito era muito grande. Muito grande 

demais. 

 

Depois do enterramento, o que normalmente era feito para a família 

enlutada? 

Olha, eu lembro que o povo era bem solidário. Muito solidário. Então, a pessoa, 

o vizinho, levava a comida. Quando a pessoa chegava do cemitério, naquela tristeza 

imensa, o vizinho levava a alimentação pra eles, pra eles não se sentirem tão, além 

da dor, assim, fracos, sem comida e tal. Isso eu lembro bem. 

 

Você considera que houve mudanças em relação ao enfrentamento da 

morte nos últimos 30 anos? Se sim, quais são as mudanças? 



228 

 

 

Ah, sim, pela família sim. Porque hoje você vê, tudo se mudou, a família pôs a 

mão no falecido, isso é meio… Apesar que eu, quando meu pai e minha mãe morreu, 

fui eu que pus dentro da urna, eu não deixei ninguém pôr a mão, porque estava em 

casa e a gente cuidava muito deles, então eu não deixei ninguém pôr a mão. Hoje já 

mudou tudo. Já não pode mais, mas eu acho que foi pra melhor. Nessa parte. 

Quando chegou a funerária, foram pôr a mão na minha mãe, eu falei: não, eu 

carreguei tanto ela no colo, ninguém vai pôr a mão nela não. Eu troquei ela, fiz tudo, 

pus ela do jeitinho que eu queria e “missão cumprida”. 

 

Mas você não chegou a banhá-la não? 

Não, não. Quando ela faleceu, ela tinha tomado banho de manhã — ela faleceu 

às onze horas —, então ela estava super limpinha, a gente só passou um álcool… 

 

Você fez alguma coisa… 

Álcool, cabelinho penteado… Inclusive eu acho, uma coisa muito triste hoje, é 

que as mulheres quando falecem, já fui até na funerária falar isso pra eles, por que 

puxar tanto o cabelo pra trás? Não parece a pessoa… Precisava tirar uma foto, levar 

lá na funerária, deixa mais ou menos assim… Como é a pessoa! Porque o cabelo 

muda muito, né? Eu fui num velório e eu não conheci a pessoa… Pensei que estava 

num velório errado… Eu acho um desrespeito com o corpo humano. 

 

Hoje, por exemplo, então, chega-se ao ponto de descaracterizar a pessoa, 

né? 

Eu já acho que mudou demais, porque inclusive, esse processo de fechar um 

corpo no velório, pra família voltar só no outro dia de manhã, eu acho isso uma coisa 

muito dolorosa. Porque aquela pessoa que doou tanto, que fez tanto, ela merece, 

porque Jesus pediu uma hora. Você não pode ficar uma hora comigo? Então, 

inclusive, semana passada morreu uma pessoa muito querida, e levaram só seis 

horas da manhã, velaram quatro horas… Então eu acho que é muito doloroso, porque 

a pessoa merece, aquele corpo merece ser velado, merece ser… Viveu uma alma de 

Deus nela, né? 

 

Qual o tempo médio do funeral? 



229 

 

 

24 horas, a mesma coisa acontecia com as crianças. Inclusive, nós perdemos… 

A essas alturas eu já tinha o meu filho… Uma criança, uma menina linda, linda, linda, 

por um descuido, desidratação, ela faleceu na noite do casal lá… Criança é fácil, né? 

Foi embora… E eu estava presente lá, a hora que a tia deu banho, naquela criança 

linda, aquele corpo lindo… 

 

O defunto ficava com a vela na mão? 

Ah, sim… Era uma tradição que eu acho que muitos lugares ainda existe… 

Deve existir… Quando se percebia que a pessoa estava no finalzinho, no momento 

da partida… Colocava-se uma vela acesa na mão, como quem diz: a vida é uma vela. 

Vai se consumindo, se consumindo, até chegar… E que a vela é uma luz… Então que 

aquela pessoa ia pra luz eterna. Então você imagina a pessoa, sabia que estava 

fazendo a passagem… 

 

Porque com a vela na mão, né? 

Eu achava até muito emocionante. Muito emocionante. Pra pessoa que estava 

indo… E pra família também… Então a preocupação, quando a pessoa estava muito 

mal, era deixava uma vela de jeito e um fósforo. 

 

É diferente hoje em dia — uma boa parte das pessoas acabam falecendo 

em hospitais e tal —, mas quando era em casa, e nesse período, ficava um grupo 

de pessoas ali, meio que acompanhando esses últimos momentos. 

Inclusive, eu vou citar um exemplo, o Padre Reinaldo, ele foi um holandês, um 

santo homem, inclusive ele contava que quando a mãe dele estava pra falecer… Eles 

estavam todos no quarto, eram muitos irmãos, e que precisaram sair do quarto porque 

a mãe se prendia tanto aos filhos que ela não conseguia partir pra eternidade… Aí 

tiveram que sair todos do quarto, pra ela morrer em paz, porque se pessoa ficar presa 

ela fica sofrendo. E a morte, nós temos que nos entregar… Nós só temos três fases 

na hora da morte: a hora que você se questiona com Deus — Por que eu? Por que 

agora? — e aí, quando ela se entrega, aí ela vai. Porque nós temos o momento certo 

de vir ao mundo e o momento certo de voltar pra casa do pai. Quando é morte natural, 

uma doença, então temos todos os momentos certos. A pessoa tem que chegar ao 

ponto de ela se entregar. Inclusive, quando a irmã Maria Borsoi — você lembra dela 



230 

 

 

—, ela estava naquele sofrimento, ela não conseguia ir, aí chegou o Padre Augusto, 

naquele tempo não era Monsenhor ainda, ele chegou lá e disse — ele conta sempre 

isso: “Irmã Maria, vai, Irmã Maria. Vai. Que é melhor pra você”. E ela foi, ela foi, 

inclusive existe um quadro, que pessoas que viram, emocionante demais, o 

Monsenhor carregou ela no colo, porque ele amava a Irmã Maria. 

 

Ela era uma graça, né? 

Então, porque ela estava presa, então: “Vai, Irmã Maria. Mas vai com Deus!”… 

E aí ela foi! 

 

Gente, que lindo! Quer dizer, é morte, mas é uma coisa emocionante. 

Eu já vi muitas pessoas que só estudam a morte. Inclusive tinha um Psicólogo, 

ele é de Minas Gerais, de Belo Horizonte — eu tenho o livro —, ele escreve só sobre 

o luto. Mas não é só nesse sentido que você está perguntando, mas ele estudou só 

sobre a perda. Aí ele escreve o primeiro dia, segundo dia, primeira semana, primeiros 

dois meses… Leva cinco anos pra você conseguir viver mais assim… Porque os dois 

primeiros anos você não consegue viver com o sofrimento muito grande da perda. Aí 

depois de cinco anos você… Por exemplo, eu já falo do meu marido com mais 

tranquilidade, sem tanto chorar… Esquecer nunca, jamais… Mas você já tem… Com 

sua mãe é a mesma coisa… 

 

É a mesma coisa… 

E esse médico foi até no Fantástico, no Globo Repórter, que fizeram uma 

reportagem sobre ele, e ele fala só sobre a perda. Inclusive ele fala até que a família 

deve ter sempre um túmulo no cemitério, porque nós não podemos ficar longe da 

morte. Tem que ter túmulo… Saber que quando você for, você tem um lugar pra te 

levar… Uma vez eu vi o Cortella falar sobre a morte. E ele que disse isso aí: das três 

fases na hora da morte, três perguntas que você faz… Por que eu? Agora? E aí você 

aceita… Primeiro “por que eu?”, depois você entende, dialoga com Deus, aí você se 

entrega… Aí você vai… Isso é coisa que estudaram, ninguém veio falar. 

 



231 

 

 

Mas na verdade assim… É que pra gente, pra qualquer religião, pra 

qualquer cultura, pra qualquer ser humano, é assim… É o único momento da 

vida que a gente não consegue entender. 

Mas eu acho que Deus tem que deixar esse mistério pro homem. Porque se 

ele revelar todos, o homem quer ser mais do que Ele… Então o homem pode viver mil 

anos, inventar, fazer tudo que for, nascimento, clonar, tudo… Mas o mistério da morte 

acho que Deus vai deixar…  

 

Por isso todos os rituais são importantes. Adorei! É a purificação, banhar 

pra encontrar com Deus purificado… E a roupa, que tem um significado… E a 

vela na mão pra encontrar a luz… 

Inclusive, por exemplo, eu perdi meu marido, cinquenta anos juntos — fiquei 

muito mais com ele do que com meu pai e minha mãe —, sua mãe deve ter sentido 

isso também… Então, aquele momento que você perde assim, até que você vê os 

outros perder é uma coisa, quando acontece na sua pele é que você vai sentir… Então 

eu acho que nesses primeiros dias assim, gente, você queria estar mais um pouco 

junto, você queria sentir aquele calor humano, você queria ter feito mais coisas: por 

que eu não falei mais? Por que eu não fiz mais? Aí você procura a culpa, que não 

existe… Porque esse momento, você viu, sempre podia ter vivido, mas então o 

sofrimento é muito grande. Aí do sétimo dia, quando você vai à missa, você volta pra 

casa… 

 

Você já está confortada? 

Eu acho que pior… Eu acho que no começo do luto ele só piora… Só piora… 

Por que? Porque a saudade aumenta… Ah, que saudade… Que vontade de estar 

mais um pouquinho junto… Aí você pergunta: onde está quem estava tanto comigo? 

Cadê? Meu Deus, a gente era tão assim…  



232 

 

 

Entrevista 3 — M. A. M. 
Nome : M.A.M. 
Idade: 73 anos. 
Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres Maio de 2018. 

 

E onde a senhora cresceu? 

Eu nasci em Pinhal, fiquei aqui até os dezoito anos, com dezoito anos eu sai 

pra fazer faculdade. Quando eu tava terminando a faculdade eu me casei e fui embora 

de Pinhal. Fiquei 23 anos fora e depois voltei pra Pinhal e estou aqui até agora. 

 

E a senhora me disse que morou no Paraná, aonde mesmo? 

Eu morei em vários lugares… Morei em Marília, em Assis, morei em Campo 

Mourão, no Paraná, morei em São João da Boa Vista, São Paulo e depois voltei pra 

Pinhal. 

 

Entre a comunidade católica, quando uma pessoa morria quais eram as 

primeiras providências tomadas? 

Participo de funerais desde pequena acompanhando minha mãe, lembro 

quando ela era chamada para dar banho no defunto junto com outras amigas da Igreja, 

elas iam até a casa do morto, davam banho e rezavam. Fui várias vezes 

acompanhando a minha mãe e depois quando cresci continuei a ser chamada para 

dar banho e rezar pelo defunto, até as funerárias aparecerem. Aí, minha filha, acabou 

tudo. 

Eu lembro bem que quando eu era criança, a minha mãe às vezes ia na casa 

dos vizinhos quando faleciam pra ajudar a lavar a pessoa morta. Eu também participei 

disso uma vez, quando eu morei lá em Campo Mourão, faleceu a mãe do meu vizinho 

e a nora dela foi lá em casa pedir se eu ajudava a dar o banho, e vestir a roupa, daí 

eu também participei. Já há bem pouco tempo, uns quarenta anos atrás. 

 

 

 

Como era feita e quem eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 

corpo do morto? Além da lavagem, quais eram outras providências tomadas em 

relação ao toalete do falecido? 



233 

 

 

As pessoas que lidavam ali com o morto elas ficavam em silêncio e faziam 

orações também. Rezavam o terço, às vezes não era o terço, elas ficavam rezando 

Ave Maria, Pai Nosso, enquanto elas cuidavam da pessoa morta. 

Era uma tradição familiar e religiosa. Pelo menos os que eu conheço, todas as 

pessoas católicas faziam isso. Das outras religiões eu não sei, porque aqui em Pinhal 

tinha muito pouca pessoa de outra religião, então eu não lembro, mas se passava de 

pai pra filho… 

 

Quando a senhora deu banho naquela pessoa lá no Paraná, normalmente 

vocês usavam um pano, não era um banho com bacias… 

Não, era um pano molhado em água e álcool, tirava toda a roupa da pessoa, e 

passava como é um banho de hospital. Era esse banho… Pelo menos nessa época, 

uns quarenta anos atrás. Na época da minha mãe eu não me lembro, porque a gente 

não ia junto, era muito pequeno, então não ia junto. Não sei, mas eu acredito que seja 

assim também. 

 

Qual o sentido de amortalhar o morto? Como as mortalhas eram feitas? 

Eu me lembro bem das mortalhas. E as mortalhas as costureiras faziam, só que 

existiam algumas funerárias… Naquele tempo a funerária era pra vender caixão, 

fabricavam o caixão e vendia, mas eles fabricavam mortalhas também e ficava lá 

pendurada. Se não quisesse mandar a costureira fazer, poderia comprar ali no 

funerária mesmo. 

 

E algum cuidado especial pra costurar a mortalha a senhora não lembro? 

Isso eu não lembro, porque eu só via lá, nunca vi ninguém fazendo.  

 

Os padres participavam desse processo ou eram somente leigos? 

Que eu me lembre, antes da pessoa falecer, quando a pessoa já estava 

doente… porque tem aqueles que faleciam de repente, aí não jeito… Mas quando a 

pessoa estava doente, a família chamava o padre pra dar a unção, e o padre vinha na 

casa e dava a unção para aquele enfermo. E uma coisa que eu me lembro também, 

que naquela época não tinha velório, as pessoas eram veladas em casa e da casa 



234 

 

 

passava primeiro na igreja e o padre encomendava o corpo e daí batia-se o sino, 

aquela batida triste do sino, e daí da igreja que ia pro cemitério. 

 

E a vela na mão da pessoa que está doente ou está pra morrer? 

A vela é o seguinte: quando a pessoa estava assim pra morrer, a família ficava 

toda ali em volta, e quando eles percebiam que a pessoa estava mal, eles colocavam 

uma vela acesa na mão e o significado dessa vela, pelo menos é o que eu aprendi na 

minha família, que Jesus é a luz da nossa vida e eles colocavam a vela acesa na mão 

que é pra iluminar o caminho até Jesus. É um significado, por isso punham a vela 

acesa. 

 

A senhora se lembra de na hora do enterro de colocar o caixão na terra 

ou no túmulo, de jogar punhadinhos de terra em cima do caixão? 

Sim, faziam isso sim. As pessoas da família, os amigos, eles pegavam um 

punhadinho de terra e jogavam em cima do caixão. Até hoje tem gente que faz isso. 

 

Como era o período de luto e quanto tempo durava? 

As portas das casas eles colocavam o pano preto, às vezes eles punham um 

pano que cobria a porta inteira, mas na maioria das vezes era um quadrado de pano 

preto que eles colocavam e ficava ali durante um mês ou mais. Pelo menos quando 

eu era criança era assim. E eles cobriam os espelhos também. 

O luto era guardado durante um ano, quando morria um parente próximo, pai, 

mãe, marido, filho… Era guardado por um ano. A pessoa usava preto inteiro, quando 

era diretamente ligado à pessoa. Quando era sogro, sogra ou tio, tia, daí as pessoas 

da família também guardavam luto, só que eles podiam colocar sim uma blusa branca, 

uma blusa branca com algum raminho preto, mas sempre branco e preto. Nunca 

colorido. 

 

 

 

O tempo de tirar o luto era normalmente depois de um ano? 

É, quando era parente direto um ano, quando era tio, tia, depois de seis meses 

eles aliviavam o luto, que é isso que eu falei, colocava branco e preto. 



235 

 

 

 

Algumas famílias que a senhora conheceu que não faziam a barba? 

É, os homens, durante a primeira semana, eles não faziam a barba, não cortava 

cabelo, sabe? Era uma coisa pra eles guardarem o luto mesmo. Então na missa de 

sétimo dia sempre eles estavam com a barba por fazer. 

 

Por que a missa de sétimo dia é fundamental? 

Normalmente era a missa de sétimo dia e depois, todo mês, no dia da morte da 

pessoa. Quando fizesse mês de morte aí eles marcavam a missa. E tinha aquelas 

pessoas que frequentava mais a igreja, que participava da missa todos os dias, daí 

na primeira semana eles marcavam todos os dias, mas o dia oficial da missa que todo 

mundo marcava era no sétimo dia. E depois até um ano, uma vez por mês, no dia da 

morte.  



236 

 

 

Entrevista 4 — M. A.C. 

Nome: M.A.C 
Idade: 83 anos. 
Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres Maio 2018. 

 

Como era feita e quem eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 

corpo do morto? Além da lavagem, quais eram outras providências tomadas em 

relação ao toalete do falecido? 

Ah, era as pessoas mais chegadas né? Eu me lembro que eram as pessoas da 

fazenda mesmo. Minha tia Gilda é quem cuidava isso, era ela que comandava… 

 

A senhora tem detalhes de como era essa lavagem? 

Eu não, eu nunca presenciei, mas eu sei que lavava. Que entravam lá com o 

defunto lá no quarto e lavavam, como era eu não sei… Acho que era com pano. 

 

Qual o sentido de amortalhar o morto? Como as mortalhas eram feitas? 

Eu ajudei a fazer mortalha, acho que até de anjinho (criança), fazia também. 

Pelo que eu me lembro, não podia dar nó na linha que costurava a mortalha. Porque 

parece que amarra a alma… Não podia dar nó. 

 

Durante o velório, a sua avó fazia uma oração. Como era a oração? 

A vó Armida… Era italiana, (Armida) Conrati… A gente rezava o terço e aí ela 

rezava o Salmo De Profundis… Acho que eu não sei todo assim… 

 

Ah, só um pedacinho… 

Era assim: “Do profundo abismo, clamei por vós, Senhor. Senhor ouvi a minha 

voz, dai ouvido atento à voz da minha súplica…”. Não sei assim todo… Eu acho que 

tem na Bíblia. 

 

Como era o período do luto? Quanto tempo durava? 

Na fazenda onde eu morava, colocavam um pano preto na porta, ou roxo… E 

rezava sempre na casa do morto… Se fazia silêncio, não se ouvia rádio, silêncio 

mesmo, não ia em festa, não ia em nada. Era luto, luto… Usava preto… Mesmo até, 

quando meu pai morreu, eu já tinha dezessete anos, mas um tio, eu era criança ainda 



237 

 

 

e tinha várias primas, mas todos nós púnhamos vestido branco de bolinha preta ou 

preto de bolinha branca, até pro tio… 

 

E o homem ficava sem fazer barba, alguma coisa? A senhora lembra? 

Sem fazer babar eu não sei… Eu lembro que o homem também usava… Se 

ele não usava camisa preta, ele usava uma faixa preta aqui no braço. A minha mãe 

acho que não usou um ano vestido preto, depois que meu pai morreu, mas a tia… A 

vó Ormida sempre andou de preto… Um ano. Eu lembro da minha nonna falar… Usar 

o lenço na cabeça… Depois que o marido morreu ela colocou o lenço na cabeça e 

nunca mais tirou. Eu lembro disso porque eu conheci ela, assim, ela não tirava o lenço 

da cabeça e, segundo ela, foi depois que o marido morreu, depois que ela ficou viúva 

ela usava o lenço e pronto, não tirou. 

 

A senhora não tem nem ideia por que essas coisas foram desaparecendo? 

Por que será? 

Do luto… Que antigamente usavam luto, então a pessoa parece que respeitava 

quem estava de luto, que hoje não usa mais, ninguém mais usa luto… 

 

Após a preparação do corpo, começava a organização do funeral. Quem 

se responsabilizava por essa organização e como era organizado o velório? 

Aí punham a mortalha e punham na mesa, acendiam velas e deixavam como a 

gente vê agora, só que não era, não tinha… Sei lá… Punham em cima de um 

banquinho, mas eu acho que era sempre quatro velas mesmo. Uma em cada canto…  



238 

 

 

Entrevista 5 — M. T. Z. 
Nome: M. T. Z. 
Idade: 71 
Entrevista concedia a Valéria Aparecida Rocha Torres Maio de 2018. 

 

Como era feita e quem eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 

corpo do morto? Além da lavagem, quais eram outras providências tomadas em 

relação ao toalete do falecido? 

É, quando morria alguém, principalmente na rua que a gente morava, o meu tio 

ia chamar meu pai de madrugada pra dar banho na pessoa que tinha morrido. Então 

eles davam o banho, punha a roupa, eles que arrumavam — não era a funerária, que 

hoje você larga o defunto lá e eles arrumavam. Eles próprios mesmo que arrumavam. 

E tinha uns que faziam até mortalha. 

 

Qual o sentido de amortalhar o morto? Como as mortalhas eram feitas? 

Quando a pessoa morria, sempre tinha uma costureira por ali que ela já batia 

na porta da onde vendia o pano, o dono da loja já abria e elas mesmas faziam essa 

mortalha. 

 

E a pessoa era enterrada com a mortalha?  

Era enterrada com isso… 

 

Você lembra do nome de alguém que fazia mortalha? 

Ah, nome assim de pessoa que fazia mortalha eu não lembro… Mas já 

morreram tudo. Mas eu não lembro não, de nome. Mas era assim, eles falavam 

mortalha… Não era que nem hoje, que põem um monte de flor. Era tudo diferente. E 

velava também diferente, velava nas casas… 

 

Você pode contar um pouquinho de alguma lembrança de velório em 

casa? 

Eu tenho lembrança de velório que não é nem muito antiga. A minha sogra 

morreu em 2007 e antes de morrer falou que não queria ser velada em lugar nenhum, 

queria na casa dela. Então fez o velório na casa, mas aí os vizinhos, os parentes 

passavam a noite. A gente passava rezando e conversando um pouco, senão você 

dormia de ficar a noite inteira ali. E era assim… E antigamente, antes de ter o velório, 



239 

 

 

era assim, era tudo nas casas. E quando morria uma pessoa da roça, ainda era mais 

concorrido, porque todos os sitiantes em volta iam e passavam a noite. Então, se você 

chegasse… Uma vez fui em um velório numa fazenda perto da Santa Luzia, quando 

eu cheguei fiquei boba de ver. Não tinha lugar pra parar carro, de tanta gente que 

tinha. 

 

E o velório… Você estava falando da questão da vela… A pessoa acabava 

de morrer… 

Antes de morrer, quando você estava vendo que a pessoa ia morrer, punha 

vela na mão dela e acendia, porque diz que aquela vela, era a teoria deles, que aquela 

vela ia iluminar o caminho daquela pessoa pra ela chegar até o céu. 

 

E os enterros? Eram bem diferentes… 

Eram bem diferentes. Geralmente não era o padre que ia benzer na casa. Vinha 

do lugar que fosse vinha como se fosse uma procissão. Chegava aqui, tinha um 

banquinho, eles abriam a porta e punha o caixão em um banquinho. Aí o padre já 

estava esperando. Aí ele benzia, aí depois pegava, eles punham a Ave Maria tocando 

e as lojas iam tudo baixando as portas. Então, enquanto você estava passando aqui, 

descendo pra ir no cemitério, a Ave Maria ficava tocando. E aí que ia pra lá. Era 

comprido. Depende do lugar que você morava, que tinha que vim, depois voltar. Não 

era como hoje, que vai no velório e já sai… É muito mais prático, porque depende da 

doença que a pessoa morre, você já pensou ficar vindo pra lá e pra cá? Mas era tudo 

diferente. Era bem diferente. 

 

Você falou da reza: normalmente era o rosário? 

É, normalmente quando se ficava a noite inteira rezava um terço, aí tomava um 

cafezinho pra reanimar, aí rezava outro terço. A gente rezava a noite inteira. Agora 

hoje o povo está tão assim que às vezes você vai num velório, você quer rezar um 

terço, você reza o Terço da Misericórdia, que é mais curto, porque o povo não 

paciência e eles ficam conversando. 

 

 



240 

 

 

Por falar nisso… Às vezes nas casas colocavam que a família estava de 

luto, você lembra disso? 

Eu lembro que quando ficava o defunto, velado na casa, eles punham tipo uma 

bandeira roxa e pregavam na parede, na porta, porque você passava você sabia que 

estava sendo velado uma pessoa ali. Mas aí terminava e já tirava. 

 

Como a comunidade tomava conhecimento do falecimento de uma 

pessoa? 

É, todo mundo participava. Não é que nem hoje que nem a família fica com o 

defunto ali. Eles fecham a porta do velório e vão dormir, e volta no outro dia… Como 

é que dorme eu não sei… Mas dorme. 

 

Como a comunidade tomava conhecimento era feito para a família 

enlutada? 

Se coloca o papel praças e em vários lugares. Eles põem na praça, põem em 

farmácia, em padaria, no mercado, em frente ao hospital, tem vários lugares, no Largo 

São João. 

E na rádio fala, porque aí a própria funerária… Está incluído no pacote do 

caixão e de tudo, está incluído a rádio, então eles falam, avisando… Às vezes fala até 

errado, porque o da Cida falaram que era 9 horas da manhã, muita gente deixou pra 

ir no domingo e ela foi enterrado no sábado às cinco horas. 

 

Mas é uma forma das pessoas ficarem sabendo, né? 

É uma forma de ficarem sabendo, porque o rádio, principalmente às onze 

horas, a maioria do povo liga o rádio às onze horas, pra saber as notícias da cidade. 

Aí depois tem o programa do Monsenhor, todo mundo quer escutar, então nesse 

horário ainda mais que eles falam. Porque agora a cidade ficou maior, então é mais 

difícil de você ficar sabendo. 

 

Como era o processo de luto e quanto tempo durava? 

O luto era diferente. Geralmente as mulheres já tinham a roupa preta, então 

quando era marido ou pai era seis meses de luto, eles falavam luto fechado, que era 

inteirinho preto. E depois seis meses era carijózinha, ou fundo branco de pintinha preta 



241 

 

 

ou preta de pintinha branca. Aí mais seis meses… Então missa de sétimo dia, aonde 

elas iam… Elas iam fazer uma compra, aonde elas iam, elas iam de vestido de luto. 

E os homens era aquela faixa, uma fita preta que quando eles estavam de terno era 

na lapela do terno, e quando eles estavam de camisa era na manga da camisa. Então 

era um respeito, né? E hoje não… Mesmo televisão. Eu lembro, quando o meu sogro 

morreu, ele morreu em 1975, eu tinha dois filhos pequenos, eles queriam ver desenho 

na televisão meu marido não deixava ligar a televisão, porque o pai dele tinha morrido, 

como ia ficar. Então eu mandava as crianças na minha mãe porque eu tinha dó, 

porque eles eram pequenos. Tinham quatro ou cinco anos, eles queriam ver desenho. 

Então até isso, nem ligava a televisão. Hoje, acabou de enterrar, chegar em casa já 

liga o som, liga a televisão. 

 

Você lembra… Criança não colocava luto, né? 

Não, criança não. 

 

Era só filhos, esposa… 

Era esposa… Eram os adultos. Criança não. O luto que a criança guardava é 

que ela não podia ligar rádio, não podia fazer nada, porque naquele tempo, que 

morreu meus avôs, não existia televisão, mas mesmo os meus filhos não viram 

televisão quando morreu meu sofro, porque era respeito. Não era pra ligar a televisão. 

Na missa de um mês que ligou. 

 

Depois de um mês… 

Depois de um mês. 

 

Isso também foi importante ter lembrado. As pessoas guardavam mesmo 

o silêncio, o luto em silêncio. 

O silêncio… E hoje em dia não, ninguém mais pensa nisso. 

 

Por que a missa de sétimo dia é fundamental? 

As missas de sétimo dia que eu lembro, as antigas, como não tinha a missa à 

noite — porque a missa à noite começou depois que o Papa instituiu uma hora de 

jejum, porque antes a missa era só de manhã, você podia comer até meia-noite, 



242 

 

 

depois você não podia comer mais —, então eu lembro, quando eu fiz a primeira 

comunhão, tinha criança que desmaiava porque levantava e vinha sem nada. E aí 

então não podia ter missa à tarde. Aí depois, quando teve o Concílio, que aí puseram 

o jejum de uma hora, aí que começou a ter missa vespertina, porque não tinha. E aí 

as pessoas vinham pra missa de sétimo dia, mas vinha a família inteira, ninguém ia 

trabalhar. Vinha todo mundo. Aí saiam da missa, eu lembro que a gente ia direto pro 

cemitério. Ia levar flor, ia lá no túmulo da pessoa que tinha morrido. 

 

Depois do enterramento, o normalmente era feito para a família enlutada? 

Visitavam. Inclusive até um tempo atrás tinha a pastoral… Tinha um nome essa 

pastoral… Que as pessoas da igreja iam visitar. Elas iam fazer visita, dar um conforto 

pras pessoas, eu acho que ainda tem alguém que vai, mas a vida agora está muito 

corrida. Então às vezes a pessoa vai fazer uma visita, ela acha que ela está 

incomodando, porque a pessoa morreu em um dia e no outro dia ela tá na atividade 

dela. Então aquele tempo era diferente, a pessoa guardava mesmo aquilo ali. Os filhos 

não iam trabalhar, ninguém ia trabalhar, ficava ali curtindo a morte do pai, da mãe, 

dos avós. Mas eu acho que ainda tem gente que visita. Que faz visita… 

 

Várias coisas aqui em Pinhal ainda duraram bastante tempo… 

Duraram bastante tempo, porque em 75… Fez 42 anos… Então eu acho que 

parece que mudou mesmo assim, foi de uns quinze anos pra cá que ficou menos 

respeito. Você vê… Morre uma pessoa e você não fica nem sabendo e já enterrou. 

Fiquei sabendo do Fernando Signorini… Diz que ele morreu, eu sai da missa ontem 

de manhã, não tinha nada ali… Depois à noite já falaram que ele tinha morrido e já 

tinha sido enterrado. 

 

Você considera que houve mudanças em relação ao enfrentamento da 

morte nos últimos 30 anos? Se sim, quais são as mudanças? 

Às vezes os que estão lá ficam conversando. Eu lembro quando a minha mãe 

morreu, que meus irmãos não moram aqui, eles ficaram impressionado a hora que 

foram enterrar a minha mãe: o seu Cirílio Mangilli era muito amigo da minha mãe, 

durante o tempo que saiu… Ela ficou na Igreja São Pantaleão… que saiu da Igreja de 

São Pantaleão e foi pro cemitério, ele foi cantando e durante o tempo que enterrou, 



243 

 

 

ele ficou cantando um monte de música de igreja. A minha cunhada falou: “Gente, na 

minha cidade não tem uma pessoa que faz isso”. Então durante o tempo inteiro ele 

ficou. Terminava uma música religiosa, ele começava outra com aquele vozeirão que 

ele tinha, e meus irmãos e minhas cunhadas ficaram bobo de ver, porque na cidade 

deles não tinha ninguém que fazia aquilo. 

  



244 

 

 

Entrevista 6 — M.C.B 
Nome: M. C. B. 
Idade: 83 anos 
Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo 
Biazotto em Abril 2018. 

 

Qual a primeira lembrança que tem em relação a morte? 

A primeira relação que tive com a morte quando a mãe do meu pai faleceu — 

nós (morávamos) atrás da Prefeitura e meus pais moravam no Largo São João. Então 

avisaram nós que ela tinha morrido e eu e o Angelim (Biazotto) fomos avisar os meus 

pais que ela tinha morrido. Aí meu pai foi atrás das coisas, e ela foi velada na casa do 

meu pai, lá no Largo São João. 

 

Entre a comunidade católica, quando uma pessoa morria quais eram as 

primeiras providências tomadas? 

As pessoas, os vizinhos católicos, ia visitar o falecido e a família, e rezava 

vários terços. 

 

Como era feita e quem eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 

corpo do morto? Além da lavagem, quais eram outras providências tomadas em 

relação ao toalete do falecido? 

Era alguém da família mesmo, algum vizinho que tinha muita amizade que 

lavava os corpos, e depois (colocava) a mortalha. Isso foi muito tempo, e depois 

acabou a mortalha.  

 

Qual o sentido de amortalhar o morto? Como as mortalhas eram feitas? 

Ah, depois que compravam o pano, duas mulheres ou três cortava e costurava 

na mão mesmo, e (colocava) no defunto. Isso acontecia quando o corpo estava sendo 

lavado. 

Quando eu morava na roça tinha muita mortalha, agora depois que eu mudei 

pra cidade acabou. Aí (colocava) roupa assim, comum mesmo. (Colocava) terno, 

gravata no defunto; o defunto ia bonitinho. 

O caixão antigamente era preto, tudo preto. Caixão preto e véu preto. Era mais 

triste o velório por causa do preto. Era tudo preto. 

 



245 

 

 

Os padres participavam desse processo ou eram somente os leigos? 

Só na igreja. O corpo ia pra igreja, o padre benzia, e daí pegava o corpo e já 

levava pro cemitério. Nisso o Angelim tocava o sino. Tinha de criança, era diferente, 

de mulher era diferente também, de homem também. Cada um era diferente um do 

outro. 

 

Nessa ida para a igreja e depois para o cemitério, a comunidade 

participava? 

Participava, acompanhava o corpo. 

 

Só os amigos e familiares ou a comunidade de um modo geral? 

A comunidade também, toda a comunidade. 

 

Após a preparação do corpo, começavam a organização do funeral. Quem 

se responsabilizava por essa organização e como era organizado o funeral? 

Eles preparavam o funeral, tinha que preparar, tinha que marcar onde ia ser… 

Naquela época era enterrado tudo na terra mesmo, não tinha quase túmulo nenhum. 

E tudo acontecia nas próprias casas, porque não tinha o velório, então ficava em casa, 

na sala, rezando a noite inteira. 

Era diferente porque parece que o povo antigamente respeitava mais. O 

defunto e a família. Agora hoje parece que não respeita. Então… Aqui em casa foi 

velado o meu pai, Benedito Diniz Cordeiro; Sebastiana Cordeiro Davanço (irmã); e 

Maria José de Jesus, a minha mãe. Naquela época, meu pai e minha irmã (morreram) 

não tinha velório, mas quando a minha mãe morreu já tinha o velório, mas eu não quis 

levar pra lá. Ficou aqui mesmo, velaram aqui em casa. 

 

E tem alguma lembrança em relação a esses velórios aqui na casa? 

Muita lembrança. Como o padre da Rede Vida fala: “Saudade sim, tristeza não”, 

então eu acho que está certo. 

 

 

 

Qual era o tempo médio de duração do funeral? 



246 

 

 

Eram 24 horas. Agora não, mudou. Antigamente eles esperavam fazer 24 horas 

porque teve uma época que o coveiro foi desenterrar um corpo, para enterrar um 

outro, e o defunto tinha virado no caixão, então por isso esperavam 24 horas, e 

acabou, né? E hoje não se espera… 

 

Como a comunidade tomava conhecimento do falecimento de uma 

pessoa? 

Um avisava o outro, que nem os vizinhos: os vizinhos avisavam um, ia 

avisando, todo mundo ficava sabendo, e os parentes também. Naquela época não 

tinha telefone, né? Então eles ficavam sabendo por boca, não por telefone por nada. 

Era isso aí. 

 

Depois do enterramento, o que normalmente era feto para a família 

enlutada? 

Apoiava, né? Dava apoio… Então como eles eram velados em casa, tinha que 

fazer alguma coisa pra comer durante a noite, porque ficava a noite inteira, ali junto, 

velando. Então não ia passar a noite inteira sem comer, tinha que comprar alguma 

coisa pra comer. Quando meu pai morreu mesmo, ele morreu era oito horas da noite, 

e o Pedro (Diniz Cordeiro, irmão) foi comprar pão para as pessoas que iam ficar aqui; 

minha mãe fazia café, fazia chá… Que nem lá no velório… 

Alguns faziam comida, alguns não. Eles faziam na hora do velório. Acabou o 

velório, cada um fazia pra si. 

 

Como era o período do luto? Quanto tempo durava? 

Vestiam de luto um ano. As mulheres usavam roupa preta, vestido preto — 

naquela época as mulheres também não usavam calça comprida, era só vestido. E os 

homens (colocavam) camisa preta. Só preto. 

E às vezes as pessoas faziam tarefas em casa, às vezes não. Quando meu pai 

foi, o enterro dele foi às quatro horas, passou na igreja, e naquele dia não varreu a 

casa, nada; fez no outro dia que a mãe varreu. 

Depois do enterro, cada um comprava a roupa preta, o vestido preto, camisa 

preta. 

 



247 

 

 

Tinha mais alguma que se fazia durante esse um ano? 

Não. O que se era marcar missa, como agora, a missa de sétimo dia.  

 

E por que a missa de sétimo dia é importante?  

A missa de sétimo dia é o respeito à alma da pessoa que foi embora. Quer 

dizer, é uma homenagem que dá para o defunto que foi embora. E era com a eça. O 

(Angelim) colocava uma mesa e um tipo de caixão em cima, jogava um pano preto, 

então ficava alto. Chamava a eça. E acabou isso aí. Na missa de sétimo dia (colocava) 

o tapete preto no chão e o crucifixo, agora não coloca mais… Agora só fala o nome 

da pessoa. Foi no Concilio Vaticano II, aí acabou. 

 

O que você acha que acontece com a pessoa depois que ela morre? 

A alma vai pro céu, né? O corpo fica ali mesmo, né? Nós que somos católicos 

acredita na ressureição, então a gente acredita que vai pro céu direto… Eu tenho 

certeza que ele (Angelim) foi direto pro céu direto… E se ele não foi direto pro céu, no 

dia que ele morreu, no primeiro sábado do mês ele foi, por causa disso aqui 

(escapulário de Nossa Senhora do Carmo)… Porque Nossa Senhora do Carmo 

prometeu: quem usa o escapulário diretamente, sem tirar, quando a gente morre, se 

não for no dia que morre, no primeiro sábado do mês ela levo pro céu…  

 

Você considera que houve mudanças em relação ao enfrentamento da 

morte nos últimos 30 anos? Se sim, quais são as mudanças? 

Acho que sim. Tudo diferente. Antigamente parece que o povo respeitava mais, 

agora hoje não respeita. Hoje quem respeita é só mesmo a família, algumas das 

famílias, não são todas. Agora antigamente não, antigamente respeitava mesmo, de 

verdade. 

 

Como era esse respeito? 

Era fazer visita para a família do defunto. Quando o meu pai morreu mesmo, 

todos os dias mesmo tinha gente aqui, visitando nós. Depois, quando a Sebastiana 

morreu já foi diferente um pouco, a minha irmã; quando a mãe morreu foi só os 

vizinhos que (vieram) e alguns parentes de fora também, lá de Andradas. Ela morreu 



248 

 

 

em 1981, minha mãe, nessa época o povo já não respeitava… Mudou o 

comportamento. 

 

O que fez as pessoas mudarem o comportamento? 

Parece que eles não dão muita atenção mais, eu acho, parece que não dá 

muita atenção mais… 

 

Antigamente as pessoas tinham medo da morte? 

Parece que tinha… 

  



249 

 

 

Entrevista 7 — J. C 
Nome : J.C 
Idade: 77 anos. 
Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo 
Biazotto em Abril de 2018. 

 

Qual a sua atuação dentro da igreja? 

Ah, eu sou Ministro da Eucaristia. Procuro fazer o melhor, não querendo 

aparecer, porque é um grande erro você ser alguma coisa na igreja e querer ser o 

primeiro na frente, sentar em primeiro lugar. Eu estou ali pra servir a Deus, não pra 

aparecer. Se tem de sobra, eu sou o primeiro a pedir pra me deixar fora, porque eu 

vejo muitos ali que se não colocar eles pra dar comunhão eles ficam bravo. Eu não. 

Estou ali pra servir a Deus, no que eu puder servir. O importante é participar da Santa 

Missa e da Santa Comunhão. E quando tem as campanhas, eu procuro ajudar no 

melhor modo possível, servindo à igreja. Aqui mesmo (Vila de Fátima), quando foi 

reformar a Sacristia (da Igreja de São Judas Tadeu), eu trouxe os camaradas da roça 

pra ajudar a fazer ali. Então, eu estou ali pra participar da Santa Missa, servir o que 

puder o padre e a Deus, a Deus primeiro e depois o padre, essa é a minha participação 

na igreja. 

 

E dentro da comunidade de São Judas Tadeu? 

Aqui eu faço o que eu posso também, então ajudo muito. Mas todo mundo faz. 

Aquele que participa com fé na igreja, ele ajuda de um modo ou de outro, ele está 

sempre disposto a ajudar. E é a parte que eu tento fazer.  

 

Qual a primeira lembrança que tem em relação a sua entrada na 

comunidade católica? 

Foi difícil, porque pra participar de missa a gente vinha lá do sítio, a pé, aqui 

em Pinhal para assistir a missa às quatro horas da manhã, que era na Matriz, confessa 

pra comungar na missa. Foi um começo difícil. 

 

O senhor não morava em Pinhal na época? 

Na época não. Morava lá no sítio; lá no sítio tinha um compadre — hoje ele 

morreu já —, mas era um companheiro meu e ele que me trouxe para a religião. Nós 

erámos da religião católica, mas como era difícil missa, a gente vinha mais de quinze 



250 

 

 

quilômetros a pé, pra vim aqui confessar na Semana e depois comungar às quatro 

horas da madrugada aqui na igreja Matriz. 

 

Em relação a morte, tem alguma lembrança mais antiga da primeira vez 

que viu ou participou de algum velório? 

Olha, velório participamos lá no sítio mesmo. Morreu uma senhora lá e foi feito 

o caixão na casa lá mesmo, velamos a pessoa em cima da mesa e em outro quartinho 

o senhor de lá mesmo, que é falecido há muitos anos já também, ele que fazia o 

caixão. Era a noite inteira naquela luta, fazendo o caixão, depois forrava com um lençol 

por dentro e trazia embora. Em outros velórios, também chegamos a trazer em duas 

varas: amarrava um lençol nas quatro pontas, jogava o corpo dentro e trazia nas 

costas. Vinha a pé, trazer na cidade e enterrava aqui. Então antigamente era difícil 

pro morto e pra todos que participavam, porque aquele tempo era difícil, tudo era 

difícil. 

 

Entre a comunidade católica, quando uma pessoa morria quais eram as 

primeiras providências tomadas? 

Assim que a pessoa morria ali juntava os que tinham mais coragem, três ou 

quatro, lavava o corpo lá mesmo, e depois colocava na mesa. Ali então passava a 

noite — hoje não se faz mais, mas naquele tempo tinha muita gente que participava, 

então eles compravam pão, mortadela, pinga — passava a noite velando o corpo, 

rezando. O terço que se reza hoje, antes ou depois que o padre benze o corpo, 

naquele tempo era a noite inteira cantado. Depois de lá trazia na igreja, aí o padre 

benzia o corpo e daí ia para o cemitério enterrar. 

 

Como era feita e quem eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 

corpo do morto? Além da lavagem, quais eram outras providências tomadas em 

relação ao toalete do falecido? 

Os homens que lavavam o corpo dos homens. Arrumava uma bacia grande — 

porque antigamente era só em bacia que nós tomávamos banho —, juntava uns quatro 

homens de coragem, lavava o corpo, punha uma roupa dele lá, a melhor que tinha, e 

punha na mesa, cobria com um lençol e passava a noite, até no outro dia pra vim fazer 

o enterro. 



251 

 

 

 

Qual o sentido de amortalhar o morto? Como as mortalhas eram feitas? 

Não se usava mortalha não. Punha do jeito que estava lá na mesa e da mesa 

punha no caixão e vinha embora, não tinha nada de mortalha, não tinha nada. Essas 

flores que eles fazem hoje, não existia, acho que nem sabiam que existiam isso. A 

roupa era a melhor que tinha. Se era um terninho preto, se era uma calça e uma 

camisa, o que ele tinha de melhor punha. Porque quantos deles lá nós chegamos a 

ajudar fazer o enterro, porque eles não tinham nada. Até pra passar a noite… um dava 

açúcar, outro dava o pó, outro dava o pão… Porque antigamente eles tratavam, 

porque a turma passava a noite mesmo, não é como hoje que chegou onze horas a 

turma some tudo, né? Cada um quer sair primeiro que o outro de medo de ficar lá por 

último. Lá não, amanhecia com bastante gente, fosse mais rico, como modo dizer — 

porque rico não tinha ninguém —, passava a turma; se fosse pobrezinho, passava a 

mesma coisa. A turma não fazia diferença não. E o pobrezinho a turma ajudava no 

que podia pra fazer o enterro, desde o caixão, roupa e tudo. Ali no Albertão mesmo, 

onde era o campo ali, passamos uma noite com uma senhorinha que morava ali 

pobrezinha, já há muito tempo a gente tratava dela, e quando ela morreu todo mundo 

juntou ali… aquela foram as mulheres que lavou, porque antigamente tinha mais 

respeito do que hoje. Hoje tanto faz, homem lava, mulheres — não sei, porque aqui 

eu não vou ver, nem lá eu ia ver, mas via que quem ia lavar eram mulheres, e quando 

era homem eram os homens. Vestia ela, trazia pra sala, e todo mundo passou a noite, 

uns dentro de casa, outros pra fora no tempo, tomava umas pingas, aqueles que 

gostavam de pinga, pra aguentar o frio — porque naquele tempo era um frio danado, 

né?! —, então era isso. 

 

Os padres participavam desse processo ou eram somente os leigos?  

Só da benção, porque lá não tinha padre. O padre mais perto era em Jacutinga, 

então os enterros a maior parte vinham pra Pinhal e de Pinhal ia pra Gramínea. Então 

ali ia até por trilho com o corpo ali pra ir lá na Grama. Às vezes nem padre participava 

— os que entendiam um pouco ali benziam o corpo lá mesmo e enterrava. Até uns 

tempinhos atrás, lá na Grama, era o povo dali mesmo de uma família minha, muito 

religiosa, que benzia o corpo e enterrava. Fazia a homília deles lá, conforme sabia, e 

enterrava. Hoje não, hoje já tem padre que vai lá, mas uns trinta anos atrás já era 



252 

 

 

assim também. Não tinha padre que vinha não. Padre era difícil… Ficava um doente 

lá na roça, tinha que buscar de charrete pra levar, ou de jipe, quem tinha jipe — às 

vezes nem jipe não tinha, então ia buscar de charrete, né?! Eu mesmo vim buscar 

uma vez um caixão aqui em Pinhal — morreu lá perto do Monte Bello, onde eu morava 

—, e eu vim de charrete buscar o caixão. Esse não foi feito lá, eu vim buscar aqui. Até 

deram uma medida, porque era muito grande a pessoa, e deram a medida, chegou aí 

e disseram “Essa medida não existe”, porque era muito grande. Então escolhiam o 

maior caixão, colocava na charrete e lá vai eu pra lá. Porque muita gente tinha medo 

de colocar a mão no caixão — eu não, eu nunca tive medo não. Nunca ajudei a lavar 

um corpo porque nunca me chamava, mesmo naquele tempo —, mas eu tinha 

coragem sim. O problema às vezes é que não esperava as horas certas, né? Então 

vai saber se estava morto mesmo ou não. Esse que é o problema. Mas eu participei 

dos enterros, passar a noite com a pessoa, e passava muita gente — porque hoje 

você vê aqui no cemitério, às vezes precisava levar no carrinho. E nós chegava a 

andar quinze, vinte quilômetros, carregando o corpo na mão. E às vezes o caixão era 

feito em casa, então a madeira era grossa, era pesada a coisa, então não era fácil pra 

trazer não. O que eles tomavam muito cuidado também era endireitar o corpo, 

conversava com a pessoa, ia falando, falando com a pessoa, e endireitava o braço, a 

perna, punha retinho — aqui mesmo morreu uma senhorinha, ela estava na cama, eu 

dava comunhão pra ela, e devem ter quebrado, do jeito que ela estava no caixão 

certinho, eles têm que ter quebrado. Mas naquele tempo não quebrava não. Eles iam 

conversando, enquanto ainda estava quente, conversando com a pessoa, 

conversando, conversando, e ia endireitando, e ficava direitinho. Punha na mesa e 

ficava direitinho o corpo. Antigamente era difícil pro defunto e pra família, porque era 

todo mundo pobre, então precisava da ajuda de um de outro e era difícil a coisa 

naquele tempo. 

 

Após a preparação do corpo, começava a organização do funeral. Quem 

se responsabilizava por essa organização e como era organizado o funeral? 

Eles arrumavam uma pessoa pra arrumar o funeral, como hoje. Tanto faz da 

família ou quem tinha mais instrução. Quem organizava muito lá era o Armando 

Cumpri, ele que era o mais disposto pra tudo. Sempre um mais disposto — não é o 

mais inteligente —, e ele era quem mais ajeitava pra vim marcar pra abrir a cova, 



253 

 

 

porque a maior parte tudo era enterrado no chão. Até lembro que a turma jogava três 

punhadinhos de terra em cima do corpo, todo mundo fazia questão de jogar três 

punhadinhos — eu não sei porque, mas era a lei de antigamente, antes do coveiro 

enterrar, todo mundo tinha que jogar os três punhadinhos de terra na cova. Hoje não 

joga porque é no túmulo, não tem jeito, nem terra tem pra jogar. E tinha um 

responsável sim pra vim, pra organizar. No caso que eu vim buscar o caixão, eu fui 

responsável, trouxe a medida pra levar o caixão, e veio outro responsável conversar 

com o padre, pra avisar que tal hora ia chegar um enterro — não sabia a hora certa, 

porque de pé era difícil, chovendo — e arrumar pra enterrar. Tinha um responsável 

sim. Naquele tempo, cada um mais disposto fazia uma coisa, outros fazia outra. 

 

Qual era o tempo médio de duração do funeral? 

Isso é difícil. Acho que conforme a família resolvia enterrar. Por exemplo, se 

morria hoje, lá pelas sete horas da noite, amanhã logo cedo já ia fazer o enterro. Não 

tinha uma coisa certinha isso daí não. 

 

Como a comunidade tomava conhecimento do falecimento de uma 

pessoa? 

Eles avisavam. Até uma vez as crianças da escola — isso não faz muito tempo 

não —, eu fiquei até chateado, as crianças da escola do Albertão, chegaram lá e 

falaram que tinha um morrido o pai do Afonso (Ragazzo). E eu fui lá, porque todo 

mundo ali avisou vai mesmo, naquele tempo ia mesmo. Até hoje, toda vez que chega 

um tempo da roça é o dobro do que se morreu um barão da cidade aqui — um pouco 

do ritmo continua ainda. Às vezes mora um ricaço aqui, que a gente não conhece, e 

não vai quase ninguém. E você vê que lá na roça, morreu um pobre, seja quem for, 

pode ir lá que tem bastante gente no velório. Então eles avisam. Hoje liga. Naquele 

tempo ia de casa em casa, um avisava um tanto, outro avisava outro, outro avisava 

outro — uns ia de cavalo, outros ia a pé —, assim que comunicava. Mas comunicava 

todo mundo, comunicava e a turma vinha; comunicava porque vinha, porque você 

perder o tempo de andar uma hora ou mais a pé, e não vim, não adiantava você ir. 

Mas você podia ir que vinha. O jeito que avisava era desse jeito mesmo. O jeito que 

podia. 

 



254 

 

 

Depois do enterramento, o que normalmente era feito para a família 

enlutada? 

Olha, depende, os que precisavam mais eles ajudavam a mesma coisa, um 

dava uma coisa outro dava outra, e o luto também… Hoje acabou… Naquele tempo 

era um mês de luto, de camisa preta. Você sabia quem era a família do morto, porque 

andava assim um mês inteiro. Era lei na roça antigamente era isso aí, era andar 

camisa preta, camisa escura. A turma sabia que um da família tinha morrido. Por fim, 

foi colocando uma faixinha e hoje não põem mais nada. Eu acho também que não 

resolve o problema, resolve o problema é você rezar pela alma de quem foi, não 

adianta a roupa e se esquecer de rezar um Pai Nosso, uma Ave Maria, pra quem já 

foi. Então a turma rezava muito por eles. Agora a turma entende de oração, de 

instrução, como tem grupos de jovens e tudo, pra explicar como hoje. Cada um rezava 

do jeito que sabia e muitos nem sabiam rezar, então cada um rezava da sua parte e 

do jeito que sabia, era isso aí lá na roça antigamente. No meu tempo lá, uns cinquenta 

anos atrás, eu participei muito e tudo que era enterro ali eu ia, ajudava carregar, eu ia 

mesmo. 

 

Como era o período de luto? Quanto tempo durava? 

Era só roupa preta mesmo. Tinha gente que se vestia inteirinho de preto, mas 

era só roupa preta mesmo. A roupa preta você sabia que tinha falecido gente, mas a 

lei antigamente era a roupa preta mesmo, camisa preta mesmo. 

 

Por que a missa de sétimo dia é importante para os católicos? 

Olha, isso eu não posso dizer pra você. Eu sei que é em benefício da alma da 

pessoa que morreu. Mas eu acho que a gente deve rezar o ano inteiro e a vida toda. 

O meu pai morreu já faz trinta, quarenta anos, e eu rezo todo dia por ele. Eles marcam 

missa… Você vê quantas vezes, ali no São Judas, estão marcando missa de quem 

morreu, nós é difícil de marcar missa; você pode ir ali que é difícil você ver eu marcar 

uma missa, porque já no folheto já tem o lugar pra você rezar pelos defuntos. Tem 

padre que até para: “Vamos rezar pelos seus falecidos hoje; cada um reza pelo seu”. 

Então aquilo ali é importante pra você rezar. Você conheceu seu pai, sua m/ãe, seu 

avô, seu bisavô, então eu acho importante isso aí. Agora a missa de sétimo dia mesmo 



255 

 

 

eu não sei te explicar direito. Nunca me informei com o padre, porque que reza a missa 

de sétimo dia. 

 

O que você acha que acontece com a pessoa depois que ela morre? 

Eu acredito que aquele que mereceu vai ganhar o céu. Isso eu tenho certeza, 

não é que eu duvido não, eu tenho certeza que aquele que merece vai ganhar o céu. 

O que você fez de bem aqui na terra, você vai receber lá no céu. Porque não é possível 

um bandido levar a mesma vantagem, perante Deus, do que um humilde com todo 

mundo. Isso é a minha opinião e eu tenho certeza disso aí. Agora se se arrepender 

de última hora, tem o perdão de Deus, porque Deus não faz distinção de pessoa, 

certo? Você vê que tem aquele bom ladrão, os dois que foram enterrados com Jesus, 

os dois eram dois bandidos; um se recuperou de última hora, pediu perdão a Deus, 

se arrependeu e foi salvo; o outro continua querendo ir pro inferno mesmo, porque ele 

não quis saber de pedir perdão. Tem gente que vai até o fim e é isso aí mesmo: “Eu 

sou assim e não mudo”. Então eu tenho certeza que aquele que faz o bem, ele vai 

receber o bem na outra vida. Porque dizem que não existem o inferno, mas existe — 

pode crer que existe o inferno —, muita gente diz que não existe o inferno, mas o 

inferno existe. Mas você vai pro inferno se você quiser também; você pode ser um 

bandido tantos ano aqui, se arrependeu, pediu perdão a Deus, você tem o perdão de 

Deus. Porque Deus… “Eu vim pelos doentes; não vim pelos sãos. Vim pelos 

pecadores; não os que estão são”. Então Deus quer que nós todos sejamos salvos, 

basta nós querer. Desde pequeno eu sempre fui religioso, desde pequeno lá nós 

fazíamos a nossa procissão lá na roça, difícil como eu falei pra você, com vela acesa, 

nós andava até meia-noite pelas estradas, passando catingueiro, cerca de arame. 

Então toda a vida eu fui religioso; não vou dizer que estou salvo não. Mas aquele que 

procurar o caminho de Deus, ele vai ser salvo. 

 

Você acha que houve mudanças em relação ao enfrentamento da morte 

nos últimos 30 anos? Se sim, quais são as mudanças? 

Eu acho que de morrer não. Não mudou não, porque eu tenho certeza que o 

cara não vê a morte. Apaga e de repente, então não tem diferença. Pro morto não tem 

diferença; uns sofrem mais, outros sofrem menos na hora da morte, mas alguns 

sabem que vai morrer. Tem gente que chama a família toda, dá a benção pros filhos 



256 

 

 

e morre. Então ele tá sabendo que vai morrer. Outros não tá sabendo e chegou a hora 

e apaga mesmo, como antigamente. Vai até a última hora, sofrendo; outros não 

sofrem tanto. Mas eu acho que não tem diferença não. A diferença está aqui no 

velório, que a turma mudou muito. Pra carregar o caixão você vê gente nova se 

afastando tudo pra trás, maior parte são os velhos que carregam. E os velhos estão 

acabando. Eles têm medo de chegar no caixão e pegar. Mas não precisa ter medo. 

Antigamente também, até hoje existe, que o pai e a mãe não deixam o filho ver o 

morto, né? Outros já quer que o filho passa a mão no morto, vai lá ver um avô, um tio, 

e isso daí é tudo tonteira. Isso depende da pessoa, a gente não pode julgar ninguém, 

por que quem somos nós? Nem Deus não julgou, quem somos nós pra julgar? A gente 

fala o que a gente sabe, mas não julgando ninguém. 

  



257 

 

 

Entrevista 8 — V.N. 
Nome : V.N. 
Idade : 73 anos. 
Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo 
Biazotto em Abril de 2018. 

 

Qual é a sua atuação dentro da igreja e como começou a frequentar a 

igreja? 

Sempre fui católica, mas não era praticamente. Depois que eu casei, meu 

marido era muito católico, então eu comecei a ser mais participante. Atualmente eu 

participo da Liturgia da missa. 

 

Entre a comunidade católica, quando uma pessoa morria quais eram as 

primeiras providências tomadas? 

A primeira coisa ia à funerária, depois a funerária fazia os papéis… Agora eu 

não lembro se a gente que ia atrás do padre ou se a funerária que avisava — hoje é 

a funerária que avisa, no meu tempo eu não lembro. Eu acho que a gente chamava o 

padre… Minha mãe faz quarenta anos que morreu, eu acho que a gente que avisava 

o padre. 

 

Como era feita e quem eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 

corpo? Além da lavagem, quais eram outras providências tomadas em relação 

ao toalete do falecido? 

A família mesmo. A família, os vizinhos que ajudava… No caso da minha mãe, 

quando ela morreu, faz 44 anos, ela morreu em casa, tinha acabado de tomar banho, 

quer dizer que eu troquei. O meu pai também, já tinha tomado banho, meu pai também 

morreu de repente, eu acho que foram meus irmãos que trocaram ele. A minha mãe 

eu lembro que fui eu quem troquei. Naquela época a funerária deixava a gente trocar, 

eu acho que toda família era quem trocava. Eu troquei bastante defunto. 

Eu troquei várias mulheres da minha família, mãe, sogra, cunhada, tia, tudo fui 

eu quem troquei. Eram velhinhas… Minha mãe não era tão velha… Mas a minha 

sogra, minha tia, minhas cunhadas, então eu pedia pra funerária e a funerária deixava 

eu trocar. Agora hoje é a funerária que troca, a funerária não deixa mais a família 

trocar, e propriamente não gosto, porque eu acho que hoje na funerária é homem que 

vai trocar, né? Eu gostava mais do tempo que a gente trocava. Porque às vezes a 



258 

 

 

velhinha era tão reservada, agora você larga na mão de homem, eu não acho muito 

bom não, mas acho que eles gostam de fazer o serviço, o serviço deles. De primeiro 

eles eram mais tolerantes, mas a gente pedia e eles deixavam; hoje eles não deixam. 

E geralmente os antigos sempre têm mania de encomendar a roupa. A minha 

mãe já tinha deixado o vestido que ela queria no dia que ela morresse, minha sogra 

também. Mas quem não tinha, gente antiga a maior parte fazia a mortalha, né? 

Sempre foi mais fácil assim do que pensar na roupa que o defunto que ele queria, 

porque gente antiga tem mania de encomendar a roupa. 

 

Qual o sentido de amortalhar o morto? Como as mortalhas eram feitas? 

Eu não sei, era costume fazer mortalha. Sempre escolhem a roupa melhor, vai 

ver que quem não tinha fazia a mortalha, porque aí já sabia que ia ter aquilo lá. Mas 

era feita bem antes, tem gente que fazia anos antes. Era feito bem antes e geralmente 

era cetim, com renda, enfeitada. Era como um lençol, como um manto de Nossa 

Senhora, mesmo. Na minha família ninguém foi de mortalha; foi tudo de roupa comum 

mesmo. 

 

Os padres participavam desse processo ou eram somente os leigos? 

Não. Eu nunca vi. O padre ou ele vem na casa, fazer uma visita antes, ou então 

só na hora que passava o defunto na igreja… Naquela época, 1970, o corpo ia até a 

igreja. Velava na casa e da casa ia até na igreja, depois da igreja ia para o cemitério. 

Pelo menos meu pai, minha mãe foram assim, minha sogra… Meu sogro já foi no 

velório… Ficava tudo em casa e daí seguia… A gente só via o padre ali.  

 

Após a preparação do corpo, começava a organização do funeral. Quem 

se responsabilizava por essa organização e como era organizado o funeral? 

A família. A família junto da funerária, que colocavam velas… O tapete não sei 

se punham na casa, não lembro… Tinha que ter o pano, o Cristo na cabeceira do 

caixão, e as velas. A única coisa que vinha da funerária, quando era feito em casa. 

E tinha uma flâmula na porta da casa. A própria funerária, pendurava na rua, 

na frente da casa… Como uma flâmula, grande… Ali a gente sabia que tinha um 

velório. 

 



259 

 

 

Após o velório, como acontecia a ida à igreja e ao cemitério? O que 

acontecia na igreja? 

Geralmente ia carregando o defunto na mão, até a igreja, lá tinha a cerimônia 

de o padre encomendar o corpo, aí quando saía ia no carro fúnebre, a maior parte. 

Tinha gente que não queria, queria que fosse com o defunto carregando, mas a maior 

parte punha no carro fúnebre e o povo ia acompanhando a pé, atrás. 

 

Qual era o tempo médio de duração do funeral? 

24 horas. A pessoa tem medo de enterrar viva, então tem muita gente que pede 

pra deixar 24 horas porque tem medo de ser enterrada viva. Mas evoluiu muito, hoje 

ninguém quer mais passar a noite com o defunto. Tanto é que tem bastante gente que 

está fechando o velório à noite, não fica mais. Eu não gosto disso. Se for meu parente, 

eu continuo, eu passo a noite com o defunto, por respeito ao defunto. 

Sei lá, deve ser bobeira também… Vai evoluindo, tem que modificar as coisas. 

Às vezes na família já estão todos velhinhos, não tem condição de passar a noite, 

porque a noite é só a família que fica, então mais é por isso que foi mudado de não 

ficar mais com o defunto à noite. A maior parte está fazendo assim à noite, fechando 

o velório. 

 

Como a comunidade tomava conhecimento do falecimento de uma 

pessoa? 

No rádio. No rádio, a gente mandava avisar, boca a boca, porque não tinha 

telefone. 

 

Depois do enterramento, o que normalmente era feito para a família 

enlutada? 

Os vizinhos vinham, faziam comida pra gente… Nós passamos por isso. Tinha 

uma vizinha lá, ela veio e trouxe o almoço para todos nós, ficava com a gente, fazer 

companhia pra gente, né? Naquele tempo as pessoas respeitavam mais quando 

morria uma pessoa, hoje está muito assim… Sei lá, não sei explicar… Materializou 

muito a coisa, né? Então não sei se está muito natural, o que é, mas naquela época a 

pessoa sofria muito, não tinha condição de fazer nada. Os vizinhos ajudavam. 



260 

 

 

Hoje não tem isso. Hoje você enterrou, volta pra casa e não tem ninguém. 

“Malemá” vem um da família. 

 

Como era o período de luto? Quanto tempo durava? 

Naquela época não se ligava rádio, não se ligava televisão. Geralmente a 

pessoa usava roupa preta, a mulher roupa preta toda, e o homem uma tirinha no 

braço. Então era luto mesmo. Era completamente silêncio. 

Tinha gente que ficava de luto até uns seis meses, mas luto fechado, fechado 

mesmo, sete dias. Enquanto não passava a missa, era bem silêncio. Hoje mudou. O 

defunto está na casa já estão ligando televisão. 

 

Por que a missa de sétimo dia é fundamental? 

Ah, porque é pra ter a paz. Geralmente eles falam… Não sei, isso é crendice 

antiga também… que o corpo começa se desfazer no sétimo dia. Não sei, é mais um 

consolo pra família também, que a igreja oferece pra gente. A gente vê quem rezou 

pelo falecido, e conforta a gente também, né? 

Mas antes era diferente. Ia bastante gente, assim, no começo, era missa de 

sétimo dia, eles punham que nem um altar assim, descendo a escada da Igreja Matriz, 

punham um pano. Então era missa de sétimo dia só daquela pessoa, então era uma 

cerimônia mesmo. Depois tirou esse altar, e punham o tapete no chão. Era uma 

cerimônia bonita a de sétimo dia, mas hoje não tem mais nada. Eu acho que é a 

modernidade, simplificar as coisas. Hoje tem muita missa, muita intenção. De primeiro 

não se marcava missa tanta como marca hoje. Era missa de sétimo dia… Hoje não, 

tem muita intenção, então a igreja foi modernizando. Deve ser isso.  

Mas é importante. Eu acho que é um consolo pra família, a igreja dá esse 

consolo. 

 

 

O que você acha que acontece com a pessoa depois que ela morre? 

Eu acho que a gente vai ter o julgamento. As que viveram como Jesus quis vão 

ter a sua recompensa, e as que não viveram vão ter o que merece. A gente espera… 

Bom, a gente tem certeza que é assim. Porque senão não valeria a pena viver, se não 

tivesse um céu. Você vai viver bem… Porque pra seguir mesmo não é fácil, né? Você 



261 

 

 

renuncia muita coisa, porque hoje o mundão está oferecendo muita coisa pra gente, 

então a gente tem esperança de estar com Deus um dia. Eu acho que não vale a pena 

perder. 

 

Você considera que houve mudanças em relação ao enfrentamento da 

morte nos últimos 30 anos? Se sim, quais são as mudanças? 

Houve, porque de primeiro a pessoa assustava mais, hoje está muito mais 

natural. Mesmo nos velórios não tem mais o respeito que tinha. Hoje você vai no 

velório e parece um mercado de peixe. De primeiro não, era um silêncio. Era triste. 

Era muito triste. A gente ficava ali com o defunto mesmo, velando mesmo. 

Eu já enfrentei morte de pai, de mãe, de filho. Eu não sou de desesperar, mas 

não é fácil. Se não tiver a presença de Deus com a gente é difícil, principalmente a 

morte de filho. Mas graças a Deus, Deus me deu muita força nessas perdas que eu 

tive, principalmente da minha filha. 

 

Para encerrar, tem alguma coisa que se lembre ou história que queira 

contar? 

Mudou muito a forma de ver a morte hoje. Mudou muito. Pra uns é mais natural, 

outros já sofrem mais; uns têm um tipo de histerismo, outros se contêm mais. 

 

A tendência é continuar diminuindo esse respeito ou continuar mudando? 

Eu acho que não volta o tempo que era não. Estão recebendo a morte com 

mais naturalidade, não sei se é o tempo moderno, se as pessoas estão muito 

materializadas, ou o que é, sei que é difícil explicar. 

 

 

A tendência é que continue natural? 

É que continue natural. Eu acho que do jeito que era não volta não. Nossa, a 

gente sofria muito. Como a perda da minha filha, a gente sofre muito, mas Deus ajuda. 

Eu não sou de reclamar. Não sei se aceita ou se se conforma, mas nunca fui de 

desesperar não. Mudou muito o jeito de se encarar a morte no velório. Acho que 

quando era nas casas também era mais silêncio. 

 



262 

 

 

As pessoas usam o velório mais como ponto de encontro do que respeitar 

o morto? 

É. Vira uma festa, né? Porque às vezes você encontra pessoas que nunca mais 

encontrou. O celular também… A gente tem visto muito desrespeito… Outro dia fui no 

velório, era a mãe de uma pessoa, o defunto estava sozinho lá e cada um no celular. 

 

Tem alguma coisa de infância para contar? 

Tinha o necrotério também, que às vezes velava no necrotério. Quando a gente 

era criança passava ali e velava muito no necrotério. Hoje só troca ali, mas muitas 

pessoas foram veladas ali no necrotério, antes de construir o velório. 

  



263 

 

 

Entrevista 9 — A. I. O e A. H. O 
Nome : A. I.O. 
Idade: 73 anos. 
Nome: A. H. O. 
Idade : 74 anos. 
Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo 
Biazotto em Abril de 2018. 

 

Contem um pouco sobre a entrada de vocês dentro da Igreja Católica e 

qual a atuação até hoje? 

AH: Eu fui porque minha mãe obrigava. Se eu não fosse à missa, também não 

tinha matinê. E minha mãe dizia… “Ah, mãe, não quero ir à missa hoje”, “Não quer? 

Tudo bem”. Aí chegava uma meia, duas horas: “Mãe, dá dinheiro pra ir ao cinema”. 

“Não, filha. Quem estava indisposta pra ir à missa, também está indisposta pra ir no 

matinê”. Então eu fui indo, amadurecendo… Quando eu era mais brava, eu não tinha 

vontade de ir, mas vivia em uma situação em que eu tinha que procurar alguém maior 

que eu, pra eu tomar providência da minha vida. Foi onde eu fui indo, lecionei, voltei 

pra Pinhal, fui dar aula de catequese, mas gostei do que fiz. Sou da equipe de batismo, 

participava da Legião de Maria. Eu gostava do que eu fazia. 

I: Eu desde criança, com a minha mãe, aprendi as primeiras orações, gostava 

muito, gostava de ir à igreja, tornei adulta, continuei gostando, tornei catequista, sou 

da equipe de batismo, sou da equipe de Liturgia da missa, gosto muito do trabalho da 

igreja, ele me deixa feliz. Enquanto eu fui puder, for útil, eu vou participar dos 

movimentos. 

 

Em relação à morte, qual a primeira lembrança que vem? 

I: Olhe, eu acho que a morte é um momento dificílimo pra família, pros amigos. 

A morte é a única certeza que a gente tem. Nós nascemos e sabemos que um dia 

vamos morrer. Então, não é com a mesma alegria, não é com a mesma maneira, 

melhor dizendo, que a gente enfrenta a morte. A gente recebe com alegria uma 

criança, um nascimento, mas depois, se acontecer um fato desse, é muito diferente, 

porque é a separação que é difícil. Então eu acho que a morte a gente precisa estar 

bem preparada para ela. Eu penso assim: não é o fato da pessoa morrer, o problema 

é a separação. É a falta que aquela pessoa vai fazer na sua vida. 

 

 



264 

 

 

Entre a comunidade católica, quando uma pessoa morria quais eram as 

primeiras providências tomadas? 

I: Bom, normalmente eram os vizinhos que chegavam primeiro, às vezes até 

antes que os familiares. Os vizinhos que chegavam. E aquelas coisas de praxe, às 

vezes chamava-se um médico, constatou que faleceu, às vezes o próprio saia pra 

procurar funerária, essas coisas. Porque o velório era feito em casa, então alguém 

tinha que sair atrás dessas coisas. Isso que eu me lembro de quando acontecia um 

fato desses. Se fosse possível acudir a pessoa, levava pro hospital, tudo bem. Mas às 

vezes não era possível. No caso do meu pai não foi, não saiu de casa. Ele teve um 

ataque do miocárdio, foi fulminante, morreu rapidinho, então não teve jeito. Mas volto 

a falar que sempre os vizinhos são aqueles que socorriam primeiro, as famílias com o 

problema da morte, do falecimento de um ente querido. 

 

Como era feita e quem eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 

corpo? 

Olha, do meu pai foram os amigos dele da rua, que prepararam meu pai. Meu 

avô foram as pessoas da casa que prepararam, que deram o banho. Foram os 

vizinhos. Minha mãe estava ali também, mas foram eles que lavaram meu pai. E acho 

que a maioria dos velórios eram os parentes chegados, os vizinhos, porque não tinha 

outro jeito, que eu me lembro não tinha. Porque se fosse mulher, era mulher que 

cuidava; se fosse homem, era um homem, que eu me lembro. Agora eu acho que era 

assim. Era a família mesmo que tomava as primeiras providências, os parentes mais 

próximos. Lavava-se com álcool. 

AH: Passava um paninho molhado. 

I: Era na casa que preparava tudo. Era uma coisa tão estranha. 

 

Quais eram as outras providências em relação à toalete da pessoa? 

I: A minha vó, que tem muitos anos mais que cinquenta pra trás, usou uma 

mortalha. Era uma roupa própria, feita geralmente de cor escura — a lembrança é que 

era roxa —, fazia e vestia na pessoa. Não me lembro se flor naquele tempo. 

AH: Não tinha não. 

I: Mas a mortalha tinha. Quando não tinha nada mais apropriado pra pôr no 

defunto, eles punham uma mortalha. 



265 

 

 

 

E qual o sentido de amortalhar o corpo? 

I: Desde que eu me conheço por gente, usava esse termo: “vai fazer a 

mortalha”. Mortalha é a roupa do morto. Então eu acho também que vinha, vinha os 

meus tios, os irmãos da minha mãe, eu acho que também usavam desse sistema. 

Não sei se essa pergunta está ligada com o que… É pra lembrar acho que da morte 

mesmo, né? Aquele era o fim da pessoa ali. 

 

Como eram feitas as mortalhas?  

I: Normalmente era uma roupa… Se não me engano ela era assim: tinha 

manga, mas era costurada, cortada e passada na máquina e colocada… 

AH: Costurada brutalmente; grosseiramente. 

I: Não era nada com delicadeza não. Fazia aquela roupa, normalmente era 

assim, às vezes era amarrada pra trás. Flor não me lembro se punha flor. 

AH: Eu acredito que não. 

I: Eu não me lembro desse detalhe das flores, como a gente vê hoje. Mas a 

mortalha era um vizinho que fazia, uma pessoa da família, todos se ajuntavam ali pra 

que o velório, vamos dizer assim, começasse logo. E sempre tudo com muito respeito. 

Isso a gente percebia desde pouca idade, que era um momento especial aquele 

momento, de preparar o falecido. Então é a memória que eu tenho. 

 

Nesse sentido da preparação do falecido, durante esse processo as 

pessoas costumavam rezar ou pela preocupação de fazer tudo certinho isso era 

deixado de lado para o velório em si? 

I: Não, não. Porque criança, na idade nossa, sete, oito, nove, dez anos, a gente 

não participava disso aí. Porque isso aí ficava lá no quarto, lá arrumava, quando 

estava prontinho punha no caixão e punha no lugar que ia fazer o velório, que era na 

casa. Então não me lembro se rezava ou não rezava, isso eu não me lembro. 

Infelizmente não me lembro, como funcionava. Mas com certeza rezavam, porque eles 

rezavam mais do que hoje. Depois sim, mas pra preparar… Mas com certeza deveria 

ter alguma oração, que sempre eram pessoas mais velhas que preparavam, jovens 

ou crianças não participavam. Pelo menos eu nunca participei desse momento. Nem 



266 

 

 

do meu pai, que foi velado em casa, nem do meu pai. Quando eu vi já estava pronto, 

e eu já tinha vinte anos. 

 

Algum motivo especial pra não ficar ou só não quis ficar mesmo? 

I: Não, porque eram os homens, os amigos dele que preparavam ele, então não 

dava pra ficar junto. Ele morreu já há cinquenta anos, não dava certo de ficar, então 

eram os homens… Não sei se minha mãe, não me lembro, se ela foi ficar junto. 

AH: Não… 

I: Mas eram os homens amigos dele que preparam, não sei mais nada pontual. 

 

Os padres participavam desse processo ou não? 

I: Eu nunca. Nunca vi se um padre participava desse momento. Que logo depois 

já começou a ter velório, já ficou diferente, mas não me lembro. Mas que o padre 

esteve na minha casa, assim que meu pai morreu, isso é um fato. Se for, por exemplo, 

da minha casa, o Padre Matheus (van Herkhuizen) esteve lá assim que meu pai 

fechou o olho, não demorou dez minutos ele estava em casa. Mas não sei se era 

praxe isso, se ele ia, ou se ia porque frequentava a igreja, a minha mãe e meu pai iam 

juntos, então não sei. Mas que o padre Matheus esteve lá é um fato. 

 

Tem alguma lembrança desse momento do Padre Matheus na casa, 

alguma coisa que ele fez ou falou? 

I: Não, ele conversou, né, Ana? 

AH: Ele abraçou a nossa mãe. 

I: Ele abraçou, ele cumprimentou a gente, ele falou conosco. Eu não me lembro 

mais as palavras que ele usou, mas ele ficou, vamos dizer assim, dando apoio 

espiritual, consolo necessário no momento. Ele era muito amigo nosso, a gente 

gostava muito dele, então é o que eu me lembro, depois do velório, o lugar que ficou 

o caixão. Ele morreu às oito horas da manhã, foi enterrado no outro dia às oito horas 

da manhã. Ficou 24 horas, mais um pouquinho de 24 horas, foi muito tempo. Mas o 

costume, né? 

AH: Depois faziam o féretro, até a Matriz. 

I: Era assim… Ficava ali, rezava-se muito, muitos terços, e depois o caixão era 

levado pelos homens, normalmente eram homens que carregavam, podia ser longe, 



267 

 

 

levava. Era na igreja que recomendava, aí terminava, pegavam de novo, e iam pro 

cemitério. E o sino repicava, mas assim tristemente aquelas badaladas, todo mundo 

sabia que estava saindo do velório. Era uma marca. Não sei se era próprio da 

recomendação, das exéquias, não sabia. Mas que tocava assim, tocava. E era levado 

no braço até a igreja e da igreja para o cemitério. O que a gente lembrava também 

desse momento… 

AH: A pessoa que se matava não era recomendada. 

I: Não passava na igreja. 

AH: Depois, com o passar do tempo, nos nossos tempos, é que isso acontece. 

Mas não era não. 

I: Há cinquenta, sessenta anos, quem se matava não passava na igreja. Ainda 

bem que isso aí modificou. Já passa, já recomenda no velório, já facilitou bastante, 

mas quando eu era jovenzinha, doze, treze, quatorze anos, é essa lembrança que a 

gente tem… Via o cortejo fúnebre na rua, sabe… Era comovente, até… Você via todo 

mundo ia a pé, não tinha nada de pôr no carro, e passava na igreja, recomendava e 

ia pra lá. Tem coisas que foram se modificando com o tempo, mas eu achei que são 

mais positivas as mudanças, foram melhores, eu penso assim. 

 

Em relação as pessoas que cometiam suicídio, a comunidade via a morte 

dessa pessoa de outra forma, com preconceito ou alguma coisa do tipo? 

AH: Não… 

I: Não, não… Olha, até hoje tem gente que gosta de falar quando acontece, e 

às vezes usam um termo que… Nossa, pelo amor de Deus, se a mãe dessa pessoa 

ouvir, como que ela não vai ficar? Então eu acho que naquele tempo também devia 

ter, mas a gente não se envolvia com isso. Poucas lembranças que nós temos, longe, 

longe, de gente que se matava, nossa, ia descobrir: mas por que que fez isso? Por 

que que fez aquilo? Quer dizer, logo também não se falava mais, e a tal história: caia 

no esquecimento, com certeza alguém ia lembrar, como lembra até hoje, o tempo não 

apaga a lembrança, essa lembrança. Mas eu achava também que devia passar. 

Aquele deveria passar, até mais do que os outros, que frequentavam a igreja, não é? 

A Ana usa um termo… Como é? A pessoa que faz isso… 

AH: A pessoa que se mata, tem muito mais coragem do que, por exemplo, eu, 

você, a Isaura… Eu não tenho coragem. 



268 

 

 

I: Ela fala assim: a pessoa que faz isso, ela deve estar no último. No extremo… 

AH: Ah, está! 

I: Da pressão, do problema, porque você não pode. Você vê a cara da pessoa, 

você não está vendo a pessoa por dentro. Então, assim, até achava estranho: meu 

Deus, tanto que ele precisava, ele também é filho de Deus. Ele também precisava 

passar na Igreja… Mas não passava! Com a graça de Deus isso está mudado, vamos 

todos pra igreja, reza a missa pra todos, a padre recomenda todos, é muito bom isso 

aí. Um consolo para aqueles que ficam, né? Uma palavra bem dada, em uma hora de 

sofrimento da separação, porque o mais pesa é saber que nunca mais vai ver essa 

pessoa. Isso aí tem um peso grande. A gente sabe que o tempo apaga tudo, que você 

vai acabar acostumando com a falta da pessoa, agora que você esquece, não. “Ah, 

não posso ir pra tal lugar, porque eu lembro que aí é o lugar que meu pai, que minha 

mãe ia”… Então você precisa ir só naquele lugar pra você lembrar dela, dele? Não, 

você lembra sempre. Uma pessoa importante na sua vida, mas… Então eu penso no 

momento desse que precisa do apoio da comunidade, da família, da igreja. Eu penso 

que é muito importante isso. Posso estar errada, mas é o que eu penso, que é 

importante. 

 

Sobre o cortejo, as pessoas que não estavam participando como reagiam 

quando o cortejo estava passando, e os estabelecimentos públicos? 

I: Era de respeito, viu? A gente via sempre, porque aquele tempo passava na 

rua, velório tinha quase todo dia, como tem hoje. Aquele tempo tinha também. Mas 

havia respeito sim. Não é assim, 100% de respeito… Nem hoje nós não temos, que 

as coisas mudaram muito… Paravam, esperava o cortejo passar. Essa lembrança eu 

tenho bem. Agora, de fechar comércio fugiu da minha cabeça. 

AH: Não, isso não. 

I: Não sei se fechavam, se abaixavam as portas, mas as pessoas, muitas — eu 

via, porque também parava —, eu via muita gente parando, várias pessoas, e outras 

também, mas aí é da nossa cultura. Uns respeitam, outros não. Deveriam respeitar… 

 

Após a preparação do corpo, começava a organização do funeral. Quem 

se responsabilizava por essa organização e como era organizado o funeral? 



269 

 

 

I: Tinha que ir lá no cemitério pra pedir, quem tinha o lugar seu pra pôr, tinha 

que pedir pra pôr, pra abrir, porque o enterro ia ser a tantas horas, e deixavam aberto, 

como é hoje. Hoje a pessoa morre, avisa e a equipe que trabalha lá no cemitério já 

abre… Eu não me lembro de a gente ir ver se estava tudo certo, mas estava, porque 

estava aberto. Não sei quem foi essa pessoa que foi lá, sei que a Ana e eu nós não 

fomos, os outros eram mais novos… Então, eu não lembro que é que fez, mas os 

vizinhos se preocupavam em arrumar o local, tirar as coisas, deixar o lugar pronto, 

preparado para colocar o caixão. Isso a vizinhança fazia, as outras pessoas da família 

que estavam juntos se preocupavam com isso aí… Eu acho que nunca foi problema, 

pelo menos nas poucas vezes… A gente nunca viu, a não ser na nossa casa. A gente 

sempre que chegava na casa já estava organizado o velório, mas em casa não… 

Foram os vizinhos que prepararam, os amigos da fábrica do meu pai que correram ali, 

que fizeram… Eu acho que foi assim mesmo. Geralmente são os amigos e os vizinhos 

que tomam as primeiras providências, é assim? Onde quer que põe? Eu me lembro, 

minha mãe: “Vamos pôr aqui”. Acho que em todo lugar, antigamente, era assim. A 

dona da casa determinava o lugar e colocava o caixão ali, o velório ali… É o que eu 

me lembro. 

 

Como que aconteciam os velórios? 

I: Primeira coisa que a funerária quando vinha trazer o caixão, já trazia um pano 

de luto, uma bandeira… Igual uma flâmula… Geralmente preta, roxa, uma cor 

escura… E punha na porta, na rua. Então qualquer pessoa que passasse ali, vendo 

aquela bandeirinha, aquela flâmula, já tinha noção que tinha um falecido na casa. 

Então isso aí já era um distintivo que mostrava pras pessoas que tinha um velório, um 

defunto na casa. E ali ficava… A mesma coisa lá do velório, um entre e sai, os vizinhos 

vem e vai, os amigos, os conhecidos… Sabe, todos naquele vem e vai, reza-se da 

mesma maneira, pelo menos em casa rezou. Rezava do mesmo jeito. Olha, era 

assim… Aqueles que passavam a noite, se fazia um cafezinho pra servir pras pessoas 

que passavam a noite, davam um pãozinho pra pessoa comer. Isso daí a gente tem 

na cabeça, que foi assim, eu me lembro desse fato. Era isso aí, não lembro de nada 

de modo extraordinário não me lembro. Já tinha levado o nome, o Dr. (José de) Filippi 

que deu o atestado de óbito dele, porque o Dr. Filippi que atendeu, ele que atestou 

que foi um ataque do miocárdio e pronto. Ali ficou mais um pouco, ficou até amanhecer 



270 

 

 

o dia, ali nesse velório, depois o resto foi de praxe, foi levar o corpo, foi o cortejo 

funeral. Eu não me lembro de muita coisa diferente depois disso, não me lembro muito. 

 

Qual era o tempo médio de duração do funeral? 

I: Às vezes tinha uma orientação do médico para abreviar o velório. Tinha, como 

tem até hoje, tinha também aquele tempo. O meu pai, no caso, morreu às oito e 

quinze, oito e meia da manhã, eu acho que o normal seria enterra às cinco horas da 

tarde. Mas passou a noite, o enterro dele saiu às oito horas da manhã da segunda-

feira, domingo o dia inteirinho, a noite inteira, saiu às oito horas da manhã. 

 

Então quando não havia uma recomendação médica… 

I: Tinha aquele tempo mesmo, ficavam dez, doze horas com velório na casa. 

Isso era normal. Não podiam enterrar a noite… Das oito e pouco, oito e meia, pra 

enterrar a tarde, ia ficar muito pouco tempo, assim que pensavam. Minha mãe mesmo 

era uma que queria que ficasse ali. Não sei se era assim de praxe pra todos, mas 

dependendo da hora da morte, era no outro dia. 

AH: Minha mãe dizia: “Nada de escândalo”. Se chorasse era baixinho, nada de 

escândalo. 

I: Minha mãe era muito religiosa, era uma pessoa assim, tão ativa na vida da 

igreja. E certas coisas ela não admitia muito não, mas era assim. 

 

Como as pessoas reagiam durante o velório? 

I: Chorava … 

AH: Chorava, mas com muito respeito. Nada de chorar gritado, rasgar a roupa, 

nada disso. Era aquele choro respeitoso. 

I: Mas chorava-se como se chora hoje, viu? Porque não é a morte em si — já 

falei e vou falar de novo —, é a separação. Saber que nunca mais você vai ver. Por 

exemplo: a Ana tinha uma afinidade imensa com meu pai, eu tinha mais afinidade com 

minha mãe… Então a Ana sofreu muito mais na perda do pai, sofreu a da mãe, mas 

foi diferente. Depende de pessoa pra pessoa esse sentimento. Eu acho que isso 

depende de uma pessoa pra outra. É uma coisa que nós todos vamos passar, não 

tem por onde escapar. Não tem. Você sabe que se quiser se encontrar com Deus, 

você vai ter que morrer, porque nesse dia a dia você encontra, fala: “É, mas é a 



271 

 

 

imagem de Deus”. Dá vontade de dar um cascudo. Vontade nossa. Mas pra esse 

encontro com Deus precisa passar por isso. 

AH: O meu medo é esse… Essa passagem… É esse medo que me aniquila. 

I: A Ana tem medo da morte. 

AH: Eu tenho. Eu sei que vou encontrar minha mãe, meu pai, meus avôs, os 

santos da minha devoção, mas é uma transição muito grande. Sabe, a gente tem 

receio. É a mesma coisa, quando a gente escuta: “Ter fé, crer, é pular no escuro no 

braço de Deus”. Você tem medo. Eu pelo menos tenho. 

I: O próprio padre falou uma vez: que a gente tem que pensar todo dia na morte. 

Só se for pensar na morte pra melhorar o dia. 

AH: O comportamento… 

I: O comportamento, a vida religiosa da gente. Agora ficar pensando: “Ah, eu 

tenho medo…”. Eu falei: é a única certeza que nós temos. Nós nascemos para morrer. 

Agora, nesse meio, só Deus é que sabe como vai ser. Por isso vamos andar com os 

dois pés no sapatinho só, porque na hora que Ele chamar, se você não estiver 

preparado vai ficar muito desagradável. Aprendeu a vida toda que tem que ser correta, 

tem que ser honesta, tem que ser religiosa, tem que amar o irmão como se fosse você, 

tem que amar o próximo, Jesus tem que ser o primeiro na sua vida. Mas você, na hora 

de agir, não faz, depois tem medo da morte? Não sei… 

 

Como a comunidade tomava conhecimento do falecimento de uma 

pessoa? 

I: Ah, era falar… Naquele tempo poucas famílias tinham telefone, era o 

mínimo… Então espalhava-se a notícia boca a boca mesmo. Falava, os vizinhos, os 

familiares, um avisava, os que moravam em Campinas avisavam os de lá, os que 

moravam em São Paulo avisavam os de lá. Pelo menos na minha família foi assim. 

Mas era assim… A notícia espalhava-se verbalmente, as pessoas passavam o 

recado, nem me lembro se tinha papel de luto. Não me lembro quanto tempo é o papel 

de luto que fica lá no placar, mas era assim, pelo menos que eu me lembro. 

 

As três formas era a flâmula, o boca-a-boca e o sino? 

I: Mas quando tocava o sino já estava saindo da igreja para o cemitério. Era 

assim, todo mundo sabia: olha, vai sair um enterro da igreja. Era assim. Quer dizer, 



272 

 

 

eles avisavam… Já a minha mãe, que faleceu há 24 anos, ela já tinha o anúncio no 

rádio, já tinha o papel de luto. Dela eu me lembro. Do meu pai eu não me lembro se 

tinha o papel de luto ou não… Mas era assim que se avisava as pessoas e os amigos. 

 

Depois do enterramento, o que normalmente era feito para a família 

enlutada? 

I: Olha, volto a dizer que os vizinhos e os famílias também vinham muito, 

ficavam muito com a pessoa em casa. Na primeira semana todas nós em casa. E os 

vizinhos sempre mais. Os vizinhos ficavam bastante, os familiares daqui também 

ficavam. Mas, depois, com o tempo, tudo se acalma. Hoje em dia é assim e aquele 

década também era, na década de 60 — meu pai morreu em 1969. No começo 

sempre tem fluxo grande de pessoas que passavam, que vinham… Os vizinhos 

vinham muito. Mas vai passando um pouco o tempo e aquilo se acalma, porque a 

gente entende que a família tem que assumir a perda do ente querido. Não tem por 

onde escapar. Não tem outra solução. A vida continua, a família tem que cada um 

tomar o seu rumo para o trabalho. Ficou aquela semana, uns quinze dias, sempre 

muita gente, as visitas, mas depois vai diminuindo, fica só a família, as irmãs, as tias 

que iam mais… Acredito que até hoje funciona um pouco assim. 

 

Como era o período do luto? Quanto tempo durava? 

I: O luto da esposa, no caso da minha mãe, foi um ano. Um ano de luto fechado. 

Era só preto. Um ano ele usou só preto. A gente não. Nós usamos preto e branco, 

quando meu pai morreu a gente era mais jovem, mas eu já trabalhava, a Ana já 

trabalhava. Nós começamos com preto e branco, mas minha mãe ficou um ano. Um 

ano! Roupa de casa e de ir à igreja, era o passeio dela. Casa e igreja. Era assim, um 

ano. Ela ficou um ano assim, depois quando passou: “Mãe, começa a mudar. Põe 

agora uma blusinha branca, uma blusinha preta, uma saia diferente, outra cor”. Ela 

falou: “Ah, não, não posso”. Preto, preto, preto, preto… Ela dormiu dez anos na cama 

de casal, com o travesseiro do meu pai e o pijama que ele dormiu a última noite que 

dormiu com ela na cama, embaixo do travesseiro. Dez anos. E a Ana e eu: “Mãe, pelo 

amor de Deus! Tira isso, vamos tirar essa cama, vamos pôr outra cama. Vamos!”. “Ah, 

Nossa Senhora, imagina…”. “Mãe, tanto vôzinho lá no Lar da Terceira Idade que 

poderia usar o pijama do pai, que está novo, em condições de uso”. “Ah, deixa isso 



273 

 

 

aí, porque não está incomodando ninguém. Eu quero isso aí”. Levou dez anos! E a 

Ana e eu, de vez em quando, atacava esse assunto, até que um dia ela falou: “Pode 

levar…”. A cama não… Tirou o travesseiro e ela dormia naquela cama. Ela falava: 

“Como eu vou fazer isso, tirar tudo que era do seu pai?”. Foram esses anos todos. 

 

O uso do preto era só por respeito ou também tinha a questão do amor, 

saudade, ou era um misto de tudo? 

I: Eu acredito que seja (um misto), eu acredito que sim. Ela achava que ela 

como viúva aquela roupa era melhor que ela poderia usar. Uma besteira, na minha 

opinião. Porque a gente ficava um ano, começava a tirar, usava outras cores, e ela 

emendou aquilo anos e ano. Só comprava roupa preta, só fazia roupa preta. Deu o 

que fazer pra mudar a cor. Muito tempo, mas muito… Eu acho que era um misto de 

coisas aí, era o amor que ela sentia por ele. Foi uma mistura de saudades, de tristeza, 

de amor que ela sentiu. Acho que foi um pouquinho de exagero, mas eu ia falando 

devagarinho, pelas beiradas. De vez ia fazer uma roupa e falava: “Olha, mãe, o azul 

como está bonito; olha o verde como está bonito”. “Mas eu queria tanto…”. “Ah, não, 

mãe, preto já tem bastante”. Mas eu acho que também varia muito de pessoa para 

pessoa, porque eu penso que não é a roupa, o preto, que vai determinar o sentimento, 

o amor, a saudade, a tristeza. Eu acho que não é, mas na década de 60 foi isso aí. 

Eu acho que foi esse misto de coisas. É importante a gente pensar um pouco, e 

também lembrar, não cabe a nós julgar. “Fez isso, fez aquilo; por que agora está 

agindo assim?”. Não é da nossa conta julgar a pessoa. 

 

 

 

Por que a missa de sétimo dia é fundamental? 

I: Eu ouvi o Monsenhor (Augusto Alves Ferreira) falar que é a importância dela 

está em a família perceber que se passados sete dias, estavam rezando pela alma 

dessa pessoa, que ela não vai voltar mais. É pra família, principalmente para aqueles 

que estão meio desorientados pela falta do ente querido, para cair em si: não vai voltar 

mais. É pra ter a certeza. E eu penso que é um meio também de reunir outra vez a 

família e juntos rezarem pelo nosso ente querido. É um momento importante. E aquilo 

que o Monsenhor falou: “Vai lembrar que nunca mais vai voltar”. E eu também creio. 



274 

 

 

Realmente, você vai pôr na sua cabeça que não tem mais jeito. Morreu, enterrou… 

Aqui a vida dele acabou, agora é lá em cima. Como ele cultivou essa vida aqui na 

terra, pra viver lá? Isso aí eu penso: “Ah, Senhor, eu quero viver da melhor maneira, 

o Senhor me ajuda, porque eu gostaria muito de estar nos braços do Senhor”. Não 

queria saber de ficar por aí, ter que ficar rezando pra mim não. Eu preciso rezar aqui, 

nesta terra, nessa vida, pra depois, se tiver alguma coisa, em um instantinho eu vou 

estar liberada pra me encontrar com Deus. Porque aí acabou o mistério: você 

encontrou com Deus, você viu Jesus, acabou o mistério. Porque a morte é um 

mistério. Você não sabe do lado de lá como é que é. É mistério. Então você tem que 

viver aqui, fazendo tudo que você pode, da melhor maneira, pra hora do seu encontro, 

ser um encontro amoroso do nosso Deus, das pessoas que a gente conheceu aqui. 

Todo mundo fala: “Mas não vai conhecer”. Mas eu tenho certeza: meu pai e minha 

mãe eu vou ver lá. Vou ver. Tenho certeza. Porque eles foram bons; minha mãe foi 

uma pessoa maravilhosa, meu pai foi um homem correto, que construiu a vida dele 

eterna, a vida futura dele aqui. É o que eu procuro fazer. Sei lá eu se eu vou acertar, 

mas que eu estou tentando, estou. 

 

Seria esse também o motivo de algumas famílias continuarem rezando 

missas marcando um mês, dois meses, três meses, embora seja uma celebração 

diferente? 

I: Ah, pode ser. A pessoa fala: “Não, vou rezar mais”. Olha, até que eu já 

marquei mais pros meus, agora já não marco tanto. Falo gente: “Vou confiar na 

misericórdia de Deus, porque Deus vai receber a todos com amor na vida eterna”. 

Porque a vida eterna é o que a gente almeja. Impossível a pessoa viver aqui: “Ah, pra 

mim tanto faz ir pra lá ou não”. Não. Eu acho que nós cristãos vivemos aqui almejando 

alguma coisa diferente. Porque se o céu, como eu já ouvi, é aqui mesmo na terra, não 

tem céu… Então se o céu for aqui na terra, com tanta indiferença, com tanta injustiça, 

tantas doenças… Se o céu for aqui, olha, eu tô passando esse céu. Eu acho que o 

céu é um lugar onde não vai haver nada disso, nem diferenças, nem tristezas, nem 

provações, nem falta de amor. Você vê uma pessoa que você ama com uma doença 

que não tem como cuidar… Você imaginou o que todo mundo sofre? “Mas o céu não 

tem; nem céu, nem inferno, é tudo aqui…”. Ah, eu não aceito isso aí. Nós temos céu 

e temos inferno. Não inferno como eles falam… É o tacho, é o diabo com garfo, não… 



275 

 

 

Você vai viver o inferno se você não tiver Deus com você. Se Deus não estiver 

presente na sua vida, você é uma pessoa que não tem limites, não tem rédeas, não 

tem nada. Eu penso assim e procuro fazer o melhor que eu posso aqui, pra ter as 

alegrias do céu. E eu tenho confiança que vou pro céu, nem se tiver que rezar um 

pouquinho pra mim aqui, não tem importância. Mas eu vou chegar lá! 

 

E tem alguma lembrança de como eram as missas de sétimo dia, fazendo 

uma comparação com as missas hoje? 

I: Não me lembro das missas de antigamente. Do tempo que eu tenho noção 

era igual… Terminando o padre chama as pessoas das famílias e reza, dá a vela 

acesa pras pessoas da famílias, reza pelo falecido. Não tenho assim lembrança da 

missa de sétimo dia do passado não. Não me lembro se tem alguma coisa diferença. 

AH: Eu lembro do meu pai, a missa de sétimo dia dele. Foi triste, a gente 

chorou. A igreja ainda tinha aquele suporte de madeira no altar, nós fomos comungar, 

o povo cumprimentou, e só. É a memória que eu tenho, dos tempos idos do meu pai, 

em 1969. 

 

Mas tinha alguma coisa que representava essa missa específica e 

colocava no altar? 

AH: Não. Era o altar comum. 

I: Eu não me lembro nem se punham o roxo, não consigo me lembrar se 

punham a almofada roxa. Porque agora não. 

 

 

O que você acha que acontece com a pessoa depois que ela morre? 

I: A única coisa, pra arrematar isso que eu falei, só vou dizer: o céu ele começa 

a ser construído aqui nesta vida, então não adianta deixar tudo pra última hora. Nós 

temos que pensar que nós podemos o tempo de pedir, no caso, um perdão a Deus 

por aquilo que eu deixei de fazer por N motivos, que cada um tem os seus. Por 

comodismo, por preguiça, por falta de tempo, por medo, por vergonha, né? Tem muita 

gente que ainda vive preso nessa. “Ah, tenho vergonha de isso, eu não gosto, eu 

tenho medo, não sei falar”. Então, de repente, eu penso assim. Não deve ser assim 

muito, muito mais diferente. Deve ser assim. Às vezes a gente tem um pouco de 



276 

 

 

respeito humano, a gente deixa de fazer alguma coisa por respeito humano, mas que 

o tempo amadurece um pouco a gente, não tem coisa melhor pra nos ensinar do que 

o tempo, então às vezes a gente ainda pode corrigir alguma coisa nesse sentido. Fora 

isso, eu acho que a gente tem que viver o nosso dia a dia pensando que esse encontro 

com o Pai nós temos ter que ter. É a hora do juízo final, que ninguém acredita. Vai 

acontecer isso, então nós temos que trilhar nessa vida, procurando fazer o melhor, 

fazer mais o bem, e quando errar ter a humildade suficiente pra falar: “Eu errei, 

Senhor, o Senhor me perdoe porque se o Senhor me chamar hoje eu quero estar em 

dia, quero passar a minha vida em dia hoje”. 

AH: Depois que ela morre ela vai ter o encontro com Deus. Se ela acreditou 

nesse encontro, e se ela pode apresentar o que ela fez de bom aqui na Terra. As 

mãos não podem chegar vazias lá no céu. Às vezes a minha fica vazia, mas ela não 

pode permanecer vazia. Ela tem que estar cheia das minhas boas ações, porque são 

essas boas ações que ficarão quando falar: “Olha, eu conheci o Ricardo”. Todo mundo 

se remete ao Ricardo e o que você fez de bom; ou então o que você fez de ruim. 

I: Se foi bom, boas lembranças. Se fez alguma coisa muito séria, que tenha 

machucado pessoas, eles vão falar: “Não, pra mim ele não foi bom”. Quer dizer… É a 

liberdade que nós temos. Deus dá o livre arbítrio pra todos nós, nós podemos fazer 

só aquilo que é correto, às vezes não. 

 

Vocês consideram que houve mudanças em relação ao enfrentamento da 

morte nos últimos 30 anos? Se sim, quais são as mudanças? 

AH: Eu acho que não… 

I: Ah, é um assunto tão delicado esse, porque cada um sente do seu jeito. Uma 

família que perde, vamos supor, uma mãe que deixa três filhos em idade de 

crescimento e tudo isso, se a criança tem noção do que aconteceu, que perdeu a mãe, 

você imaginou que tristeza não deve ser? Pras pessoas que participam do velório, as 

pessoas da família, então eu acho que é uma coisa tão relativa. O sentimento existia 

e existe, só que tem gente que tem mais… 

AH: Estrutura, Isaura. 

I: Isso. Mais forte, tem mais estrutura, vamos dizer que tem mais coragem de 

enfrentar uma situação de perda, e outras já se desmoronam, mas isso aí é da pessoa. 

E quem sou eu pra falar: “Nossa, que família que fez isso”. Não posso. A gente não 



277 

 

 

pode julgar ninguém, então eu acho que depende muito da pessoa, porque a 

separação é difícil. Quando você perde uma pessoa que você ama, que você amou, 

é duro, é difícil. É muito complicado. Leva tempo, meses, vira o ano. Você de vez em 

quando ainda fala daquela pessoa como se ela estivesse ali na esquina e que já vai 

chegar. Então de vez em quando a gente faz uma comida em casa que a nossa mãe, 

que o nosso pai gostava, a gente fala: “Nossa, a mãe gostava tanto disso”. “Ah, o pai 

adorava essa comida”. Parece que está ali, já vai entrar, vai viver a comida e ficar 

feliz. 

AH: O lugar da mesa, também a gente olha e fala: “Puxa, o pai sentava aqui”. 

I: Demora. Isso aí passa. O tempo é um remédio excelente, mas não é assim 

em um estalar de dedos, então a gente tem que respeitar o tempo de cada pessoa 

com a sua perda, porque perder não é bom pra ninguém. Aí são só lembranças, 

lembranças, lembranças… Se você puder ter mais lembranças boas do que as 

desagradáveis, melhor pra você. Agora se a gente não consegue deixar isso, eu não 

sei. A morte difícil sempre. Ela foi, ela é e será sempre assim. Separação é 

complicado. 

 

A morte é um assunto que as pessoas evitam tocar? É um tabu ainda 

hoje? 

AH: Ah, eu acho que é. 

I: Tem muita restrição. Tem gente que não gosta mesmo de falar da morte. 

AH: “Vamos mudar de assunto”, é assim que eles falam. 

I: E se esquecem que é uma certeza verdadeira, verdadeira. Eu sei que é difícil, 

claro que é, a separação, mas a gente teria que aceitar como a gente aceita quando 

nasce. No entanto… A nossa condição humana que também pesa muito nesse modo 

de ver a morte. Eu acho que é assim. Nós vivemos nessa vida procurando acertar? 

Procurando acertar. Com certeza a gente não acerta sempre, isso tem que saber isso, 

eu não sou dono da verdade, eu não sou dono de nada, então eu tenho que falar: 

“Senhor, eu quero estar com o Senhor, me ajuda, porque se o senhor me chamar essa 

noite, eu quero chegar lá com as mãos cheias, com as mãos repletas de boas coisas”. 

Porque na realidade Deus não vai querer saber quantas vezes eu fui à missa, quantos 

terços eu rezei, nada… Ele vai querer saber o que eu fiz pro meu irmão quando ele 

precisou; se ele não precisar de nada, ótimo maravilha… Mas quando a gente sabe 



278 

 

 

que a pessoa precisa e a gente faz o ouvido surdo, aí quando você faz 

deliberadamente aí eu acho que é grave. Aí sim você tem que temer: “Nossa, se Deus 

me chamar essa noite… Nossa, eu devia ter feito isso e não fiz”. Porque aí não adianta 

você reclamar. Eu tenho convicção disso. Errar a gente erra todo dia. Se for o 

momento reservado pra mim, eu que vou mesmo. Vamos fazer direito, fazer com 

amor… Não fiz direito, peça perdão pra Deus que ele perdoa sempre. Ele não se 

cansa de perdoar. 

 

Esse temor das pessoas de falar da morte é uma coisa restrita às pessoas 

que não estão efetivamente dentro da igreja ou todas as pessoas, independente 

de religião, têm esse temor? 

I: Acho que tem muita gente que não gosta de falar da morte, porque eu já ouvi 

muitas pessoas: “Pelo amor de Deus, nós estamos vivendo. Está tudo tão bom, vamos 

deixar isso aí pra depois”. Não, tem que pensar. Deus me livre ficar sabendo o dia que 

a Deus fosse me chamar. Eu não gosto nem de pensar nisso. Deixa, vamos viver a 

nossa vida. Procurando fazer, porque eu acho que tem muita gente, da nossa igreja, 

irmãos de outra igreja, mesmo os cristãos de outras igrejas, pensam assim. Não 

pensam muito na morte. É um assunto que eles preferem passar batido do que ficar, 

vamos dizer assim, conversando, discutindo, trocando uma ideia… É um assunto que 

não agrada muita gente. 

 

Tem mais alguma coisa que queiram falar sobre os rituais do passado ou 

do presente? 

I: Que melhorou! O funeral em casa era muito complicado. Acho que hoje tem 

um lugar reservado, apesar que muitas vezes falta o respeito necessário pro 

momento. Se eu não tenho nada, fui apenas fazer uma visita social, é de um jeito; 

mas se o seu falecido está ali, pra você é diferente. Então tenho que te respeitar, tenho 

que respeitar a família que está sofrendo aquele momento, aquela perda. Pode 

representar pouco pra mim, às vezes representa muito pra mim também, mas de 

qualquer maneira, representando pouco ou muito pra mim, se eu estou fazendo uma 

visita social eu tenho que saber me comportar. Não é lugar de comprar, nem de 

vender, nem de contar casos, contar histórias; é lugar de encontro. Você encontra 

amigos que há tempos você não via, encontra familiares que às vezes até faz tempo 



279 

 

 

que você não vê, mas não é momento pra estar igual uma feira ali. E às vezes você 

vê aquilo ali… É triste, viu? Às vezes na hora de recomendar o corpo, com o padre 

presente, às vezes você precisa falar: “Olha, o padre vai começar a recomendação, 

as exéquias, então vamos agora participar”. Agora, precisar pedir isso já é uma coisa 

de outro mundo, né? Você tem que respeitar a dor do outro; eu penso muito isso. 

Então às vezes aquele barulho me incomoda um pouco, mas na casa às vezes até 

tinha uma prosinha. Então nesse ponto eu acho que melhorou bastante, um outro 

lugar que não seja a casa. Porque quando acontece isso na casa, quantas vezes 

quando a dona da casa voltava eles já tinham arrumado, limpado, lavado, sabe? 

AH: Posto as coisas no lugar… 

I: O quarto arrumado, trocado. Quer dizer, não era aquele impacto de chegar e 

encontrar tudo desarrumado. Então as próprias pessoas, os vizinhos, às vezes 

pessoas da família que não acompanhavam, ficava na casa pra ajudar. Quando 

terminava tudo, você chegava em casa e estava em ordem ali. E mesmo quando saia, 

ia pra igreja e pro cemitério, era assim também. Tudo que eles podiam fazer pra 

pessoa não sofrer quando chegasse era feito na casa, por alguns familiares que 

ficavam, os vizinhos. Então o vizinho é o primeiro parente que a gente tem e a gente 

deve se dar bem com eles porque é importante. 

  



280 

 

 

Entrevista 10 — J.M.S. 
Nome : J. M.S. 
Idade: 62 anos. 
Entrevista concedida a Valéria Aparecida Roca Torres auxiliada por Ricardo 
Biazotto em Abril de 2018. 

 

Qual a sua atuação dentro da igreja? 

Minha atuação na igreja sempre foi como catequista, também depois pude ser 

o Presidente da Comunidade São Paulo Apóstolo, que fica atrás da Lar da Terceira 

Idade — fui presidente duas vezes. Também eu sou participante da equipe de batismo 

da igreja, eu vou palestra lá uma vez por mês, e também sou comentarista na igreja e 

faço parte da equipe que promove as festas da Padroeira do Brasil em Espírito Santo 

do Pinhal todos os anos, há mais de trinta anos. Então é uma honra pra mim poder 

participar das atividades da igreja. 

 

Entre a comunidade católica, quando uma pessoa morria quais eram as 

primeiras providências tomadas? 

Me lembro que quando minha avó, em 1967, estava muito doente e eu estava 

na casa… Eu me lembro bem, eu tinha doze anos… Me lembro que quando ela estava 

nos últimos momentos da vida dela, uma tia minha que estava do lado da cama deu 

um grito pra mim pedindo pra pegar uma vela. Eu corri pra pegar a vela, minha tia não 

me permitiu entrar no quarto, e logo depois ela veio a falecer. Depois eu fiquei sabendo 

que a vela acesa era colocada nas mãos de quem já estava praticamente morrendo, 

e com a vela acesa acredita-se, era uma prática da época — hoje não se faz mais 

isso —, mas era uma prática de que a pessoa estaria entrando com a luz na 

eternidade. A luz de Cristo. A gente acredita, como católico, que a vela acesa 

representa pra nós a luz da fé em Jesus Cristo. Ele que é a luz das trevas. Depois 

evidente que eles chamaram o médico; o médico confirmou o falecimento dela e em 

seguida já foram tomadas as providências junto à funerária da época. Lembro do 

caixão chegando em casa, depois ela foi velada na sala de casa, na rua Marquês do 

Herval. 

 

Como era feita e quem eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 

morto? Além da lavagem, quais era outras providências tomadas em relação ao 

toalete do falecido? 



281 

 

 

Então, a lavagem do corpo foi feita lá em casa mesmo. Minhas tias fizeram, 

junto com a minha mãe lá, fizeram toda a lavagem e colocaram o vestidinho que minha 

avó já usava. Os vestidos dela de missa, de final de semana, então eles colocaram. 

Naquela época usavam muito isso. Tinham pessoas que separavam as roupas, já 

pensando no dia que fosse se velado. “Olha, usa aquela roupa lá, aquele terno, aquele 

vestido”. Mas normalmente a pessoa, a gente não tem ideia de quando vai ser, então 

as pessoas que vão continuar na caminhada da vida elas escolhem uma roupa que 

as pessoas gostavam muito, enfim, era isso aí. 

Hoje tem muito mais coisas. Hoje tem maquiagem que é a feita pela própria 

funerária, tem pessoas especializadas nisto, tem até um nome de pessoas que fazem 

maquiagem em pessoas que já morreram, mas eu não me lembro agora. Naquela 

época não. Foi só o banhinho e já em seguida a funerária já colocava no caixão. 

 

Qual o sentido de amortalhar o morto? Como as mortalhas eram feitas? 

Era isso que eu falei. Eles escolhiam uma roupinha que era roupa de final de 

semana da pessoa, ir na igreja, passear, e colocavam essa roupinha. Normalmente o 

homem de terno. Colocavam gravata, isso era muito comum, um terninho e tal. Porque 

antigamente também era muito comum, antes da minha época, os homens usarem 

terno na rua normalmente no dia a dia. Hoje eu estou de camisa social, você está de 

camiseta, mas se fosse naquela época a gente estaria de gravata e terno, era assim 

nos anos 40, 50, 30 e aí vai. Hoje em dia continua ainda colocando o terno, a maioria 

dos homens estão engravatados, então a mortalha realmente é essa. Tem aquele 

pano, eu não sei o nome, que é um tipo de um véu, de renda que eles colocam em 

cima de todo o corpo que está no velório lá, no caixão… Não sei se isso também seria 

considerado como mortalha, porque se não me engano acho que vai junto pra 

enterrar, mas a mortalha era essa. Lá nos antigamente, Idade Média, eu acho que 

eles faziam roupas especificas pra quem queria ser enterrado com a roupa X, Y, então 

eu acho que veio também nos tempos mais modernos, mas é muito raro você saber 

se a pessoa está escolhendo uma roupa que vai querer usar. Imagina você tendo no 

guarda-roupa que você acha que aquela lá que no dia que você morrer você vai usar. 

É muito triste. Então cabe mais às famílias escolherem a roupinha mesmo que a 

pessoa vai usar. Geralmente a funerária pede: “Qual é a roupa que você tem lá, quer 

que seja velado, sepultado?”. 



282 

 

 

E sempre teve também o véu. Me lembro que minha vó teve o véu por cima, 

você tirava o véu pra poder beijar a testa na hora que ia fechar o caixão. Os familiares 

todos costumavam beijar a testa do falecido, então tinha sim. Tinha o véu por cima… 

Evita inclusive insetos e essas coisas, ter contato direto com o corpo. 

 

Os padres participavam desse processo ou eram somente os leigos? 

Não. Os padres só tinham contato com o cadáver quando… Porque era assim: 

as pessoas ficavam veladas na residência, depois na saída do enterro, o enterro ia 

até a Igreja Matriz, lá o padre estava aguardando, fazia os ritos de encomendação do 

corpo, e depois descia da Igreja Matriz e ia para o cemitério, ao som do sino da igreja, 

que era tocado ritmado para uma marcha fúnebre. Tinha um sino grande que era 

tocado, um sino mais forte, depois um sino mais leve, e ia alternando entre o sino mais 

forte e o sino mais leve. Era até muito bonito de se ouvir, e fazia com que as pessoas 

ficassem bem concentradas naquilo que estava vivendo, naquele momento de luto. 

 

Após a preparação do corpo, começava a organização do funeral. Quem 

se responsabilizava por essa organização e como era organizado o funeral? 

A organização do funeral era praticamente simples. Quem cuidava era a própria 

funerária… Ela arrumava a sala da casa. Hoje é no velório, mas arrumava a sala da 

casa; ajudava a colocar as coroas, colocar o corpo no centro da sala. Ah, tinha um 

detalhe também, quando ficava nas residências eles colocavam um pano preto em 

todo o batente da porta. Tinha um pano preto assim pra dizer: “Olha, aqui está tendo 

um velório”. Depois eles substituíram esse pano preto da porta principal, que 

contornava todo o batente da porta, eles substituíram esse pano preto por uma 

bandeira menor, que pendurava também na porta da casa. Então a pessoa passava, 

era uma bandeirinha bem feitinha com uma cruz, então você sabia que naquela casa, 

quando você passava, tinha velório lá dentro. Isso era um detalhe interessante. Tudo 

isso antes da Prefeitura construir o Velório Municipal. Era simples. A funerária 

organizava ali, na hora que ia sair o enterro ela voltava, às vezes ia em um carrinho, 

empurrado na mão, ou às vezes ia no próprio carro da funerária até a Igreja Matriz, 

chegava lá o padre estava esperando, fazia a encomendação, depois tinha a saída da 

igreja, descia e já ia pro cemitério e os coveiros faziam o sepultamento. Inclusive, mais 

antigamente, que minha mãe falava, o padre também acompanhava o enterro até o 



283 

 

 

cemitério. Ele ia na frente… Algumas cidades ainda têm no Brasil e tal, no Rio de 

Janeiro eu tenho visto muito, acompanhando pela televisão — o Rio de Janeiro, o que 

tem de enterro lá, é um número muito grande — e a gente vê sempre o padre dentro 

do cemitério, indo até a sepultura. Aqui na região nossa eu creio que não acontece, 

mas naquela época tinha. O padre encomendava o defunto, o cadáver, depois descia 

e ia junto até o cemitério, na frente. Ele era o primeiro da frente lá. Era até muito 

respeitoso, muito bonito. Esse era o ritual que eu me lembro. 

 

Qual era o tempo médio de duração do funeral? 

Ah, no mínimo 24 horas, a não ser que a doença exigisse que antecipasse, 

porque às vezes a pessoa, dependendo da doença que morre, ela começar a inchar. 

Hoje em dia é assim também. Mas eram 24 horas no mínimo… Depois, durante a 

noite, também me lembro bem disso, pra receber os parentes que vinham de fora, 

então na cozinha eles preparavam uma canja, um lanche da noite, a família ficava 

mais intimamente ali dentro da cozinha, fechavam a porta da cozinha — as cozinhas 

tinham porta naquela época; era separado da casa… quer dizer, era dentro da casa, 

mas tinham portas e tudo —, então o pessoal ficava lá dentro e ali fazia um lanche, 

tomava uma sopa, pra poder vencer a noite toda. Nesse sentido é o que eu me lembro. 

Eles falam que a Medicina diz que é bom ter um resguardo de 24 horas, embora 

a gente saiba que os médicos, e também os enfermeiros, fazem toda a verificação pra 

ver se a pessoa realmente já morreu, porque tem algumas doenças que a pessoa 

parece que está morta, mas ela pode voltar de repente. Tem uma doença aí, que eu 

não me lembro o nome agora, mas é por isso as 24 horas. Se ela não volta em 24 

horas, depois praticamente não volta mais. É nesse sentido as 24 horas, sempre eles 

zelaram muito por isso. E também pra esperar os parentes chegarem, mas o mais 

importante é a parte medicinal mesmo. 

 

Como a comunidade tomava conhecimento do falecimento de uma 

pessoa? 

De 1947 pra cá foi sempre anunciado no rádio o falecimento de alguém. 

Também eles colocavam uma nota na porta da funerária, da Nota de Falecimento. Aí 

tinha as rezas da noite na Igreja Matriz — não tinha missa na Igreja Matriz —, tinham 

as rezas das 18h, se não me engano, aí na reza, quando alguém falecia na cidade, o 



284 

 

 

padre mesmo comunicava. “Olha, faleceu fulana, fulano, e quem puder ir lá no velório 

fazer uma companhia e tal”. O padre anunciava dentro da igreja. Também eu sei que 

além da rádio anunciar, depois de 1947 — estou falando 47, porque foi quando a rádio 

foi ao ar pela primeira vez —, tinha o serviço de alto-falantes no Centro da cidade: 

Sociedade Propagadora Pinhalense. Não era uma rádio, mas era um serviço de alto-

falantes, que durou até pouco tempo, e neste serviço também eles anunciavam os 

falecidos. Depois que começaram, já nos tempos mais modernos pra cá, começaram 

a colocar em certos pontos da cidade, que nem hoje tem ali na Vovó Joana, tem do 

lado da Lotérica, agora espalhou. Mas naquela época era só a rádio mesmo, a 

Propagadora no Centro da cidade, o padre anunciando nas rezas às seis da tarde — 

que era todo dia — e também por telefone, quem já tinha telefone ligava, e também 

passava o que a gente chama “rádio quarteirão”. Quer dizer, um vai avisando o outro 

e espalha a noite pra cidade toda. A cidade era pequena também. Nós estamos 

falando de uma época que em Pinhal a maioria morava na roça, então hoje a 

população da cidade é bem maior que a roça, então a população era de 9, 10 mil 

habitantes, dentro da própria cidade, então ali espalhava rapidinho, né? 

 

Depois do enterramento, o que normalmente era feito para a família 

enlutada? 

Meu pai foi Vicentino, minha mãe foi da Legião da Maria, Apostolado da Oração. 

E tinha alguns componentes do Apostolado que uma semana depois de acontecido a 

morte de uma pessoa em uma residência elas iam fazer uma visita de apoio, fazer 

uma oração, é uma das obrigações do Apostolado da Oração — aquelas senhoras 

que naquela época, ainda hoje tem, usam uma fita com o Sagrado Coração de Jesus 

aqui na estampado na fita. Então elas faziam e deve continuar fazendo isso aí 

também. E a missa do sétimo dia. E havia também, em certos casos, a missa de corpo 

presente. Uma autoridade, alguém muito conhecido, então celebrava a missa de corpo 

presente, depois ia pro cemitério. E tinha também a missa do sétimo dia, que sempre 

teve. É um dia que foi marcado tradicionalmente, lembra os sete sacramentos, uma 

série de coisas que o número sete tem na Bíblia, é bem sagrado o número sete. Nada 

a ver com numerologia, que eu não acredito, mas o número sete na Bíblia é um 

número muito significativo. Então a missa do sétimo dia sempre teve — poderia ser a 

missa do quarto dia, não teria problema nenhum, do terceiro dia. Mas a missa do 



285 

 

 

sétimo dia é pra dar um tempo pra família, resguardar um pouco, se conformar 

direitinho, depois no sétimo dia fazia essa celebração oferecendo a missa por intenção 

da alma da alma da pessoa, porque a gente acredita, como católico, que a maioria de 

todos nós não está isenta do Purgatório. Purgatório que tem base, no livro de 

Macabeus, na Bíblia, base teológica, bíblica, então a gente acredita que todos nós, 

por causa das nossas fraquezas, a gente vai passar, depois que a gente partir dessa 

vida, a gente vai passar um tempo no Purgatório, que só Deus sabe quando vai ser. 

Então a gente oferece a missa de sétimo dia por intenção da alma da pessoa para 

que antecipe o tempo lá no Purgatório e a pessoa possa ir pro céu, encontrar Deus o 

mais rápido. 

 

Como era o período do luto? Quanto tempo durava? 

O período de luto, antigamente, até o início dos anos 60, que eu me lembre, e 

depois avançou um pouco, porque eu lembro mais ainda, mas eu me lembro que 

quando meu avô faleceu, em 1962 — eu lembro muito pouco; lembro mais da minha 

avó —, havia muito choro dentro de casa. Foi a primeira vez que eu vi minha mãe 

chorando… Havia um período de luto de um ano. Minha mãe usou roupa preta, só a 

blusa que era branca, mas durante um ano. Depois esse luto de um ano, ele foi na 

realidade abolido de repente. Porque a Igreja, no início dos anos 60, ela passou por 

uma modificação nas suas tradições, nos seus ritos, através do Concílio Vaticano II. 

A partir daí, houve um olhar diferente sobre a morte. Antes a morte era um ato muito 

trágico, era um acontecimento de uma coisa trágica que se curtia muito, as pessoas 

se desesperavam nos velórios, era uma coisa impressionante. Depois, a partir do 

Concílio Vaticano II, o rito da encomendação mudou e o entendimento da Igreja com 

relação à morte houve uma abertura maior, no sentido de que a morte não é o fim. 

Então os padres começaram a pregar — já pregava antes isso, lógico —, mas depois 

pregaram com mais clareza ainda. Tanto que os paramentos dos padres antes do 

Concílio Vaticano II, nas encomendações, era um paramento preto, por isso o preto 

lembra luto. Até hoje lembra. Então era um paramento preto. E esse paramento preto 

era de certa forma seguido pelas famílias, no caso do luto preto dentro de casa. Então 

as mulheres durante um ano usavam luto preto, só roupa preta. Lembro da minha mãe 

usando preta, quando a minha vó morreu, em 1967 — meu avô em 62 e ela em 67 — 

e minhas tias todas usaram preto. Todo mundo na comunidade sabia que alguém 



286 

 

 

tinha morrido naquele ano na casa da fulana, da beltrana. E os homens, eu lembro do 

meu pai usando camisa branca e com uma tarja preta na manga. Eles amarravam 

uma tarja preta, pra dizer “enlutou nesse ano aqui que passou, já está acabando, ou 

está começando”. Então os homens os usavam uma tarja preta em volta da manga 

direita, esquerda, não me lembro agora. Mas era um sinal de respeito também. Hoje 

eu acredito que, embora a gente saiba que não é o fim, a gente que tem fé e acredita 

na vida eterna sabe que a pessoa está lá, na eternidade, na comunhão dos Santos, a 

gente acredita que a pessoa depois de passar pelo Purgatório pode até pedir pela 

gente. Sem saber o que está acontecendo aqui, mas pedindo pela gente lá junto de 

Deus. Agora naquela época era um sinal de respeito, eu acho que até bonito. Aquelas 

mulheres todas de Luto, umas usando aqueles terninhos, de saia com paletó, outras 

com vestido completo de luto. Quanta gente a gente via, as senhoras, achava muito 

respeitoso. Hoje se esquece muito rápido do falecido. Esquece muito rápido. Embora 

quem perdeu alguém muito próximo, fica lembrando direto. Mas eu achava bonito, 

achava muito respeitoso um certo resguardo, um certo período marcando. 

 

Por que a missa de sétimo dia é fundamental? 

Pra família é importante nesse sentido, de fazer a oração pela pessoa que já 

partiu, e também um momento social. Por exemplo, quem não pode ir no velório, vai 

na missa do sétimo dia, cumprimenta lá no final da missa. Então é um momento que 

a pessoa vai recordar, sete dias depois, uma recordação muito viva do ente querido 

que já partiu. Então nesse sentido de ir lá, socialmente, as pessoas que não puderam 

ir no enterro vão lá e cumprimentam nesse dia. E quem foi no enterro também vai 

prestar mais uma homenagem para o querido. 

 

 

Então houve nos últimos trinta anos houve mudanças em relação ao 

enfrentamento da morte? 

Houve sim. Vejo o Concílio como mudança nesse sentido, abriu esse raciocínio 

sobre a questão da morte. Abriu o raciocínio, era uma coisa muito dolorida, e o 

Vaticano II, através da mudança do rito de pregação dos padres abriu essa coisa, não 

é uma coisa tão dura, mas é esperançosa, não é o fim de tudo é o começo de uma 

vida eterna. Eu penso nisso, que a vida não para aí, aqui é uma passagem, a gente 



287 

 

 

vai pra Deus e lá que a gente vai viver eternamente. Depende também da doença da 

pessoa… Às vezes a pessoa está muito doente, então ela faleceu, por que o egoísmo 

nosso de segurar ela aqui sabendo que ela estava tão doente, às vezes com feridas 

nas costas de tanto tempo deitada — ferida que dificilmente cura —, então às vezes 

a morte veio como um descanso pra pessoa fisicamente. Unido isto à esperança da 

vida eterna, da verdadeira vida que todos nós cristãos vamos viver que é junto de 

Deus, eternamente, nos dá uma esperança muito grande. Não é um momento mais, 

como acontecia antigamente, de pessoas que desmaiavam, vertigem… Não tem 

necessidade mais disso. Hoje a igreja ensina que a gente tem que encarar a morte 

não como um fim, mas como o começo de uma nova vida. A vida eterna. A gente vem 

de Deus, a gente passa aqui embaixo uma vez só, e a gente volta pra Deus — passa 

uns momentos lá no Purgatório, acerta as continuas com Deus lá no Purgatório, 

depois volta pra Deus. É nisso que eu acredito. 

 

Tem mais alguma lembrança que queira contar? 

Antigamente tinha também o necrotério. O necrotério ainda existe no hospital. 

Hoje em dia parece que as funerárias preparam o corpo no necrotério, por exemplo, 

a pessoa falece no hospital — mesmo na casa, quando a pessoa falece nas casas — 

, eles levam até o necrotério, fazem todo o preparo, aí hoje em dia tem aquela 

maquiagem que é feita. Muito justo, por sinal. É uma homenagem que a pessoa 

merece, deixar arrumadinha… E é isso que eu posso lembrar, sabendo que realmente 

a morte não é o fim; é o começo de uma vida eterna. 

  



288 

 

 

Entrevista 11 — O.M. 
Nome: O. M. 
Idade: 73 anos. 
Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo 
Biazotto em Maio de 2018. 

 

Qual sua atuação dentro da igreja?  

Eu sou da Pastoral do Batismo, da Catequese e Ministra da Eucaristia. 

 

Entre a comunidade católica, quando uma pessoa morria quais eram as 

primeiras providências tomadas? 

Chamava os vizinhos, né? Aí vinha mais gente, tomava providências do velório, 

tudo… Chamava os vizinhos, os parentes vinham, eu lembro, vinha os parentes 

tudo… E era arrumado em casa, não ia pra lugar nenhum. Vinha a funerária, trazia o 

caixão, e depois era arrumado em casa mesmo.  

 

Como era feita e quem eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 

corpo do morto? Além da lavagem, quais eram outras providências tomadas em 

relação ao toalete do falecido? 

Olha, da minha mãe foi as moças que fazia a Escola de Enfermagem, primeira 

turma da Escola de Enfermagem, e da minha irmã, foi os vizinhos… A Rosa Aceti 

Fenólio, a Rosa… Ela que veio aqui, da minha irmã. E do meu pai foi no hospital, quer 

dizer então foi arrumado lá mesmo, mas o velório foi aqui.  

E gente escolhia aquela roupa lá e mandava pôr. Não, não, não tinha nada 

especial… Eu tenho uma amiga que ela deixou tudo do pai dela, tudo pronto, e a dela 

também, umas caixas de camisa do pai dela, e dela também tá pronto pra quando ela 

morrer eles pegar aquilo lá… Mas eu falo: isso daí pra que? Não faço não, imagina… 

Não tem… A que pôr vai né? Pra mim é isso… 

 

Qual o sentido de amortalhar o morto? Como as mortalhas eram feitas? 

Ah, isso eu não sei. Isso eu não sei… Sinceramente não sei. 

 

Os padres participavam desse processo ou eram somente os leigos? 



289 

 

 

Nessa hora não, nessa hora não. Só vinha na hora de sair no enterro aí ia em 

procissão, recomendava lá na igreja, aí rezava na igreja, recomendava o corpo, depois 

ia para o cemitério e o padre ficava na igreja.  

 

Se morresse alguma pessoa de dentro da igreja, o padre acompanhava a 

procissão até o cemitério? Ou isso nunca acontecia? 

Ah, eu isso eu nunca vi não. Não… 

 

Após a preparação do corpo, começava a organização do funeral. Quem 

se responsabilizava por essa organização e como era organizado o funeral? 

É amigos, vizinhos, parentes. Arruma e o povo vinha, a mesma coisa que a 

gente faz no velório, fazia na casa. 

 

Qual era o tempo médio de duração do funeral? 

12 horas. E ficavam durante a noite. Aí fazia um lanche, um café… Aí a família 

mesmo, a gente não tem cabeça, mas aí os parentes preparavam, um lanche, uma 

coisa para comer durante a noite.  

 

A senhora disse que a família não tinha cabeça para organizar essas 

coisas. Era costume, após o funeral, durante a procissão de enterro, ficarem 

pessoas arrumando a casa para quando a família voltasse estivesse tudo 

organizado? 

Ah, sim, ficavam… Ficavam… Então quando a família voltasse pra casa já 

estava tudo pronto… 

 

Como a comunidade tomava conhecimento do falecimento de uma 

pessoa? 

Ué, um ia falando para o outro, porque naquele tempo não tinha telefone, que 

nem agora, um ia falando para o outro, né? Um ia avisando o outro. 

 

Tinha alguma identificação na casa para mostrar que ali estava tendo 

velório? 

Eles punham um pano, que nem uma bandeirinha, roxa na porta. 



290 

 

 

 

Depois do enterramento, o que normalmente era feito para a família 

enlutada? 

Ah, fazia visitas, vinha ver como estava, fazia visita, se está precisando de 

alguma coisa, tudo. 

 

Isso acontece ainda hoje? 

Ah, eu não sei, viu? Isso eu não sei, porque se tiver isso daí eu até falho, porque 

não é tudo não que eu vou. Às vezes eu vou, depois do falecimento tudo, mas não é 

todos não que eu vou. Eu sempre vou fazer uma visita. 

 

Como era o período do luto? Quanto tempo durava? 

Que nem eu falei pra você, era um ano. Um ano. Ah, a gente levava a vida 

normal, só que a gente andava de preto. 

 

Por que a missa do sétimo dia é fundamental? 

Eu acho que porque relembra aquela pessoa que se foi, que já não está mais 

no nosso meio. Então tá relembrando a honra dela. 

 

E a senhora acha que essa missa para a família enlutada, é uma forma de 

realmente perceber que aquela pessoa faleceu, que ela não vai voltar. A senhora 

acha que a família passa a encarar diferente depois da missa de 7º dia? 

Eu não sei, é um respeito, mas eu acho que o sentimento continua a mesma 

coisa. A missa é um respeito, mas o sentimento é a mesma coisa… Se faz sete dias, 

se faz um dia, um ano, é a mesma coisa. 

 

O que você acha que acontece com a pessoa depois que ela morre? 

Outro dia eu escutei um padre falando, mas eu não lembro pra mim… Ah, eu 

acho que ela se encontra com Deus, né? Eu não lembro o que que o padre falou, que 

eu vi na Rede Vida, mas eu penso, eu entendo, que ela se encontra com Deus, e que 

um dia, quando chegar a vez da gente, a gente vai encontrar com eles lá no céu. 

 

A senhora tem medo da morte? 



291 

 

 

Não. E por sinal, quem fala que não tem medo, eu não penso nisso… Eu até 

tenho uma amiga que só fala em morrer, mas eu falo: pra que falar tanto isso aí? Mas 

o Padre Campos, não sei se você lembra dele, ele falava que quem fala que não tem 

medo é a que tem medo. Mas eu não gosto de falar não. Acho que chegou àquela 

hora, a gente vai. Eu acho… Eu não tenho medo não. 

 

Mas na sua visão as pessoas ainda sentem muito receio de falar sobre a 

morte, têm esse receio de encarar a morte? 

Ah, tem. Não falo dessa minha amiga que só fala na morte, que vai morrer, que 

vai morrer… Então tem sim.  

 

Você considera que houve mudanças em relação ao enfrentamento da 

morte nos últimos 30 anos? Se sim, quais são as mudanças? 

Ah, sim, eu acho que o povo é mais frio agora. Tem bastante mudança sim. É 

a evolução dos tempos, né? Porque as coisas não estão evoluindo, não tá se 

modificando tudo? Então eu acho que é a evolução dos tempo… Não sei eu tô usando 

a expressão certa, mas que é isso daí. 

 

O que é diferente nessa postura das pessoas? 

Ah, eu acho que é o sentimento.  

 

Tem alguma história, alguma lembrança, que a senhora gostaria de 

contar? 

Não. Eu não tenho, porque os que faleceram aqui foi minha mãe e minha irmã; 

meu pai faleceu no hospital. Mas a gente fica nervosa, a gente fica… Com a morte da 

minha irmã, até hoje eu não entendo o que eu senti, até hoje… Eu demorei para, 

assim, se conformar, demorei e levei uns três anos até. Precisei fazer tratamento e 

tudo. Quando minha mãe morreu uma tinha apoio com a outra, depois eu fiquei 

sozinha, assim, sem ela. Tinha meu irmão, mas meu irmão tinha os filhos, tudo, então 

era diferente. Então eu acho que… Eu não tenho explicação. 

  



292 

 

 

Entrevista 12 — T. F. 
Nome: T. F. 
Idade: 82 anos. 
Entrevista concedia a Valéria Aparecida Rocha Torres. Abril de 2018. 

 

Na cidade, eu tinha um professor aqui que era tio do meu cunhado. Ele ainda 

falou pra mim: “Você chegando em Arealva, pegue o hotel da Dona Brasilina. Não 

pegue o outro, que é na praça. Dona Brasilina tá em frente ao cinema, então… Mas 

ela tinha um filho seminarista, já estava bem adiantado — tanto que eu acho que ele 

se ordenou uns dois anos depois que eu sai de lá —, a filha estava em um convento, 

queria ser freira lá no Paraná, e o terceiro filho que continuou ali, junto com eles. 

Também, de três ficar… 

 

Ser religioso… 

A mãe era religiosa que era uma coisa. No primeiro ano não tinha padre lá, 

vinha de outra cidade. A Diocese era Lins, quer dizer que era bem longe. Então não 

tinha muito acesso assim de padres. Aí eu não sei como é que foi, não sei se 

começamos a pedir. 

 

Em que ano foi isso, T. F.? 

Foi em 1954, que eu ingressei. Me formei em 53, em 54 já estava… Aqui em 

Pinhal eu não achei lugar pra marcar ponto, que você ganhava doze pontos por mês 

pra substituir, se elas faltassem… Se tivesse licença, qualquer coisa… Mas não tinha 

lugar, não tinha vaga. Aí eu falei… Estava voltando, fiz um teste, nós fomos a turma 

de Pinhal toda, fazia dois anos que não tinha esse curso, então foi uma turma pra São 

Paulo. Então quando eu estava voltando essa colega falou pra mim… Primeiro eu fui 

pra São Paulo, mas não tinha vaga. Aí eu voltei, fiquei aqui, e fui pro hotel da Dona 

Brasilina. Aí quando veio o padre, ele tomava as refeições junto conosco. Nós éramos 

sete mulheres, professoras, e um professor. O diretor estava na casa dele, e as duas 

substitutas era a esposa dele e a sobrinha. Eu sei que eu sei trabalhei três anos aí, 

durante dois anos eu fui bem assim, a minha era seis horas, eu levantava às 05h30, 

05h45, corria pra missa… No último ano, eu saia da missa, o padre pediu pra mim que 

precisava de alguém que desse o curso de Primeira Comunhão e estava nós todas 

jantando, porque a gente se reunia só no jantar — as outras iam tudo pra roça, era eu 

e a minha colega de quarto, que era a Ofélia. 



293 

 

 

 

Ofélia Jordão? 

Não, a Ofélia Peres. Irmã do Valdir Peres, que também eram muito católicos… 

Eu sei que a Ofélia ficou só um ano, ela já estava noiva, o marido já era médico lá em 

Andradas, então já não ficou mesmo. Ela ficou um ano e meio. Eu sei que nós… 

Ofereceu… “Ah, não, padre, eu não sei dar, eu não quero não, eu não quero”, e ele 

ficou firma olhando pra mim. Eu falei: “Bom, padre, eu nunca dei. Mas eu até gostaria 

de dar” e foi então: “Você vai, eu te dou alguns livros. Você nunca pegou nada?”, eu 

falei: “Nunca peguei nada”. Ele me deu um livrinho, não era nem livro, aquilo eram 

umas duas folhas de papel sulfite hoje, dobrada mais ou menos nesse tamanho, uns 

15 centímetros, e grampeada no meio, digitado ali, impresso ali. Quer dizer, falava de 

Deus, falava de Jesus, de Nossa Senhora, mas eram coisinhas mínimas, mínimas… 

Então, não podia dar pros alunos, então nós tínhamos que cada dia: “Quem é Deus?” 

“Deus é um espírito perfeitíssimo, eterno, criador do céu e da Terra” … Eterno e tinha 

mais alguma coisa… Bom, eu sei que acabei chegando no fim, fazendo a primeira 

comunhão, aí tinha festas também… A padroeira, eu sei não sei até hoje se… A 

padroeira era Santa Catarina… 

 

De Alreava? 

Da Paróquia de Alreava… E depois que o padre Carlos Maceiro foi embora e 

veio um holandês, tinha um olho azul de óculos, aquele olho lá no fundo, sabe, ele era 

uma cara de bravo, mas era uma belezinha também. Padre Carlos eu almoçava e 

jantava com ele, então todas as dúvidas que eu tinha eu tirava com ele. Tinha Santa 

Catarina, mas não tinha a roda atrás… Aí quando esse padre veio, ele se pôs… Padre 

só andava de batina naquele tempo também, aquele batinão preto… Aí tinha a turma: 

“Vira, vira a manga porque vem vindo o padre”. 

 

Ah, por que? 

Ele dá azar! Coitados… Eu sei que o padre Ladislaw a escada e atrás de Santa 

Catarina ele desenhou uma roda, aquela roda d’água. Mas não sei… porque tem a 

Santa Catarina de Siena, aí eu não sei qual das duas que é. Você se informa pra me 

contar. 

 



294 

 

 

Eu me informo e te conto… 

Porque eu sempre fiquei com aquilo, mas não sei… Acabou não dando… Não 

sei se era, eu sei que era Santa Catarina, a Nossa Senhora das Graças também… 

 

Ele era Assuncionista, não? 

Não, o outro também não… Era Diocesano, era de Lins. 

 

Ele veio sozinho, não veio com nenhuma ordem, não é? 

Não… No primeiro ano que nós… Eu cheguei em agosto, setembro… Nós 

tomamos posse dia 09 de setembro. E fiquei aquele resto de ano com o terceiro ano. 

Aí chegou no outro ano, eu peguei um primeiro ano, que tinha criança de toda idade. 

Em maio ainda veio o padre Alberto, esse estigmatino. Ele era de Ribeirão Preto, com 

sede também em Rio Claro. 

 

O catecismo era na aula? Você chegou a dar… Ou não, na igreja? 

Eu dava no salão de festas. Acabava a missa… Também era meia hora. Porque 

o padre praticamente só falava, nós respondíamos e acabou. Eu tinha o folheto da 

missa em latim. Tinha até há pouco, não sei, eu acho que dei pro meu afilhado no 

final. Mas eu sei que então esse padre missionário ele tava também, ele fez o tríduo 

para Nossa Senhora, ele era muito devoto de Nossa Senhora das Graças. E ele, por 

isso eu achei que Nossa Senhora das Graça talvez esteja a Santa Catarina, porque 

apareceu pra Santa Catarina de Labouré. E esse padre, então, tornou-se muito meu 

amigo. Eu escrevia muito pra ele, e ele me respondia, todas as cartas. Ele brigava 

comigo porque “tem um esgarrancho que não dá, eu demoro muito pra ler, vê se 

aprende a escrever a máquina”. Mas passou e eu acabei não escrevendo. 

Correspondemos assim durante uns dez anos, e ele me perguntava as coisas, o que 

eu achava de Carnaval, o que eu achava de baile, esse namoro como é que tava 

ficando. Ele queria saber pra poder pregar também, porque ele pregava retiro, e eu 

também me abria. Tanto que eu tenho uma carta aí que ele fala, nossa, ele me 

chamava de santa. “Ah, o senhor não sabe o pau oco que tá aqui”. Eu sei que eu e o 

Dito, professor, também ele era muito católico, nós dois ficamos incumbidos de 

arrecadar, mas ninguém dava nada, cidade pobrezinha. A gente mandava 

pouquíssimo dinheiro. Aí eu fiz voto, meu pai ficou doente, foi quando ele parou de 



295 

 

 

trabalhar. Aí eu fiz o voto pra ele de dar, que eu ia manter um seminarista desde o 

começo. Pedi pro padre Alberto arrumar Padre Alberto falou: “Tereza, não dá, não dá, 

não dá porque a gente não tem bola de cristal pra você começar e ir até o fim com 

ele. Você não tem condições, minha filha, de manter um jovem assim”. A maioria, a 

maioria não sei… 

 

Entrava pequeno, né? 

Eles entravam pequeno no ginásio. Eles faziam o ginásio, faziam o colegial, 

depois que ia pra Filosofia e Teologia. Então, ele me deu esse menino… Ele fez o 

ginásio, era muito bonitinho, me escrevia cartas também bem caprichadas, contava 

as coisas dele e tal, o ginásio ele também fez. Acho que ele chegou a fazer até o 

primeiro colegial, mas depois ele teve férias e não sei porque o seminário mandou, ou 

eles pediram licença, ele queria porque ele tava na dúvida, não sei como foi… Eu sei 

que ele foi pra terra dele, ele era lá de Minas, era bem pobrezinho, e acabou saindo. 

Então isso que o padre Alberto depois também explicou: eles vem, não é que eles tem 

vontade de ser padre, às vezes ficam, mas são pouquíssimos. A gente tem cinquenta 

estudantes, mas chega no quarto ano, já cai fora, chega no segundo, no ginásio, já 

vai embora, então eles se entusiasmam, mas depois não querem… 

 

Eles vinham pra estudar também, não é? E geralmente de famílias bem 

pobres. 

Era o que eles queriam. Dizem que até hoje. É que hoje está pegando mais na 

Filosofia, não sei, hoje não sei direito como é, mas lá na minha diocese, Campo Limpo, 

o bispo tinha o seminário pra eles, mas já entrava na Filosofia. 

 

Já era uma coisa mais avançada… 

Já era mais sério. Já sabia mais ou menos. Mas eu sei que sai daí eu fui pra 

São Paulo e aí fiquei uns tempos sem ter nada. Aí dei mais um ano de aula. Nesse 

ano eu promovi 36 anos, que eu tinha 68 anos na sala, você já pensou? 68… Eram 

fileiras de dois sentados, eu fiz duas fileiras de alunos bons que tinham condição de 

eu pegar e levar. E tinha oito que ficaram meio assim, mas estavam ali, até o fim, mas 

chegou no dia do exame, e uma fileira era que sentava de três. Ai eu pedi pro seu 

Nelson: agora no fim do ano tem uns da sessão B e da C que eu preciso pegar com 



296 

 

 

mais firmeza, mas o diretor não me deixou. Eu tava pagando pra uma menina ficar no 

recreio… 

 

Você pagava? 

Eu pagava, pagava pouquinho, né? Mas pra ela ir brincando com eles, tomando 

a tabuada, fazendo continha, e pedi uma lousa. O seu Nelson até falou que ia dar, 

mas ele resolveu: “Não vou deixar aluno ficar fora da classe. Você tem que ficar com 

todos os 68 aí”. “Mas são 40 pra mim ficar, eu posso ficar até uns 45, 50, agora 68, 

com uma fileira de 24 alunos que não faz nada? O que o senhor quer que eu faça?”. 

Tinha com problemas, era triste, mas… Agora uma coisa que desde o começo eu tive, 

e mais firme ainda no final, quando eu fui no bairro que eu morava: eu começava a 

aula sempre rezando. Ou eu fazia a oração “Vinde Espírito Santo”… Até hoje eu não 

sei rezar a oração “Vinde Espírito Santo”. Eu rezava assim, da minha cabeça, pra 

iluminar, pra eles aprenderem, pra eles ficarem quietinhos, porque eu tinha… Olha, 

era uma classe aqueles 44 eram maravilhosos, tinha alguns que ficavam meio, mas 

eram bons. Resultado: ele não me deixou, dos 8… Dia 30 de setembro eu tinha que 

matricular quatro, porque 36 era certeza que passava. Agora esses 8 eu ficava na 

dúvida. Tinha um que ele andava 10Km a cavalo pra vim pra aula, ele e o irmão. 

Lembro até hoje o nome: Jurandir era o irmão mais velho, treze anos, e Irineu, 

onze/doze anos. O cavalo chegava molhadinho, eles também, brancos até, de tanto 

que corriam pra chegar 07h20. Se não chegavam 07h20, voltava… Mas como é que 

pode voltar uma criança dessa, Deus meu? Mas eu era tão bobinha assim, primeira 

escola, e o diretor era amigo da gente, mas ao mesmo tempo era… Ele era o diretor, 

então ele fazia a coisa… Eu sei que quatro que eu matriculei, não passaram. E os 

outros passaram… 

 

Mas os outros 60… 

Não, só os quatro que eu tinha… Inclusive o Irineu eu coloquei… Mas no dia 

do exame também, eu que tinha que fazer o ditado e eram dez erros, mais o bendito 

botou uma bota até aqui no joelho, que faz aquele barulhão, era assoalho. Eu vou 

fazer o ditado, porque eu reclamei da professora que tava do primeiro ano, e passando 

pro segundo, e eu ia pegar o segundo. 

 



297 

 

 

E você ficando com um monte de aluno… 

Pois é, ele então falou… Também na prova, no exame, você tinha que fazer 

uma história, sabe aqueles quadrinho que punham de patinho… Então ele pôs lá, e 

tinha que fazer. Não podia repetir o nome, por exemplo… José está dando milho pro 

porquinho, Maria tá procurando ovo no galinheiro… Que era tudo no mesmo quadro… 

Tinha que ser ela, ou então a menina, tinha que saber… A criança tava com sete, oito 

anos, como é que, pra pegar isso? 

 

É difícil… 

Era! E a outra professora pagava, invés de escrever o José de novo, ela punha 

ele, entende? E o diretor ficou com raiva de mim, porque eu era de fora e estava dando 

palpite, porque eu não queria aquela classe. O que ele fez? Ele falou: “Me dá a lista 

dos 28 anos que foram reprovados”. Colocou tudo no ano seguinte comigo, no 

primeiro ano. E completou, que ele queria formar uma classe pra sobrinha dele, mas 

ele não conseguiu, aí não deixaram. Aí eu promovi 26 só, porque não tinha jeito. Aí 

entraram dois irmãos, mas um era doido completamente. Ele estava fazendo a lição, 

sentado na primeira carteira, ali na minha frente. Ele levantava e chegava na cara do 

outro, uuuhh… 

 

Sério, T.F.?!  

O outro aluno tava lá quietinho fazendo a lição, quando via aquele negócio em 

cima dele. E ele brincava, e ele andava pela sala inteira, sabe esses esquizofrênicos? 

E não fazia lição nenhuma. Esses dois entraram esse ano. Eu sei que tinha um de 

treze anos, Fernandes, esse também não valia nada, coitado. Não ia bem, atrasado. 

Eu sei que: “Não tem importância, seu Nelson. Esse ano eu já tô saindo, fica o senhor 

aí com o que o senhor quer, se vira, meu filho”. Aí eu fui pra uma outra escola, típica 

rural, mas lá já era uma escola agrícola, eu dava aula só para os funcionários, então 

tinha 25, 27 crianças, dava pra gente ensinar, ensinava a Ave Maria, ensinava… Até 

que a diretora não gostava muito que o filho dela tava lá, ela até chegou a tirar de 

mim, que ele era espertão, filho da diretora, e o pai também era funcionário alto na 

fazenda, e não tinha jeito. Aí um dia eu falei: “Não fala, Mário, o resultado da lição!”, e 

ele falou… “Fica quieto!!”, fui bruta… Ah, menina… “Não, porque você pegou o 

apagador e bateu na cabeça dele”. Eu falei: “Os alunos estão lá pra falar”. Bruta eu 



298 

 

 

fui, porque eu fiquei com raiva mesmo, eu estava avaliando os meninos e ele falou 

tudo na frente deles, como eu podia explicar pros outros que não sabiam? Mas ela foi 

pra cidade, tudo bem, não tem importância… Mas eu sei que daí eu fui pra São Paulo, 

tive escola, fui morar no Brás com uma outra tia, que ela era bem católica, era devota 

de Santo Antônio. Não consegui ter essa devoção com Santo Antônio como ela tinha. 

Ela fazia trezena, ela ia na missa, ela ia… Nossa… Ela fazia promessa pra Santo 

Antônio, pedia as coisas, alcançava, mas eu não sei… Com Santo Antônio não ia 

muito… Era Nossa Senhora… Aí eu tinha São Judas, Santa Rita de Cássia, tinha mais 

dois… Bom, agora não lembro. Eu sei que aí eu comecei a lecionar, mudei, peguei 

um lugar, Nossa Senhora, ruim, pobre, aqueles meio bandidos, bêbado… 

 

Aonde lá em São Paulo? 

Ponte Rasa. 

 

Que lugar fica? 

Era Zona Leste. 

 

Zona Leste até hoje…  

Ainda tem faculdade lá… 

Então, eu tomava o ônibus no Bairro das Pimentas. Eu sei que acabei não 

dando aula nem lá no Brás. Aí minha tia comprou casa no Belém e eu mudei pra lá, 

com ela também. Cheguei lá a primeira coisa que fui fazer foi ir na igreja. 

 

Que igreja é? 

São Carlos Borromeu. Ela não fica, não é do Belém, do Belém era bem longe 

pra nós. Eu tava na divisa do que hoje é a avenida grande que separa o Tatuapé do 

Belém… A mãe do Paulo Salim Maluf… 

 

Maria Farah Maluf, não é isso? Como é que ela chama… É Maria alguma 

coisa Maluf… 

É essa daí! Só que foi feita depois. Ali é um córreguinho fedido, feito não sei o 

que, mas a minha tia morava lá em cima. Aí no primeiro ano que eu estava aí, que eu 

fui no comecinho, em fevereiro, eu não tinha namorado, não tinha nada. Quando foi 



299 

 

 

em junho conheci meu marido. Foi no ano de 58, que a seleção brasileira ganhou. Aí 

nós desencontramos, porque eu descia do meu ônibus, ele descia do ônibus dele, 

ninguém queria ficar esperando. Nós íamos encontrar lá no Largo Paysandu, que é o 

ponto final do meu ônibus, mas cheguei lá, eu atrasei porque eu não tinha… pagava 

uns troquinhos de dinheiro, e eu estava com cinco mil réis na bolsa, não preveni de 

dia, e acabei ficando sem, perdendo a hora. E aí eu acabei indo então lá na igreja de 

São Carlos. Eles eram agostinianos. Muito, muito bons. Tinha um padre Valentim, me 

recebeu… Eu fui no Brás, a igreja estava cheinha de crianças, ela tava dividindo as 

crianças em classe. Ela subiu numa mesa e de lá: “Fulano, vai pra lá; Fulano…”. Aí 

eu esperei terminar tudo, falei com ela: “A senhora precisa de catequista?”, porque eu 

gostei de ser catequista. “A senhora quer catequista?” “Não, eu já tô com o quadro 

cheio. Muito obrigada, eu não quero não”. Aí eu cheguei lá, o padre Valentin: “Olha, 

ótimo, maravilhoso, tem sempre uma classe a mais pra gente pegar e dar, preciso de 

catequista”. Aí já me… “Ainda não comecei. Não vamos começar…”, acho que o 

Carnaval era meio ali no começo, não tinha começado as aulas e tal, eu sei que peguei 

catequese lá, dei um tanto. 

 

E o material? Aí já tinha material? 

Não, não tinha. Tinha uns livrinhos, agostinianos já era melhor, né? Aí já… Eles 

forneciam, a igreja fornecia. 

 

O material? 

Mas, aí logo fiquei grávida, aí o Padre Valentina, quando já estava de uns seis 

meses, que o Júnior ia nascer, eu dei catequese naquele ano de 58… Eu sei que eu 

dei catequese aquele ano com uma classe, não era muito grande não, tinha uns 20 

alunos. E eu morava, descia um quarteirão, andava mais três, chegava na minha casa. 

Então eram três quarteirões, mas era enorme. E ali em frente assim tinha uma fábrica, 

o Lino trabalhava em farmácia, porque ele precisava trabalhar meio período para 

terminar o ginásio, então ele não tinha tempo pra nada, né? Eu sei que nós casamos 

em dezembro, aí ele passou a ser vendedor, que ele queria estudar de noite. Aí 

pegava aquelas maletonas, que aquele tempo distribuía remédio, e aí chegou um ano 

depois o laboratório falou: “Nós vamos fazer um acerto aqui e nós queremos que você 

trabalhe o dia todo. Vão visitar médicos a noite, então você não pode estudar”. O Lino 



300 

 

 

pegou a bolsa: “Então tá aqui, eu já não quero nem saber o resto. Eu não me interesso, 

porque eu quero estudar”. Isso era o primeiro ano, o Júnior tava pra nascer. Aí ele 

falou: “Desempregado, Têra? Você sozinha…”. Um salário ia pra pagar o aluguel, 

água, luz, acabou… Eu ganhava seis mil e ele ganhava seis mil, o aluguel 5500, a luz 

também já era meia… Eu sei que era… Aí não sei se era Cruzeiro ou Cruzado, que 

aquilo mudava… 

 

Vai saber, não? Porque a gente nem lembra mais, não é Têra? 

Eu sei que o Júnior nasceu em fevereiro e em julho em fiquei aqui em Pinhal e 

a água daqui, eu não pus água filtrada, porque o pediatra dele mandou fazer a 

sopinha, bater no liquidificador e colocar a verdura crua. Eu lavei o agrião, pus o 

agrião… Ele recomendou a verdura que era para colocar… E ele me pega uma piuria. 

Mas o pediatra dele mandou fazer exame de urina, primeira coisa que ele 

mandou fazer. Mas não, o Lino falou: “Ah, eles vão enfiar a sonda nele… Ah, não, não 

vai fazer exame de urina coisa nenhuma. Não precisa, porque não precisa”. E não fez! 

E antes do Júnior nascer, no mês de janeiro mesmo, ele tava chegando da firma, do 

laboratório, uma firma aqui, por que que eu não vou entrar tentar aqui? E entrou lá, 

era santista, entrou, perguntou para o porteiro: “Você não sabe se tem vaga para aí 

pra fábrica, qualquer coisa”. E ele falou: “Ih, bem, preencheu essa semana, que até 

puseram no jornal pedindo, porque teve um acidente no laboratório e morreu até um 

rapaz e dois, três, ficaram ferido, então eles estão de licença médica e tava 

precisando, então vieram para o laboratório”. Ele falou: “E é isso mesmo que eu tô 

querendo, que eu já prestei exame já entrei na escola de química…” Como é que era? 

Não era pra ser Químico… 

 

Colégio técnico? 

Colégio técnico, isso! Mas não tem importância. Ele falou: “Vai lá, fala com seu 

Manoel, vamos ver, quem sabe ele pega você”. Aí foi, chegou no laboratório, no 

caminho ele já foi… Porque o Lino também era mais religioso, ele era mariano, solteiro 

quando ele morava em Barueri, mas depois também sozinho, não tinha tempo nem 

de fazer nada. Eu sei que o chefe de lá, gerente de lá, mandou ele para a cidade, na 

Rua Boa Vista, que era a sede. Mandou uma carta para ele, que ele gostou do jeito 

do Lino, e pra ele ver, pra ele analisar, que ele tá na escola de química, patati patatá. 



301 

 

 

Aí chegou o gerente, o gerentão, fez pergunta, fez, fez, fez… O que ele tinha feito, 

como é que ele fez o ginásio, ele foi pra São Paulo e só fez o primário, foi pra São 

Paulo pra estudar, mas como o serviço era meio período também não dava muito, 

então ele foi fazer Madureza. Que estudava em casa, o curso não era caro, dava pra 

ir levando. Isso ele já tinha 20 anos. Eu sei que ele fez um ano de Madureza, passou 

em quatro ou cinco matérias e tinha que ir pro Paraná, tinha que ir… “Ah, eu não quero 

isso. Eu não aprendi nada dessas coisas aí ainda, que curso eu vou fazer? Eu vou 

fazer de ano em ano”. Entrou no primeiro ano e foi fazendo o ginásio no primeiro ano. 

De ano em ano. Quando nós casamos, em dezembro, tanto que foi dia 30 de 

dezembro porque ele teve que prestar a prova até 22 de dezembro. Na quarta série. 

Acho que ele tinha ficado de segundo exame, tinha que fazer exame oral, e aí que 

então marcamos para o dia 30, porque como é que ia ser? Aí eu sei que o gerente de 

lá escutou toda a história dele: “Tá admitido!”. 

 

Ah, que bom! 

Aí foi, beleza, chegou em casa… “Arrumei serviço, e aqui ainda, não vou nem 

tomar condução. Só vou para escola”, aquela alegria, né? Bom, aí se formou, ficou no 

laboratório, como ele tava fazendo química… A chefe dele era uma peruana química 

e não queria que ele saísse de jeito nenhum, mas ele ficou mais meio ano, mas aí nós 

estávamos procurando casa. E vamos, procura de cá, procura de lá, só que eu não 

queria, porque eu morava num sobrado, quando eu casei peguei uma casa vizinha ali, 

mas era sobrado. Ah, menina, aquele negócio de subir e descer escada com criança, 

e banheiro era embaixo, “Nossa Senhora, eu não quero sobrado. Não quero nunca 

mais morar em sobrado!” e aí falei para o meu cunhado, irmão do Lino, que tinha 

farmácia: “Você não sabe que lugar que tem casa plana, porque eu ando aqui pela 

Lapa, Perdizes, por aqui tudo é sobrado e eu não quero”. Aí ele: “Ah, por aqui eu não 

sei não, viu? Vocês querem mesmo?”. O Lino falou: “Eu queria até que tivesse jardim 

e horta, e terreno pra hora”. “Ah, então você pega o ônibus de Cotia, aqui no largo de 

Pinheiros, você pega o ônibus que vai para Cotia e desce no Km 11. Você atravessa 

a estrada e anda por ali, você vê se acha casa ali”. Menina, nós ficamos encantados. 

Era um jardim, todas as casas… Era um bairro novo, inclusive esse meu diretor, lá do 

comecinho, seu Nelson, ele levou para nós, porque o governo mandou para todas as 

escolas, quem queria se alistar porque eles estavam fazendo essa oferta. Ele 



302 

 

 

construiu as casas, tava construindo, que era Jardim Leonor e Jardim Adhemar. Ele 

tava construindo casas e a gente entrava na fila, mas aí o seu Nelson falou: “Olha, 

gente, tem um loteamento lá perto de Cotia” — pra Cotia faltava 20km ainda — “É 

zona rural, não tem água, não tem esgoto, não tem nada, tá começando o bairro 

agora, o governo tá oferecendo pra quem quer comprar, ele vai fazer em prestações 

baixinha, porque ele reconhece os funcionários estão ganhando pouco, então vai 

oferecer isso”. Aí: “Ninguém vai, né?” 

Eu falei, minha mãe não quer que eu vá pra São Paulo, ficava com medo, eu 

sei que… Bom, o Lino ficou feliz, começou a trabalhar, aí essa firma muda lá pro lado 

do Jaguaré, lá no Jaguaré mesmo. Tava abrindo a firma lá, aí vai ele todo dia, seis 

horas da manhã. Na Praça da Sé tinha o ônibus da firma, aí ele tomava de nós pra lá 

e lá tomava e ia direto. Não levava marmita, eles iam almoçar em algum restaurantinho 

por lá, não tinha restaurante nem na firma, que tava tudo, tijolo, bem no começo 

memso, mas já tava mudando, laboratório principalmente. Aí o Lino saia de lá às cinco 

horas, passava na Praça Marechal, tomava um lanche e ia para a escola, aí que ele 

ia estudar um pouquinho. Tinha dia que ele tava com sono, que ele precisava andar, 

ele pegava o ônibus na Praça da Sé e passava o nosso ponto e ia até o ponto final. 

Depois voltava… Teve um dia que ele foi até no Largo da Concordia, de volta. 

Aí que o rapaz, o cobrador, falou pra ele: “Você não vai descer?”, que ele conhecia, 

“Porque você não falou pra mim lá na santista, pra descer?”. Ele falou: “Ah, desculpa, 

é que eu também tava aqui meio cochilando”. “Mas você tinha que ir até o ponto final, 

então…”. Aí ele veio em pé. O ônibus vazio e ele em pé. Aí entrou uma senhora: “Oh, 

moço, você tá em pé por que? Senta, dá até pra você deitar”. Aí ele falou: “Mas eu já 

fui, já voltei, fui, agora eu tenho que descer no ponto certo”. Chegava em casa meia 

noite. E nessa época, que o Júnior tava doente, ele trabalhava aí ainda. E aí, bom, 

nós mudamos para lá e eu já mudei em dezembro, já gostamos dali, já compramos a 

casa em dezembro, ficamos devendo… O governo dava 3000, 2800… 2500 era pra 

comprar a casa e 300 pra fazer escritura. Lá fomos nós, compramos de 5500, era o 

único… Tinha outras de 9000, caras, mas aí não dava. Eu sei que fui lecionar em 

Osasco, aquele sacrifício, Nossa Senhora! Descer e subir aquele morrão, descia, 

continuava os morros, mas quando eu tava no Belém ainda, o Júnior com seis meses, 

o padre Valentin me viu… Eu prometi pra Jesus: “Jesus, cura meu filho, eu venho 

comungar três dias seguidos, mas cura o Júnior, não deixa, não deixa ele morrer”. Aí 



303 

 

 

fui, comunguei, e já, quando saia da comunhão, já ficava lá no fundo da porta. Aí já 

tava melhorzinho, já não mais tanto, ainda era… O padre voltado… Porque depois de 

62… 

 

O Concílio Vaticano II é de 66… 

Não, 60. Começou em 60, foi até 65… 

 

65, é… 

Já tinha virado 64… Porque eu sei que o padre me viu, sai correndo, e eu 

atravessava a rua e saia na corrida. No segundo dia, ele viu de novo… No terceiro 

dia, ele me viu sair… Ah, uma hora depois… porque eu tinha que chegar em casa, 

pra ficar com o Júnior, que a empregada ia chegar às 8 horas, pra ficar com o Junior, 

porque o Lino estava às para 7… Então comungava, tudo correndo, e o padre falava 

um pouco na missa, já tinha um pouco de canto, que tinha o padre Otávio no couro, 

tocava um órgão, tinha uma voz maravilhosa. Eu sei dizer pra você que Padre 

Valentim bateu em casa: “Que que aconteceu com você aí?” 

Aí eu falei: “Ah, padre, eu fiz voto, o Júnior tá com febre e não sabe o que que 

é, 40 graus, 39, tá um horror…”. “Mas você já fez tudo os exame?”. E esquecemos do 

bendito exame de urina. Coitado do doutor Henrique que levou. Aí eu sei que passou, 

eu pus a relíquia… O Padre Alberto, aquele que eu correspondia, ele me deu uma 

meia dúzia de relíquia de Santa Teresinha, que ele tava num lugar que tava o Frei 

fazendo… Ele mandou tudo lá pra mim: “Você distribui conforme você quer”. Aí eu 

segurei, deu pra Mariinha, dei uma pra Niva, eu sei que distribuía segurando. Aí eu 

pus embaixo do travesseiro do Júnior, mas eu tinha ela embrulhada num papelzinho, 

pra não estragar, porque só tinha aquele papelão e uma reliquiazinha lá. E guardei 

uma que tenho até hoje, depois eu mostro pra você, era um envelopinho assim, meio 

de couro, e dentro tinha uma relíquia maior, já era uma coisa melhor. Ainda ele falou 

pra mim: “Essa você segura para você”. E aí eu pus embaixo do travesseiro, não sei, 

sumiu, aquela simplesinha. Olhei pela casa toda, peguei a empregada, era um 

sábado, falei: “Fica comigo que eu quero fazer uma vistoria aqui no quarto”. Olhamos, 

mas não consegui encontrar. 

 

E o Júnior melhorou? 



304 

 

 

Passou! Aí nós fomos, meu cunhado pegou o Júnior, levou numa médica dos 

filhos dele e ela mandou fazer… 

Mandou fazer uma porção de exames. Aí ficou vinte dias sem nada, ele já 

sarou. Depois que passaram esses vinte dias, aí minha tia que morava ali perto, que 

morei com ela, ela falou: “Mas você não vai fazer exame, pra ver o que foi?”. Eu falei: 

“Ah, ele sarou, graças a Deus recebi uma benção e vamos esperar”. Quando voltou, 

era 40, 41, aquele febrão que ele tinha, e eu não tinha direito a tirar licença e eu tava 

assim, naquele desespero. Mas eu sei que aí que o padre Valentin foi lá e aí que ele 

rezou, que ele… Não, tô errada… Aí aquele outro doutor mandou fazer uma 

transfusão: “Essa criança está morrendo!”, já assim, ele nem examinou, nem olhou, 

não viu nada, já mandou fazer uma transfusão de sangue. Nossa Senhora, mas o 

Júnior chorava, esguelhava, não achava veia em lugar nenhum . Falei pro Valter: “Faz 

você, você é craque na veia”. “Eu não vou fazer de jeito nenhum!”. E vem enfermeiro, 

e vem outro, e vai… Olha que foi um perereco… Conseguiu fazendo uma veia… “Ele 

aqui tem duas veias que não aparece mais hoje, mas conseguiu pegar a veia daqui e 

aplicou. E eu em oração: “Nossa Senhora, me ajuda porque era…” — bom, dos quatro 

santos lá Nossa Senhora estava no meio; não tinha essa ou aquela. Eu falava: “Minha 

Virgem Mãe… É qualquer nome, é aquele não que você quiser”, e isso eu falo até 

hoje, “Me ajuda a resolver!”. Mas eu sei que aí saímos daí, nós fomos o médico dele 

mesmo mandou pro doutor que foi professor dele na faculdade. Ainda ele falou: “Por 

que que o Henrique não mandou fazer exames?”. Aí o exame ficou pronto, ele viu que 

era piuria. “Mas o Henrique não mandou fazer esse exame de urina?”. E falei: “Óh, 

doutor…”. Contei para ele, o Lino estava trabalhando, depois que eu falei que eu 

contei ele ficou danado. “Ué, eu tinha que falar, né?”. Mas graças a Deus então não 

deu, não deu choque, não deu nada. Que o médico lá também falou: “Nem vou dá 

nada, né? Pra que que dar vitamina? A senhora deixou de perder o filho, porque eu já 

vi criança morrer por causa de transfusão, então o Henrique não da transfusão, ele 

não receita”. Aí eu fui perguntei, porque você não receitou a transfusão, doutor 

Henrique. “Porque eu perdi duas crianças, jurei que nunca mais na vida…”. Então foi 

nesse dia que o padre Valentim foi, porque eu tava desesperada, né? 

 

Lógico… 



305 

 

 

Bom, passou essa época, 63, eu escolhi Osasco, saí lá do Jardim Penha, 

depois aquele lá ainda… Um grupo dividiu em dois, que criou o grupo novo. Aí eu 

descia, eram duas montanhas: aqui passava o ônibus e lá tá a escola. Então lá 

embaixo tinha uns 500 metros ou mais, morro igual a Jorge Tibiriçá. 

 

E a escola era lá embaixo? 

A escola era lá em cima. Eu tinha que descer e subir, gorda do Júnior, seis 

meses ou sete, depois eu peguei dezembro e janeiro, fevereiro também eu já entrei 

em licença. Mas eu sei que, olha, era de segunda a sábado a aula. Mas tudo bem… 

Aí 63 compramos a casa, tudo feliz, vamos agora… Chega no fim do ano, o Lino 

deixou de ser do laboratório e foi pra três horários, que trabalhava mesmo três 

períodos. Mas ele ganhava 80 mil nessa época, no laboratório, e foi pra 150. Nossa 

Senhora, aquilo foi maravilhoso. Quando chega o meu holerite também, eu acho que 

era o Montouro o governador, eu ganhava 41, passei a ganhar 82. 

Foi 100%. O governo do Estado. Olha, mas isso foi maravilhoso mesmo, viu? 

Aí voltei, logo já engravidei da Miriam, que é 20 meses de diferença, aí: “Não, eu não 

tô precisando de catequista, pode ficar sossegada, cuida dos seus filhos, vamos ficar 

aí”. Aí tava em construção, construção pro tijolo, pras coisas, aí nós pegamos também 

pra ajudar. Aí mudamos, “Não, eu vou continuar a ajudar o senhor na construção, não 

vou parar não”. Quando foi um belo dia ele me aparece lá na minha casa, que eu 

deixei o endereço, deixei… “Vai lá qualquer dia”. “Eu vou, vou lá visitar vocês”. E tudo 

de ônibus, ele não andava de carro, ele percorria o bairro inteirinho. 

 

De ônibus? 

Não, o bairro era a pé. Mas ele ficou encarregado das cobranças, ele ia de casa 

em casa, fazia uma visita, tomava um cafezinho com a gente, conversava, ficava 

sabendo da família, como é que tava, como é que não tava. Olha, eu sei que era 

maravilhoso, viu? E aí ele apareceu lá em casa: “Já liquidei esse talão seu, que 

chegou um novo, ele já pagou tudo”. Que dava o talão por dois anos. “Encerrou, você 

não está devendo nada, você eu já fui ver a sua paróquia aí, é pequenininha, deve ter 

muita reforma, deve ter muita coisa, você vai ficar por aí”. 

 

E que paróquia que era, a que você morou? 



306 

 

 

São Lucas. 

 

Aí você foi ser catequista lá também ou não? 

Aí mudei de Osasco no outro ano, fui para Vila Sônia dar aula. De casa lá, de 

carro dava cinco minutos, que tinha um farol, mas era só isso. Mas eu tinha que tomar 

um ônibus que pegava um quarteirão pra baixo, uma subidona também, e ia até na 

metade do caminho, chegava na Francisco Morato, pegava outro ônibus pra voltar, 

passava em frente da minha casa quase, só que lá em cima, e ia para a escola, descia 

já dois pontos. Três pontos que tinha… Aí eu falava: “Ah, meu Deus do céu”. Ai o Lino, 

no dia que ele tava entrando às três horas ele me levava, mas já não ia buscar, e no 

dia que ele também tava de noite também dava pra ele. Aí começamos a reformar a 

casa, porque tinha um barranco atrás, olha que esse homem trabalhou… Por isso o 

Júnior não queria vender: “O que vocês trabalharam lá não tem jeito, não devia 

vender”. Eu falei: “Ah, mas fazer o que? Ninguém pode comprar e nós estamos 

precisando de dinheiro, então…”. Mas aí passou, ele conseguiu ainda entrar na 

faculdade, mas ia ser só químico para dar aula. “Não, eu quero químico, não interessa 

porque lá tem cargo. E eu quero ficar, talvez eu faça outra faculdade”. Nós mudamos 

só em 65, compramos a casa em 63 e 65… Olha que foi feita promessa também, viu? 

“Oh, minha Nossa Senhora que não saía de jeito nenhum”. Passamos escritura dia 30 

de Junho… “Dia 31 de Julho o senhor tá com a chave na mão, pode ficar sossegado”. 

Chegou um dia lá, antes de vencer esse prazo, a minha vizinha de baixo ainda falou: 

“Eu quero ver quem vai me tirar daqui! Eu não vou sair daqui da casa coisa nenhuma!”. 

Ele era laranja dos Oficiais de Justiça e ia entregar as coisas, e não entregava nada 

pra ele. Acho que você conheceu… Como é que era o nome dela… Maria Luiza 

Zibordi. Maria Lúcia… 

 

Acho que não… Daqui de Pinhal? 

Daqui de Pinhal. Era mais ou menos… Casou com um advogado lá de São 

Paulo, Adão. 

 

Acho que não… 

E o Adão trabalhava no fórum. Então o meu juiz, que estava tirando ele da casa, 

ele foi de férias para Belo Horizonte, meu caso ficou lá. O Adão entrou na sala dele, 



307 

 

 

que tava tudo lá dentro, o Adão entrou lá, olhou como é que tava, não tinha mexido 

nada, nada, nada, nada… Já fazia um ano e meio que nós estávamos… O Lino ia lá 

pro Jaguaré, voltava… Eu a mesma coisa… Eu sei que em outubro, dia cinco de 

outubro, que nós mudamos pra nossa casa. Olha, menina, chegamos lá e uma 

semana, quinze dias antes que pegou a chave, um purgueiro… Tudo preto! Aí, bom, 

o padre Alberto foi também me visitar, porque ele me deu outros seminaristas. 

 

Você conseguiu mantendo os seminaristas? 

Continuei mantendo, mas não dava muito dinheiro não. Ele me mandava a 

conta, era de conserto de sapato, era de livro, era lápis, dava dez, quinze reais por 

mês. Ah, vai dormir. Eu falei: “Oh, padre Alberto, não tô ajudando”. Ele falou: “Não, 

você também tá precisando, não posso tirar de você. Se você fosse uma fazendeira, 

tivesse dinheiro, tudo bem, mas não tem, ainda comprou casa agora, de jeito nenhum! 

A promessa tá suspensa, não precisa de nada!”. Então tá bom… Mas daí também 

pararam as cartas, vieram ainda algumas mas foi rareando, e ele também… Aí ele 

ficou bispo lá em Caeteté, na Bahia. Aí ele me convidou para ir: “Eu gostaria muito 

que você viesse”. Eu falei: “Ih, padre, mas tá numa situação meia dura agora, viu? 

Agora nós estamos com a casa aí, não vou ter daqui eito”. Mas aí ele veio, mesmo 

como o Bispo, ele veio me visitar. Eu sei que, bom… aí ali já tava quase no bairro. Na 

Vila Sônia eu dava catequese mais assim, não era catequese, catequese, eu escrevia, 

começava, naquele tempo você tinha que fazer… O caderno era uma brochura, você 

tinha que fazer o cabeçalho: Grupo Escolar. 

O nome, “hoje está nublado”, aí eu aproveitava: “Bom dia…”. Eu aproveitava e 

colocava: “Senhor, dai-nos hoje o seu Santo Espírito para que aprendamos. Senhor, 

hoje estou necessitando de…”. Cada dia eu punha. Aí eu explicava. 

 

A escola não falava nada? A escola deixava? 

O Seu João era um amor, o diretor. Aí tinha quinze classes, né, que cabia 45 

alunos em cada uma. Porque era a periferia toda, Nossa Senhora. Não tinha escola. 

Mas aí, não sei se foi o mesmo bendito que me aumentou, não, não foi… É, talvez eu 

até tenha sido. Eu sei que criou outras escolas, então do Ana Rosa eu fiquei na bica 

pra cair. Eu era uma das últimas a ter chegado lá, mas era por conta de ponto. Eu sei 

que eu fiquei e a turma ficava louca de raiva comigo, viu? Porque elas foram pra 



308 

 

 

periferia, porque tinham dois, três grupos por ali. Eu sei que eu fiquei, aí o seu João… 

A delegacia falou: “A Teresa precisa ir embora daí. Lá no Marissol está precisando”, 

que era outra escola da periferia. Aí o seu João, “Se eu construir uma casinha de pau 

a pique pra você, você dá aula lá?”. Eu falei: “Eu dou, pode arrumar. Não saio daqui 

não”. Aí numa semana a sala estava pronta. Escurinha, que seria a casa do zelador 

da escola, que ele precisava fazer… No final acabou derrubando, acho que nem fez. 

Mas aí, bom, fiquei ali. No ano seguinte, a Delegacia: “Ou a senhora vai para o 

Querilos”, que era a escola que eu queria ir, dois quarteirões de casa, “Ou a senhora 

vai pro Educandário, que você tá do lado da da Raposo…”. Lá fui eu pro Querilos. 

Chego lá, já tava construindo escola ali por perto. “É já que eu vou pra lá, essa vez eu 

não escapo”. Mas, Valéria, aí eu fiquei outra vez na pindaíba. Então, a diretora 

procurou, procurou… A delegada mandou falar que se tivesse 25 alunos, eu podia 

ficar. Ela procurou nas outras classes que ficaram, mas cada classe precisava ficar 

com 35 alunos. E cadê os 25? 

 

Não dava… 

Aí ela tinha 13 e me deu o prazo de 15 dias. E eu lá, né? No último dia eu falei: 

“Não tem jeito”. A diretora também: “Ah, Tereza”, eu sinto muito”. Eu era esperta pra 

quermesse, eu fazia festa junina sozinha, praticamente carregava tudo, eu que 

recolhia prenda, eu fazia a Miss Caipirinha. Olha, era… Aí chega, eu tô saindo embora 

já, meio triste, “Oh, minha Nossa Senhora, dessa vez não deu, né? Seja feita a sua 

vontade, fazer o quê?”. Tô descendo, era a diretoria, as classe ficava tudo em cima, 

tô descendo, uma escadinha… Tô descendo e escuto aquele barulho de criança 

chegando. Eu até voltei, parei lá no topo da escada, vi aquela criançada assim, Jesus! 

Doze crianças chegando pra se matricular. 

Primeiro e segundo ano. Eu falei: “Que vocês vieram fazer?”. “Ah, nós viemos 

ver se tem vaga pra nós tudo… Nós somos em doze!”. 

Não, e olha mais: dez crianças eram de Piracicaba. Eram dois irmãos, não sei 

se era casado com duas irmãs, não sei como era lá… Eu sei que eram dois casais e 

os dois se separaram e ninguém queria os filhos. Era cinco de um e cinco do outro. Aí 

foi morar com avó, em Carapicuíba. A vó não tinha lugar em casa, que ela morava em 

um cubículo com dois filhos, que eram os outros dois que faltavam. Aí não sei quem 

lá avisa amigo, falou que lá no Caxingui, que era um bairro em frente a minha escola, 



309 

 

 

tinha lugar pra ela, tinha uma casa que até que dava para todas as crianças, e ainda 

tinha quintalzinho. Veio o casal de velho, os dois filhos e mais os dez netos. Mas 

aquele dia eu falei: “Mas minha Nossa Senhora, pelo amor de Deus! Acho que eu não 

fiz tanto pra merecer tudo isso”. Mas voltei lá, falei pra diretora: “Já tô aqui. Pode a 

matrícula dos 25”. “Como você conseguiu?” “Chegaram aqui, oh!”. 

 

Milagre, né?! 

Esse foi um milagre! 

 

Posso só te fazer uma pergunta: você está falando de Nossa Senhora. Só 

me corrige, se eu estou errada. Quando eu converso com você, só pra gente 

voltar um pouquinho na questão da religião, eu percebi isso duas vezes em 

conversar com você: agora que você tá contando pra mim, apesar de você estar 

contando coisa da sua vida pessoal, o tempo todo Deus está presente, o tempo 

todo não é?  

Jesus está presente e Nossa Senhora. Então assim, dois momentos, até 

para finalizarmos, em dois momentos: nesses momentos que você fala que 

mudanças importantes da sua vida. Em casa, na profissão, na doença do Júnior, 

que foi um momento marcante na presença de Deus. No dia em que te liguei 

para dar meus pêsames pela morte de seu esposo, você me disse com muito 

convicção: “Olha, Valéria, tá tudo bem. O Lino tá no céu com Nossa Senhora”. 

Eu lembro das suas palavras direitinho: “Ele tá no céu com Nossa Senhora, que 

ele era tão devoto. Ele era devoto do Pai Eterno nesses últimos tempos, que ele 

rezava o terço”. Você falou com uma tranquilidade, com uma convicção, eu só 

não vi o brilho no olho porque a gente tava por telefone. Então eu queria que 

você falasse um pouco disso para mim, T.F. , porque isso é tão importante.  

É uma confiança! Não sei, você vai adquirindo conforme… Porque eu sempre 

coloquei: “Eu peço, mas meu Jesus, seja feita a Tua santa vontade”. Voltando, eu vou 

contar mais uma.  

 

Sim, pode falar. 

O Júnior, está fazendo uns sete ou oito anos, ele não sente dor, mas eu fiz 

feijoada e você conhece lá, vizinho… Eu falei: “Chama o Júnior lá que tá pronto, vamos 



310 

 

 

comer porque eu quero descansar”. E ele veio falar pra mim que não ia almoçar 

porque não estava se sentindo bem. “O que? Você rejeitar uma feijoada?”. Ele falou: 

“Eu tô com negócio ruim na barriga”. Ele é meio barrigudo, mas… “Tô com um negócio 

ruim na barriga, não é dor… Não sei que que eu tô sentindo”. Eu falei: “Isis, pode 

pegar o carro, levar o seu pai pro hospital, porque ele não sente dor. Pode ser aí 

alguma coisa”. A Isis pegou e foi. O médico não tava atendendo ainda, mas deixou de 

repouso um pouco pra ver, deu algum remédio pra ver se passava, se era gases, isso 

e aquilo. Mas chegou nove horas, aí ele fez, acho que o ultrassom, não sei se tinha 

outro exame mais alto, e deu que era apendicite, mas não quiseram operar aquele dia 

porque não tava assim, não tinha febre, não tinha nada, então deixou pro dia seguinte. 

Às sete horas da manhã, entrou uma equipe que eles não estavam com vontade de 

colocar ele pra equipe. A equipe que tava tratando dele já entrava às duas horas. 

Então marcou já pras duas horas. Quando o médico abriu, o coração estava 

“soporado.” 

A Isis tava assistindo a operação, que já tava fazendo residência. Aí o médico 

quase que desmaiou.  “Nossa Senhora, que burrada, meu Deus do céu. Por que eu 

não operei ele ontem?”. Vai ver que tava meio que querendo ir descansar, querendo… 

E bom, aí foi, limpou, fez, o Júnior foi pra UTI. A Isis falou pra mim: “Vó, eu vou levar 

você em casa, porque deu um probleminha ele precisa ficar na UTI”. Eu já não sou 

boba, né? Já desconfiei, falei: “Será que aconteceu alguma coisa?”. Ainda perguntei: 

“Aconteceu nada, Isis? Estourou uma veia, supurou?” “Não, não, tá tudo bem. Mas o 

médico quer que ele fique na UTI. Hoje de noite a senhora não volta não, porque só 

tem duas visitas. Minha mãe só vai poder entrar de noite e o Neto, então melhor você 

não ir”. No dia seguinte de manhã também eu não devia ir porque tinha um amigo 

dele, o Cláudio e a Fernanda, que queriam vê-lo. Então era bom não ir Eu sei que fui 

visitá-lo na terça-feira de manhã e ainda tava com todos os aparelhos lá, mas já tava 

quase que fora de perigo. Aí na segunda-feira, os dois passaram lá em casa para 

pegar produto. A Fernanda e o Cláudio. Eles são espíritas. Eu nem sabia direito, mas 

conversando assim: “Oh, dona Teresa, a senhora não quer que eu leve a senhora… 

Eu conheço uma senhora que faz uma benção e a pessoa sara, fica bom”. Eu falei: 

“Olha, Fernanda, eu gosto muito de vocês, mas sem ser o meu Jesus não tem, porque 

a benzedeira vai pedir pra Jesus, e eu a mãe dele, já tô pedindo para Jesus já faz dois 

dias, então não tem, minha filha…”. “Mas vamos, assim é mais uma bênção”. “Não, 



311 

 

 

não preciso. Eu creio em meu Jesus, em Nossa Senhora que é Medianeira, que ela 

vai interceder por ele e seja o que Deus quiser. Deus me deu todo esse tempo, foi 

uma alegria tê-lo comigo, mas se caso ele falecer, o que que eu posso fazer?. Deus 

quis ele de volta, ele me deu, ele tá querendo levar, seja feita a vontade dele”. “Mas 

você é fria, não sei o que…”. 

Então, eu falei não. Passou. A mesma coisa aconteceu com o Lino aqui, agora. 

Eu fui no hospital no sábado, o Júnior também estava, a Miriam… Não, a Miriam não, 

a Miriam estava descansando. E conversamos, ele tá meio dizendo assim chateado. 

Eu falei: “Eh, velho, afirma o pé aí, que negócio é esse?”. Ele tinha entrado, o padre 

tinha vindo na quarta-feira, na quinta ele colocou o dreno novamente no pulmão… 

Não, já fazia quinze dias que ele tava com dreno e eu nem vi, porque a Marlene que 

dava banho e… Aí na quarta-feira, última, que o padre ia sair de retiro na segunda-

feira, então ele falou: “Eu em São João não vou”. Então eu falei pra ele: “Padre, então 

reza que ele vai amanhã fazer uma um tipo de uma colagem na pleura, porque soltou 

a pleura, por isso que ele tem água no pulmão outra vez. Vai colocar dreno e também 

vai colocar…”. Tinha outra coisa que era… “Ele vai ver o marca-passo, como é que 

tá”. Que não tava muito bom… Aí eu falei pra ele: “Afirma o pé”. O padre veio, deu 

outra benção pra ele, e daí para frente ele já começou, já mudou o pensamento. “O 

marca-passo não adiantou nada para mim, eu não vou…”. Viemos embora, todo 

mundo veio, foi a moça dormir com eles… Que a Miriam sozinho não tava 

aguentando… Ou foi o Júnior mesmo que dormiu… Eu sei que quando eu voltei na 

segunda, na hora do almoço, ainda teve um perereco lá na coisa, na UTI, e ele não 

pode… Atrasou uma hora, então nós tivemos só meia hora para vê-lo, eu e a Miriam. 

Na hora do almoço, ele falou para mim: “Têra, eu acho que essa vez eu vou, não vai 

ter jeito não”. Eu falei: “Olha, Lino, vamos fazer uma coisa: coloca na mão de Deus, 

se oferece para ele, que ele faça o que tiver. Se for pro seu bem, que seja…”. Aí ele 

já concordou, porque antes ele não falava, “Ah, não, pede para mim viver, não tô 

querendo morrer, não. Me cura…”. Tava sempre assim… Ai chegou, a Isis vinha de 

Campinas, pra ir visita-lo, porque ela viu que tava meio ruim e ela tinha folga aquele 

dia, mas ela veio bem de tardezinha, então ia pegar a visita das cinco horas. Eu falei: 

“Eu vou também”. A Marlene ia com ela, mas a Marlene falou: “Ah, não, eu vou 

amanhã, porque hoje eu quero terminar com a roupa que tá de molho, o sol tá 

secando”. Não foi e eu fui no lugar dela. Já tinha ido às onze e fui às cinco… Não era 



312 

 

 

para eu ir. Aí a Isis entrou, ficou uma hora — acho que a visita era das quatro às seis. 

Aí a Isis, quando foi cinco e pouco, ela desceu: “Vai você e depois eu volto outra vez 

pra fazer tchau pra ele”. Eu conversei com o médico, o médico, ele tava meio assim 

tossindo, mas uma coisa parece, sabe aquela … Um negocinho esquisito. Aí eu falei 

com o médico, que tava em frente o médico, ele explicou que era assim mesmo, que 

não sei o que, não sei o que. Aí eu falei: “Mas você não vai, não tem jeito de colocar 

alguma coisa aqui, um respirador, alguma coisa?”. Que tava sem o oxigênio. Ele falou: 

“A senhora conhece o problema dele, né? A senhora sabe…”. Sai de lá com os olhos 

meio lacrimejando, “Mas tá bem, Doutor”. Aí cheguei lá nele, conversamos um 

pouquinho, ele queria virar na cama, mas não podia. Ele tava amarrado com as duas 

mãos, porque ele tirava. E o soro já tava aqui, soro, sangue, o que tivesse pondo. Aí 

ele ainda falou: “Oh, eu acho que eu tô no fim, não tem jeito”. Eu falei: Não, Lino, 

vamos… Vamos ter fé. Eu entrego você nas mãos de Jesus, pelo menos ele salva a 

sua alma, que te leva pro céu, fica tranquilo porque o melhor é pra você. Você tá 

fraco… Se é pra você ficar aí numa cama também, como você tá tudo esses dias…”. 

Fazia quatro meses já , praticamente, que ele tava de cama. Não tinha força pra andar, 

não tinha força nem às vezes pra comer quase. Era um… Aí eu falei: “Vou rezar pra 

você” e peguei na mão dele. Ele até chamou um enfermeiro para vim dar uma mexida 

nele lá, que não tava aguentando mais ficar. O enfermeiro falou: “Espera um 

pouquinho que eu venho já. Eu preciso cuidar de um ali, que tá meio ruinzinho, então 

eu preciso ir lá”. Mas era mentira, né? Ele tava fazendo a limpeza nos doente, mas 

ele foi lá fazer do outro e deixou o Lino, acho que não adiantava mexer. Aí eu peguei 

na mão dele assim, porque não dava, né? Dei um beijo na mão e falei: “Olha, vamos 

rezar, no seu pensamento vai rezando. Pode rezar o que você quiser e eu vou fazer 

o meu baixinho, pra não atrapalhar os outros, porque você não vai entender, e eu 

também canso muito. Eu também tô meia cansada”. Aí rezei o Terço da Misericórdia, 

conhece?  

 

Sim... 

Então rezei o Terço da Misericórdia e entre os mistérios, eu falo: “Oh, sangue 

e água que jorraste do Coração de Jesus, como prova de misericórdia por nós, tende 

piedade de nós, tende piedade do Lino. Eu confio no Senhor, seja feita sua santa 

vontade”. Mistério pra mistério eu falava. Aí terminei o terço, falei: “A Isis queria subir 



313 

 

 

de novo, pode? Pra ela vir fazer tchau pro vô, que ela vai embora para Campinas 

ainda hoje”. Aí o médico falou: “Deixa subir”, porque uma enfermeira lá: “Não, não 

pode, porque vai levar bactéria, porque não sei o que”. O médico falou: “Deixa ir”. Mas 

não deixou. Ela falou: “Oh, meu Deus do céu, não me despedi do vô”. Eu falei: “Fazer 

o que?”. Ainda falei pra ela: “Ela vai embora pra Campinas, tem aula amanhã, ela é 

médica também, sabe que não pode. Lava bem a mão, tudo…”. Implorei para a 

bendita: “Não, que não, que não”. Aí ela veio chateada, né? Chegou aqui, tomou um 

lanche, e foi embora pra Campinas. Aí a Miriam foi às nove, a Miriam chegou de lá 

toda alegre: “Ah, mãe, fiquei contente que foi a fonoaudióloga, fez exercício com ele, 

deu um palito lá para ele mastigar, e ele mastigou, parece que até assim…”. Eu creio 

que até pra provocar mesmo, alguma coisa, porque o coração já tava tremendo. A 

mão também, né? Aí já ligaram: “Miriam, nós precisamos de você, porque ele teve 

uma piora, precisa vim aqui, então, pra gente…”. Eu falei: “Ah, já foi!”. Na hora… 

Então, quando você me telefonou, que você não pode vir, que isso, que aquilo, não 

foi assim… Eu já tava esperando, porque pelo jeito… Ele sentava na cama, de levantar 

e sentar na cama, sozinho, que ele queria fazer exercício, ele estava cansado. 

Esperavam quase cinco minutos pra mudar pra cadeira, para tomar… Aí já tava 

tomando refeição lá no quarto… Então, não tinha jeito mesmo… Na missa, mesmo no 

velório, eu não fiquei triste assim… Até eu falava: “Meu Deus do céu…”. O Padre 

Robson, foi lá, fez as exéquias, perguntou quem queria falar e eu ainda… “Ah, eu 

quero, padre. Agradeci a turma, que tinha bastante gente no enterro, tudo os amigos, 

tudo, né? Agradeci, não chorei, eu abraçava a turma chorando, chegava, essa daí 

chorava feito não sei o que, Camila chorou, e eu nada. Eu falava: “Meu Deus do 

céu…”. Mas eu não eu não sinto vontade de chorar, não sou, não tô assim 

desesperada. E aí chegou na missa de sétimo dia, aquela que foi lá… Aqui também, 

aqui não tinha ninguém, só o Zé. O Zé Ernesto me abraçou, assim, mas sabe aquele 

gesto assim mesmo, de amigo, que sentiu, chorou também, ficou assim chateado 

mesmo. Aí na missa de sétimo dia, lá no Padre Augusto, tava todo mundo, a Ivone 

também foi… A Ivone parece que não veio aqui… Aí a Ivone falou… Eu tava 

cumprimentando todo mundo e ela: “Oh, Têra, chora pelo menos um pouquinho, 

aonde se viu? O teu marido morreu e você tá tá rindo, cumprimentando os outros 

rindo. Os outros tá chorando e você tá rindo”. Eu falei: “Ah, Ivone, que você quer que 

eu faça? A minha confiança em Deus é essa. O meu amor eu tenho ele, ele prometeu 



314 

 

 

e ele vai fazer. Não tenho não tenho medo. Enfrento mesmo…”. Aí, de vez em quanto 

aqui a gente lembra, aí chora. Uma hora, a outra chora. Tem noite que eu acordo, fico 

chorando, fico pensando… Mas, que nem agora…  



315 

 

 

Entrevista 13 — A.B. 
Nome: A.B. 
Idade: 83 anos. 
Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo 
Biazotto em Maio de 2018. 

 

Entre a comunidade católica, quando uma pessoa morria quais eram as 

primeiras providências tomadas? 

A notícia do falecimento era comunicada aos parentes e amigos do falecido. 

 

Como era feita e quem eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 

corpo do morto? Além da lavagem, quais eram outras providências tomadas em 

relação a toalete do falecido? 

Geralmente eram os próprios parentes e amigos que faziam a lavagem do 

corpo. Além disso, também era feita a barba do falecido. 

 

Qual o sentido de amortalhar o morto? Como as mortalhas eram feitas? 

Quanto a mortalha, era o utilizado o melhor terno; se mulher, o melhor vestido. 

Também eram penteados o cabelo, dando, embora “morto”, uma aparência mais 

digna da despedida desse mundo. Uma observação: se jovem, o caixão era branco e 

o vestido também branco — foi o que aconteceu com a minha irmã… Ela era mais 

velha do que eu e morreu aos 20 anos. 

 

Os padres participavam desse processo ou eram somente os leigos? 

Desse procedimento os padres não participavam. 

 

Após a preparação do corpo, começava a organização do funeral. Quem 

se responsabilizava por essa organização e como era organizado o funeral? 

Não havia o Velório Municipal. Os corpos eram velados em casa, com orações 

e muita solidariedade; se noite, as famílias e parentes serviam café e chá, 

acompanhados de pães e bolachas. 

 

Qual era o tempo médio de duração do funeral? 

O corpo era velado normalmente por 24 horas. Todo enterro era seguido a pé, 

passando sempre na Igreja, onde o padre fazia as exéquias, após isso seguia para o 



316 

 

 

Cemitério, onde o morto seria sepultado (a). Quanto ao enterro, quando saia da igreja, 

tocava-se os sinos. Quando adulto, o falecido, a sonoridade mais grave; e quando era 

bebê, havia os sinos menores, que dava aquela sonoridade delicada, até sentimental. 

 

Como a comunidade tomava conhecimento do falecimento de uma 

pessoa? 

O falecimento era comunicado de boca a boca. 

 

Depois do enterramento, o que normalmente era feito para a família 

enlutada? 

Depois do sepultamento, fazia-se visitas às famílias enlutadas, solidarizando-

se. 

 

Como era o período do Luto? Quanto tempo durava? 

O período de luto era de um ano; usava-se tingir as roupas de uso de preto, 

também pelo mesmo período. Na minha família mesmo… Em nove meses perdi minha 

mãe e essa minha irmã mais velha, e usamos roupas pretas durante um ano. 

 

Por que a missa de sétimo dia é fundamental? 

A missa de 7º dia sempre era fundamental, pois era onde as pessoas 

solidarizavam-se novamente com a família enlutada. 

 

O que você acha que acontece com a pessoa depois que ela morre? 

Eu creio que depois da morte nós voltamos às nossas origens, isto é, uma nova 

vida eternamente na presença de Deus em plenitude. 

 

Você considera que houve mudanças em relação ao enfrentamento da 

morte nos últimos 30 anos? Se sim, quais são as mudanças. 

Acho que houve mudanças sim; talvez causadas pelas exigências dos tempos 

modernos. 

  



317 

 

 

Entrevista 14 e 15 — R. C. M e P.C. M 
Nome: R.C. M – Idade – 47 anos. 
Nome: P.C. M. – Idade – 49 anos. 
Entrevista concedia a Valéria Aparecida Rocha Torres. Maio 2018. 

 

Eu fico muito lisonjeada e muito emocionada de saber que com certeza 

que essa história, que é muito pessoal de vocês, é lógico, mas que eu vou poder 

contar de alguma maneira. 

R. C. M : Mas, Valéria, eu sinto uma coisa também: eu sinto que é pessoal, mas 

eu sinto que não era pra guardar pra nós, porque pelas coisas que foram acontecendo, 

né, Paulinho? De pessoas assim, amigos deles, ele gostava muito das festas 

eletrônica e teve umas histórias. Ele gostava muito do arco-íris e uma das histórias 

depois que ele foi embora, em fevereiro, o que aconteceu no Carnaval, em uma das 

festas. O arco-íris ter aparecido, no lugar que o arco-íris apareceu, que era um dos 

lugares que ele mais gostava, né Paulinho? Aí o menino escreveu esse menino… O 

dia que eu achar o texto eu vou passar pra você ver. Ele contando toda a história, 

falando de uma música que ele tinha gravado essa música, depois nós fomos procurar 

a tradução falava muito sobre isso, se eu morrer jovem, sobre o arco-íris, então tem 

todo uma história. Então esse menino, quando escreveu, ele chegou em mim, contou 

e falou isso pra mim: “Rita, eu sinto que a história do Matheus não pode ficar aqui. Eu 

sinto que você pode ajudar muita gente, você pode ajudar muitas mães, que você 

pode contar a história do teu filho e mostrar que vale a pena”. Então eu acho que essa 

história não era mesmo pra ficar. 

R. C. M. : Eu acho que é a nossa história. Hoje a gente vai entendendo. Eu 

sempre questionei assim, às vezes quando a gente ia fazer alguma coisa na igreja, 

eu sempre falava isso: que eu queria entender a minha história, eu falava que por eu 

ter casado muito novinha, ter tido o Matheus muito novinha, e de repente eu queria 

entender a minha história, minha história na igreja, minha história com Deus, que que 

era o chamado de Deus pra nossa vida. Hoje nós temos a certeza que nós temos que 

estar juntos. Eu falo às vezes que pode acontecer o que for, nós temos que estar 

juntos. Não dá… E hoje eu vou entendendo nossa história, Valéria. Tudo que o 

Matheus deixou, tudo que o Matheus ensinou, ele tinha até quatorze, quinze anos, ele 

ia com nós na igreja e depois ele não foi mais. Mas eu acho que ele tinha uma fé maior 

que a nossa. 



318 

 

 

P. C. M: Ele falava que ele não queria seguir uma doutrina. Ele falava: “Pai, não 

vou, não quero ir em religião, não quero participar de religião, mas eu não acredito na 

explosão do Big Bang. Eu acredito que tem um Ser supremo que criou nós e criou 

tudo. Eu não acredito que nós viemos de uma célula de uma explosão no universo. 

Eu acredito no criador, só que eu só acredito nisso, pai. Eu não acredito em doutrina, 

de religião”. 

 

Um biólogo falando... 

R. C. M: E às vezes quando ele falava alguma coisa assim da parte da Biologia, 

eu falava: “Mas, filho, você tem que entender o que Deus fez na tua vida”. “É, mãe, eu 

sei disso. A fé que a senhora ensinou, a fé que o papai ensinou, aonde eu fui criado”. 

Então, assim, ele tinha uma raiz que ninguém tirou. Porque eu falo pro Paulinho: acho 

que no fundo, no fundo, a fé maior era a dele. Valéria… Eu sempre falei isso: o 

Matheus não era daqui, o Matheus era muito diferente. O Matheus pensava muito 

diferente. E, de verdade, eu acho que alguns lugares que ele ia, tipo entrar naquela 

cachoeira , ele entrava e assim… Quando nós fomos visita, depois que tudo que 

aconteceu, nós visitar. 

 

Onde fica essa cachoeira? 

P.C.M: Na Serra da Canastra. 

R. C. M: Ele amava aquela cidade, amava aquele lugar. 

Paulinho: Essa menina que eu mostrei o áudio é de lá. 

R. C. M.: Valéria, quando nós ficamos diante dessa cachoeira, eu falei pro 

Miguel: “Mi, você não entra nessa cachoeira, porque agora a mamãe tá entendendo 

uma coisa: o Matheus tinha asa”. Ele entrava… E não é porque ele era louco. 

P.C.M: Ela tem uma queda de 180 metros, Valéria. 

R. C. M: E ele entrava… Mas eu acho que ele olhava aquilo lá com tanto amor 

pela natureza, por tudo aquilo que Deus criou, por tudo aquilo que Deus fez, que ele 

olhava e ele tinha certeza que tudo ia dar certo, que ele podia entrar, porque ele tinha 

uma visão diferente. 

P.C.M: A hora que o Miguel saiu e ele falou isso pra ele, as meninas saíram de 

lá falaram pra nós: “Você fez bem de falar pro Miguel não entrar, mas o Matheus 



319 

 

 

entrou”. “Mas como ele entrou?” “Olha, é impossível vir aqui e não entrar nessa 

cachoeira”. 

R.C.M: Gente, eu tenho que entrar! Eu falo pro Paulinho que ele era diferente. 

Não sei, não sei. Ele falava isso: “Mãe, eu agradeço pela senhora e pelo papai, por 

tudo aquilo que a senhora e o papai me ensinou, o alicerce que me deu”, mas eu não 

sei Valéria. Acho que era dele… Eu sinto que era dele… O Matheus sempre, desde 

pequeninho, eu percebo que ele era diferente. Não sei, ele olhava de uma maneira 

diferente pras pessoas. Eu lembro, em uma das histórias que ele me contou uma vez, 

dizem que eles foram em uma festa eletrônica e diz que viram muita gente usando 

droga. O amigo dele falou: “Matheus, nem vamos ficar juntos”. Ele falou: “Gente, vocês 

não viram o que eu tô vendo. A gente tem que ficar junto com eles sim”. E aí o 

Michelson falou pra mim assim: “Ritinha, ele não via o que eu via. Ele não tava ali pra 

julgar as pessoas, ele tava ali pra ajudar ajudar as pessoas”. Eu sinto, Valéria, é um 

serzinho especial. Ele era. 

P.C.M: Muita coisa… 

R. C. M: Muitas loucuras, né, Paulinho? Valéria, ousadia desse menino ir 

embora. 

 

Eu lembro quando ele foi pros Estados Unidos. Eu cheguei lá e você falou: 

“O Matheus vai pros Estados Unidos”. 

R. C. M: Nem inglês ele falava. 

 

Quanto tempo ele ficou lá? 

RCM: Ficou um ano. Depois veio embora. Aí voltou e ficou mais sete meses, 

num outro lugar. Sete ou oito meses. Mas eu não sei, parece que ele precisava voar, 

eu sentia que ele precisava… 

PCM: Era intenso, né? Ele tinha que fazer tanta coisa, como se ele soubesse 

“com 26 anos eu vou embora, então eu tenho que fazer isso, fazer aquilo”. 

Rita: “E eu tenho que levar”. Eu sentia isso… Não que ele sabia… Uma das 

cartinhas que eu mandei pra ele uma vez, que eu acho que deve estar até em uma 

das agendas dele, eu escrevi pra ele: “Filho, seja instrumento de Deus aonde você 

estiver”. Porque eu sempre falava isso. “E descubra a sua missão”, eu coloquei pra 

ele. Valéria… Depois que tudo aconteceu, em uma semana, mais ou menos, nós 



320 

 

 

fomos recebendo carta, coisas escritas pelo Facebook, qual a visão que a pessoa 

tinha do Matheus. A visão é essa: o Matheus veio aqui pra mudar a nossa vida. Eu 

não consigo entender… Assim, o que ele tinha? A mesma pessoa que ele era comigo, 

ele era com você, era com o Miguel, era no serviço, era lá nos Estados Unidos, 

pessoas que ele nunca tinha visto na vida dele. Ele tinha uma entrega, ele se 

entregava totalmente. E quantas pessoas falavam isso pra nós: “A minha vida foi 

mudada através do Matheus”. Então, assim, eu acho que tudo isso… Sempre tivemos 

a nossa fé, alicerçada, e ela nunca rompeu, mas eu acho que tudo isso que hoje a 

gente vai sabendo que ele fez, faz com que a nossa fé seja mais… 

 

Mais sedimentada… 

RCM: É… Você fala: “Gente, a gente tava na igreja toda semana, ele não tava, 

mas ele também vivia uma fé”. Talvez a fé dele era mais moderna, porque eu sou 

muito amiga de quem participa comigo na igreja, mas ele não. Ele era da umbanda, 

ele tinha amigo espírita, ele tinha… Porque ele não via, a gente põe rótulo, Valéria. 

 

Enxergava a vida de outro jeito, super aberto. 

RCM: Eu falo que assim, nós realmente vivemos por essa fé. Essa fé que Deus, 

é a certeza de ser cuidado todo dia, todo dia. Eu falo, a gente levanta: “Vamos mais 

um dia, Deus, comigo”. E é a certeza que Deus cuida de nós. É a única certeza 

concreta que nós temos é essa. 

 

E que ele está com Deus? 

PCM: Isso não tem como nós duvidar. Eu acho que é tanta coisa, como eu falei 

pra Rita esses dias — e estava conversando com a irmã dela também, com a Regina 

—, eu acho que a minha fé é tão pequena que não que eu duvide, mas tem hora que 

eu penso assim: “Eu queria acreditar mais!”. Aí a Regina brincou e falou: “Mas com 

tudo isso que você está ensinando pra nós, você e a Rita, você falar que a sua fé é 

pequena, e a nossa?” Mas não que a minha seja mais que a de qualquer outra pessoa, 

mas eu queria acreditar mais. Não tenho dúvidas sobre isso, que ele está em um lugar 

bom, que ele está desfrutando do paraíso, mas eu queria acreditar mais, eu queria ter 

mais convicção disso. Não que se um dia eu for em um centro (espírita), em alguma 

coisa, pra buscar resposta de dúvida, nenhuma. 



321 

 

 

PCM: Sei lá, uma palavra de conforto, essa mulher que você citou pra nós, o 

que ela recebeu, o que a Rita acabou de falar, que às vezes depois de uma palavra 

quantas pessoas mudam. “Então é assim? Então ele tá bem?”. Talvez isso que eu 

busque… 

RCM: Eu falo pro Paulinho, eu acho que é a palavra exata. É só pra matar a 

saudade. 

PCM: Em 2013, quando eu foi lá fazer uma prova, pra Fiscal Ambiental. Vargem 

Bonita tem dois mil habitantes. Aí ele falou: “Pai, eu vou lá fazer esse concurso, porque 

se der certo eu vou embora pra lá”. Eu falei: “Mas, Matheus…”. Eu imaginei assim, 

nós não conhecíamos Vargem, não sabia que era tão pequeno daquele jeito… 

“Matheus, lá você vai ganhar, vai estar num lugar que você gosta, ganhar bem. Quanto 

que é?”. Ele falou: “Pai, era R$800”. “Mas um salário mínimo? Você vai deixar de 

ganhar três mil em Campinas, pra ganhar R$800 lá?”. “É só disso que eu preciso pra 

viver, eu não preciso de mais. Eu vou estar fazendo aquilo que eu mais amo, em um 

dos lugares que eu mais amo, com o dinheiro que dê pra eu pagar minhas contas”. 

RCM: Aí depois não abriu o concurso. 

PCM: Então, ele tinha umas coisas que deixava… Talvez isso seja o 

combustível pra nós estar vivendo hoje. Eu falo pra Rita, a gente conversa bastante 

isso também, talvez fosse um suicídio, eu rezo muito pra essas pessoas, porque eu 

acho que o coração não ia ser o mesmo que gente tem hoje. 

 

O Conforto... 

PCM: A vida dele foi um exemplo. 

RCM: Valéria, ele deixou nós em paz. 

PCM: Ele deixou nós em paz. Tanto que a hora que ele saiu do quarto, vinte 

minutos antes, eles tiraram ele do quarto pra levar eles naquela sala de emergência, 

no meio do terceiro andar ali, a Rita estava de pé no corredor, a Rita eu acho que 

estava chorando um pouco, estava nervosa. 

RCM: Mas eu estava preocupada porque eu tava tentando ligar pra você. 

PCM: E ele passou na cama e falou pra Rita: “Mãe, fica tranquila, vai ficar tudo 

bem”. 

RCM: Depois de vinte minutos meu filho foi embora. 



322 

 

 

PCM: Se fosse de uma outra maneira, sei lá, um acidente, não vamos nem citar 

o suicídio, porque é um lado muito triste da morte, mas vamos supor que fosse um 

acidente. Nós temos uma amiga aqui, a Eliana, a irmã dela perdeu um menino, em 

Ribeirão Preto, pouco antes do Matheus. Saiu da porta de casa, se despediu dela no 

sábado a noite, pra sair pra noite pra passear, morreu, bateu o carro e morreu. Quanta 

coisa ia estar ali na interrogação. 

 

Reflexões... 

PCM: E deve estar até hoje. 

RCM: Por que eu não abracei? Por que eu… Eu também perguntei, vou ser 

bem sincera, por que eu não abracei mais? Por que eu não beijei? Eu também 

perguntei, vou ser bem sincera pra você. Mas nós fizemos tanto. Eu falo que ele foi 

muito amado, nós recebemos muito amor dele. Nós chegava no hospital, era a coisa 

mais linda de se ver. Eu chegava e falava pra ele: “Oi, amor, a mãe chegou”. “Nossa, 

mãe, tem uma novidade pra contar pra senhora”. Sempre com o sorriso aqui, sempre 

contando alguma coisa. “Que que aconteceu?”. Aí ele falava: “Mãe, essa noite eu tive 

um sonho. Um sonho que seres de luz vieram me visitar”. 

PCM: Pessoas de roupa branca, tudo em volta da mesa. 

RCM: Ele ficou em coma quatro dias. Depois foi pro hospital, depois de uns três 

ou quatro dias que ele começou a falar: “Seres de luz viera me visitar… Mãe, essa 

noite vocês vieram me visitar né?”. E eu falava: “Viemos”. “Mãe, a senhora, o Miguel, 

o papai e o Banzé”. Banzé é o gato dele, que tá aqui com nós. Valéria, então assim, 

ele foi tão amado, de deitar no colo… No dia do meu aniversário, eu cheguei lá no dia 

12 de janeiro, e sentei assim. “Mãe, deixa eu deitar um pouquinho no teu colo?”. “Pode 

deitar”. Eu falei: “Filho, hoje é meu aniversário”. “Mãe, eu sei. Eu tô deitado no teu colo 

por causa disso”. Eu falo que ele foi muito amado e ele amou muito. 

RCM: É tão engraçado… Ainda essa semana a gente tava conversando sobre 

isso… Quando nós vivemos, não via desespero. É engraçado, porque assim, eu ainda 

falei pro Paulinho essa semana, até a parte financeira não abalou. Aconteceu tudo em 

dezembro e janeiro, é a época que eu mais trabalho, eu devo trabalhar mais, e é a 

época que o Paulinho menos trabalha. Então eu tinha que trabalhar pra suprir ele… 

Eu não trabalhei muito. Trabalhar que jeito? E o que Deus aprontou na nossa vida? 

Até isso… Um dia, eu cheguei da igreja e o Padre Iran falou pra mim assim: “Ritinha, 



323 

 

 

eu vou fazer uma pergunta bem delicada”. Eu falei: “Pode perguntar, padre”. Isso era 

tipo, 15, 16 de janeiro… “Rita, como está a parte financeira de vocês?”. Valéria, aí que 

eu cai na real. Nós nunca reclamamos, tipo, que que vamos fazer, não tem dinheiro… 

Nós ia pra Campinas todo dia… 

 

Por que ele adoeceu em Campinas e ficou internado lá? 

RCM: Em Campinas… Ele ficou do dia 27 de dezembro ao dia 21 de janeiro, 

em Campinas. Nós falhamos uma quinta-feira, né, Paulinho? Porque eu acho que 

você teve uma coisa com a van e ele falou: “Pai, não se preocupa, não precisa vir 

amanhã. Vai trabalhar e depois na sexta vocês vêm”. Só aquela quinta. Valéria, 

pedágio, o que quer comer, porque a gente tinha comer, não tinha tempo pra fazer as 

coisas aqui em casa, não tinha… 

PCM: Torrada com suco… 

RCM: Tem dia levava, tinha dia que comprava as esfihas no Habbib’s. Então, 

hoje quando bate “Meu Deus, como eu vivi tudo isso?”, eu volto lá, eu gosto de voltar 

lá. Eu não quero sofrer lá. Eu volto lá só pra me fortalecer, porque eu falo: “Da onde 

nós tiramos essa força?”. Quem segurou? 

Foi Deus? 

RCM: Eu vou contar outra coisa pra você: aquele ano nós participamos muito 

de retiro, nós participamos muito… 2014 nós participamos de muita coisa na igreja. 

PCM: Oficina de Oração.  

RCM: É, Oficina de Oração nós fizemos, fazia muitos anos que o Seu Pádua 

dizia: “Ritinha, vai fazer”. E aquele ano nós fizemos. E uma das vigilas, todo mundo 

foi embora muito tarde, foi começo de dezembro, nós viemos muito tarde embora, só 

que isso depois que nós ficamos sabendo. E um casal, que é muito amigo nosso, a 

Lindomar e o Abel, que tocam na igreja, passou a noite com nós nessa vigília, foram 

embora, e diz que a Linda teve um sonho. E nesse sonho, ela viu eu e o Paulinho 

dentro de uma igreja, chorando muito, e cantava uma música, que se você procurar 

um dia no Youtube você vai ver. É Nelsinho Correa, que canta um pedacinho assim: 

“Quem me segurou foi Deus, com teu amor de Pai”. Cantava isso… Valéria, depois 

que tudo aconteceu com o Matheus, ela veio contar pra nós. Só que quando 

aconteceu, ela contou pro Padre Iran, porque a gente tinha muita ligação com o padre, 

então tudo que aconteceu o padre estava sabendo de tudo, e ela foi e partilhou com 



324 

 

 

o Padre: “Eu tive um sonho que não é bom, não foi bom, que me deu uma angústia 

de saber que a Rita e o Paulinho estavam chorando”. Não estava acontecendo nada, 

Valéria. Nada. Valéria, diz que o Padre Iran falou: “Reza por eles, só isso”. Eu falo que 

desde desse momento Deus estava cuidando de nós. Deus não cuidou de nós depois 

que meu filho foi embora, Deus cuidou de nós durante a vida inteira, mas o ano de 

2014… Hoje quando eu lembro, tudo que nós vivemos, é como se Deus: “Toma mais 

um pouquinho de injeção, mais um pouquinho de injeção de fé, de ânimo, pra vocês 

poderem aguentar”. Porque Valéria, não caímos, não é, amor? Nós não caímos… 

Passou, eu falo que depois de quinze dias é uma loucura, se você for analisar… Eu 

voltei a trabalhar, o Paulinho depois de uma semana voltou a trabalhar, não foi fácil? 

De jeito nenhum… Tem dia que não é fácil. “Eu queria só ficar aqui, só ficar em 

silêncio, só ficar diante de Deus pra Ele me fortalecer”. Mas teve umas coisas que é a 

certeza que Deus tava junto. 

PCM: Estava tudo bem. 

RCM: Quer dizer, ele estava em plena vida. 

RCM: Uma loucura, uma sede de vida. 

RCM : Tem coisas que sinceramente eu falo que… 

 

É divino? 

PCM: Quando foi pra ele ir, Valéria, ele começou a entrar e mostrar: “Olha, pai, 

eu vou ficar nesses lugares aqui”. 

 

E onde ele ficou mesmo? 

RCM: Na primeira vez ele ficou na Carolina do Norte. 

 

O que era?  

RCM: Flor, tinha um pouquinho de legume também. 

PCM: Era estufa de produção. Era fazenda. Aí ele pegando, tem esse lugar 

aqui, lá perto, uma cidadezinha que ele ficou, uma cidade pequena também, mil e 

poucos habitantes, e tem isso… “Olha, pai, esse lugar aqui, esse pico, que coisa mais 

linda que é”. Tinha uma bandeira dos Estados Unidos assim, um mastro enorme no 

topo da montanha assim. “Se eu for lá e for passear eu vou nesse lugar”. 

 



325 

 

 

E foi… uma pessoa destemida. 

PCM: E sem a gente saber… Esses dias nós mandamos imprimir umas fotos 

que estava tudo guardado no computador. A Rita comprou um quadro e eu falei: 

“Vamos montar uns quadros”. E essa nós resolvemos aumentar e aí que nós 

percebemos, olha o raio de luz. 

 

Em cima dele… Eu tô vendo… Em cima, só tem ele e o raio de luz, 

formando um quadrado assim. 

RCM: Só eu vejo… Não é possível que é só eu… Gratidão. Contemplando a 

obra de Deus. 

 

É impressionante, porque a primeira vez que você bate o olho na foto você 

não vê, agora eu só vejo isso. Eu só vejo o raio de luz em cima dele, porque 

parece um negócio que desceu em cima dele. 

RCM: Eu falo pro Paulinho que são os presentes, até isso. 

PCM: Uma coisa tão simples, como uma foto… Não que eu falo que meu filho 

é um santo… 

PCM: Mas a obra da natureza nessa foto ficou tão bonito, que eu falo que é um 

presente pra nós hoje. Tudo isso, tudo essas coisas que nós estamos falando, se nós 

tivesse os pontos negativos: “Nossa, por que nós não fizemos aquilo, por que ele não 

fez, por que ele não falou isso pra nós?”, eu acho que nós não estaríamos com esse 

combustível tão bom pra viver. 

RCM: Tem dia que dá um vazio, um buraco no coração, que você fala: “Da 

onde eu tiro forças?”. Mas, Valéria, você percebe que está ali. 

 

Essa palavra que você falou das delicadezas de Deus é muito 

interessante. 

RCM: Delicadeza… É coisa pequena… Valéria, até contar, o Banzé é o gato 

que era dele, morava com ele no apartamento e o Banzé, como era apartamento, a 

brincadeira do Banzé era o Matheus jogar a tampinha pet, o Banzé grudava e vinha 

trazer. Era o que o Banzé mais brincava, porque quando eu ia lá eu percebia que era 

essa brincadeira. Na noite que tudo aconteceu, que todo mundo foi embora, que ficou 

eu, o Paulinho e o Miguel, o Miguel deitou e dormiu, eu e o Paulinho ficamos até uma 



326 

 

 

e meia acordado, e uma e meia o Paulinho não dormiu, ele entrou em coma… O 

Paulinho dormiu profundamente depois da uma e meia, que foi um sono assim que eu 

nunca vi, profundo, cansaço. Porque ele tava muito cansado. Valéria, eu fiquei 

acordada até três e meia… Umas três e pouco, eu comecei a chorar e pedi muito pra 

Deus: “Jesus eu não quero nada grande, eu só quero um sinal de que está tudo bem. 

Só isso”. Valéria, começou um barulho dentro da minha casa, a tampinha pra lá e pra 

cá, e o Banzé jogando essa tampinha pra lá e pra cá. E eu cutava… “Paulinho, 

Paulinho, escuta o Banzé, o que o Banzé tá fazendo…”. Ele não acordou! Ele é muito 

bom de dormir, só que quando eu começo a cutucar, e eu não cutuquei devagar não, 

porque eu senti medo, pra ser sincera pra você, e eu cutuquei porque eu queria que 

ele vivesse aquilo que eu estava vivendo e eu estava com medo de ficar sozinha… O 

Banzé ficou brincando com essa tampinha durante uma meia hora dentro da minha 

casa. Aí eu chorando, eu falei: “Tá bom, eu já sei que tá tudo certo”. Aí na minha 

cabeça eu pensei assim: “Você fica brincando aí, mas não vem pra cá”. O Banzé pulou 

no criadinho da minha cama, deitou, dormiu e eu dormi. Eu falo que até isso, foram 

assim, até o Banzé foi usado pra cuidar de nós. Quantas vezes nós sentados aqui, 

tomando café chorando, nós dois, chorando cedo e de repente ele chegava e BUM. 

Pulava dentro, pulava em cima, tipo assim: “Pode parar! Chega que tá tudo, já não 

falou que tá tudo bem?”. Então eu falo que assim, vai chorar muito, mas Deus vai 

cuidar muito. Vai cuidar muito. Eu falo pro Paulinho que a única cura que não tem é a 

saudade, que tá tudo bem, que Deus vai curar nosso coração… 

PCM: Essa só aumenta. Eu acho que o que vai diminuindo é a ansiedade, a 

dor de você falar “não vou aguentar viver mais”, isso vai diminuindo. Não que você vai 

se conformando, não é isso, não é uma conformidade, mas você vai vendo os outros 

lados. Isso que a menina acabou de falar pra nós, que tá tudo bem, a Ítala, que é 

espírita, falou isso pra nós, que na primeira sessão depois que o Matheus foi embora, 

ela vai em Mogi Guaçu, diz que ela acabou de entrar assim, o médium veio do lado 

dela: “Nossa, você veio por causa desse amigo seu?”. Ela falou: “Amigo meu?”. Diz 

que ele falou pra ela: “Você não imagina, ele já tá aqui. Você não imagina a radiação 

que ele tá aqui, o tanto que ele tá alegre aqui”. Ela não falou mais nada: “Eu nem 

toquei no assunto”. 

RCM: E sonho, sonho que as meninas, as amigas sonhavam, sempre contam 

pra nós. Todo mundo. Sonha elas mandam: “Ritinha, eu sonhei com o Matheus essa 



327 

 

 

noite”. Todos os sonhos: “Fala pra mamãe, o papai e o Miguel que tá tudo bem”. 

Mesma frase. E eu faço assim, as meninas, as amigas dele, a gente não tendo tanto 

contato aqui em Pinhal, que a gente acaba tendo contato com pessoas mais velhas… 

Sempre a mesma coisa: “Fala pra mamãe, o papai e o Miguel que tá tudo bem”. Eu 

falo, que pra nós é assim, a certeza que tem um Deus que cuida de nós, que nós 

somos amados, que só Deus quis ele mais perto. 

PCM: Eu acho que algumas coisa, que nem a gente sempre fala, da fé que não 

tem explicação. Como eu vou entender que ele foi igual, numa boa, que ele foi em 

janeiro, com 26 anos e a minha avó, em junho, com 94? Não tem como, eu tenho que 

por uma diferença nisso aí. A minha avó criou sete filhos, um monte de neto, bisneto, 

até, sei lá, dois, três meses dela ir embora, ela tava lá fazendo o crochézinho dela, 

conversando, fazendo os pães, dando um pão pra cada filho todo sábado. Ela cumpriu 

a missão dela. Mas como eu vou encarar essa vida, com 94 anos, e a do Matheus 

com 26. Você tem que ver uma diferença. 

RCM: Sem duvidar, mas tem um questionamento. 

 

Sim, claro, como não? Vocês são humanos… Foi o que disse você seu 

filho era santo, nada disso, mas com toda a intensidade de vida que ele 

demonstrou. Não há como vocês dois deixarem de perguntar: “Por que?”. 

PCM: Nós não vamos falar o contrário, talvez ele também nunca foi tão perfeito. 

Mas, se ele pudesse passar a vez dele numa fila, ele passava. 

RCM: Ele era da paz. 

PCM: Lá em Campinas, o que levou ele pra lá, que arrumou um serviço, foi o 

Cabral. 

RCM: O Cabral falava as histórias dele. 

PCM: Ele estava lá como chefe da estufa da parte de orquídeas e bromélias, 

dessa fazenda lá, tomando conta do povo. Diz que o Cabral falava: “Matheus, o 

uniforme seu é aquele azul, não é o verde”. Ele falava: “Cabral, eu não vou usar 

uniforme diferente do povo”. “Mas Matheus, você é o chefe da estufa, o seu é azul, 

quem tá lá branco, a turma do braçal é verde”. “Cabral, eu vou vestir igual eles”. E 

fazia isso. A mesma coisa. Um dia eles indo embora — porque ele pegava o ônibus 

da fazenda, ia até o terminal do Campo Grande, depois pegava um ônibus daqueles 

de circular de Campinas, no terminal do Campo Grande… Ele morava antes de chegar 



328 

 

 

na Anhanguera ali. Pra cima da C&C. E aí diz que ele, na hora no terminal, o cara 

montou no ônibus, ele saiu, e o cara passou o ponto que eles iam, na parte de cima 

do morro ali, antes de começar a descer, porque o apartamento dele era mais 

embaixo. Ele falou pro cobrador: “Pera aí, você não parou no ponto meu”. Ele falou: 

“Olha, você deve estar enganado, esse aqui não para no ponto. O que para no ponto 

é outro”. Falou um número pra ele. “Esse é o que passa reto, vou lá no centro, dá 

volta, eu paro no ponto só na volta”. Ele falou: “Não, mas eu moro aqui”… E o cara 

descendo… “Mas eu moro ali, no prédio, você para pra mim aqui, pra mim descer, 

você acha que vou gastar uma hora e meia com você andando dentro da cidade, pra 

voltar aqui depois de novo?” “Não, eu não posso parar”. “Se você não parar eu vou 

pular pela janela”. Diz que o cara falou: “Não, você não vai fazer isso”. Ele falou pro 

cara: “Torce pro farol tá verde pra você lá embaixo, porque se você parar no farol lá 

eu vou pular”. “Não, você não vai fazer isso”. “Então abre a porta” “Eu não posso, se 

não o fiscal vê eu abrindo a porta fora do ponto, vai sobrar pra mim” “Não, eu não tiro 

a sua razão, só que eu não vou andar uma hora e meia sentado aqui dentro do ônibus 

com você lá no centro, pra passar no terminal no centro, e voltar aqui de novo”. Aí diz 

que foi descendo, o cara falou: “Nossa, mas vai tá vermelho. Pode parar no vermelho 

que eu vou pular”. O cara parou e ele pulou… Então, Valéria, coisa simples. Ano 

passado nós fomos fazer a viagem, a gente foi pro Peru… 

 

Vocês estão fazendo isso, né? Vocês estão indo visitar os lugares que ele 

foi?  

RCM: Ele queria levar eu, né, Paulinho? Primeiro a mamãe vai, papai, porque 

vai com a Priscila, a prima dele. Depois todo mundo vai. 

 

E ele foi? 

RCM: Ele não foi. 

 

 

Aí vocês foram? 

PCM: Aí, Valéria, nós começamos ver lá no hotel que nós ficamos, na igreja, 

eles têm um quadro, pra nós seria um quadro de santo, com as divindades, Deus do 

Sol, Deus da Terra… Eles cultuavam e em cima de tudo isso tinha um círculo. Aí eu 



329 

 

 

perguntei pro guia: “Mas e esse círculo, que que é?” “Isso aí, pros incas, é o criador”. 

Então, até nisso ele veio mostrar pra nós, não sei se ele conhecia esse quadro que os 

peruanos têm. Então eles têm tudo quanto é divindade deles lá, mas eles acreditavam 

que o que criou as divindades era um criador, um único Deus. A hora que ele falou 

aquilo eu falei: “Nossa, Matheus, do céu…”. 

RCM: E ele falava muito isso, desse único Deus, único ser, o ser supremo, 

então eu falo que a vida é feita de histórias… 

PCM: Ele era de sentar numas pedras que tem aqui em cima, ali perto da caixa 

d’água, indo pro bicão, a tarde, pra ficar olhando o pôr-do-sol até ele encolher, várias 

vezes eles faziam isso, levava os cachorros pra andar, sentava e ficava ali. Então eu 

acho que tudo isso, hoje, pra nós isso é o combustível nosso. Não que o Miguel não 

seja, o Miguel também é… 

RCM: O Miguel é tudo pra nós hoje. 

PCM: Ele é o príncipe nosso. 

RCM: Eu falo pra ele: “Amor, você é o nosso sustento pra se manter vivo”. 

Porque, a gente ter um motivo pra continuar e continuar bem por ele também, já 

pensou a mãe e o pai caindo? 

 

Querem mantê-lo vivo... 

RCM: É manter vivo. 

 

É manter vivo… Ele está vivo com vocês, na memória, vocês estão 

elaborando uma memória e memória é isso, as histórias que ele deixou. 

RCM: Histórias que viveu e viveu com a gente, ensinou, que ele viveu. 

PCM: A Rita falou uma coisa séria: às vezes, no começo a gente a achava que 

nós tinha mostrado, talvez mostramos bastante coisa pra ele, mas hoje é ele quem 

ensina pra nós. É ele, como diz, que manda o combustível pra nós, porque tem hora 

que você fala: “Nossa, eu vou fazer isso, eu vou assim? Mas nossa, o Matheus…”. 

Você vai jogar um papel de bala, mas pera aí… O Matheus não aceitava isso. Um dia 

a Rita, saindo do Campeão, uma menina, ele falou na época, uns dez, onze doze 

anos, uma mocinha, e a mãe. E ela com um sorvete, pegou o papel e bem a hora que 

ela saiu, na porta do Campeão, na calçada, ela jogou o papel. Ele correu atrás, foi lá: 

“Oh moça, você deixou cair um papel”. Aí a mulher falou: “O que você deixou cair?” 



330 

 

 

“Nada” “Deixou sim, o papel de sorvete”. A mulher ficou com um carão… Agora eu 

não sei, mas tinha uma lixeirinha ali perto do poste, aí a menina foi lá, pegou… Então 

hoje você fica pensando: “Pera aí, como eu vou jogar um papel de bala, como eu 

vou… O Matheus não ia concordar com isso”. Então tudo isso, eu tenho certeza que 

isso aí vai ser a vida inteira. Se eu e a Rita tiver a oportunidade de chegar a sessenta, 

setenta anos, não sei quanto a gente vai viver, eu acho que isso aí vai ser diário. 

RCM: Nós vamos contar as histórias a vida inteira. 

PCM: Vai ser diário na nossa cabeça, isso não tem como nós falar: “Ah, agora 

não precisa disso”. Não ter isso… Não vai ter esse dia… Tudo isso que nós estamos 

falando pra você nós vivemos nesses três anos e três meses e vamos viver o resto da 

vida. 

RCM: Muitos cuidados de Deus pra nós, por nós. 

PCM: Isso que aconteceu com meu pé, que a parte de cima estava 

necrosando… E muito feio… Eu fui segunda e fui hoje no hospital pra trocar o curativo 

e hoje o Vonildo olhou e falou: “Nossa, como melhorou, rapaz. Eu acho que não vai 

virar ferida não”. 

RCM: É isso, assim, eu falo que é Deus cuidando. 

PCM: Isso que aconteceu com o Miguel, né, Rita? Do tímpano… É umas coisas 

que você fala que tem que ter alguma força superior, alguma coisa. Nós não estamos 

aqui só… Você vê, que poderia ter sido, pela pancada que foi, eu poderia nem estar 

aqui hoje, porque arrebentou o capacete, o capacete está arranhado inteirinho, saiu a 

viseira. 

 

Onde você se acidentou? 

PCM Perto da Grama, na estrada de terra… Então, eu acho que tudo isso é 

delicadeza, mão de Deus segurando, sustentando. Isso aí nós vamos viver, Valéria. 

Eu acho que desse jeito… Que nem a Rita falou pra você: não tem como nós pensar 

um longe do outro mais. 

Retorno às lembranças do filho que os une 

RCM: Eu falei pra ele esses dias isso: “Bem, pra quem eu vou chorar se um dia 

você vai largar. Pra quem eu vou contar história? Pra quem… Como eu vou partilhar 

pra outra pessoa”… Nós estamos juntos… E esse orgulho… Ele falava do orgulho, do 

pai e da mãe estar junto. 



331 

 

 

RCM: Eu acho que nós vivemos tudo aquilo que era muito intenso pra ele, nós 

vivemos também intensamente, por isso hoje a gente tem essa alegria de falar as 

histórias dele… 

PCM: Nós não fala com tristeza. Não fala, com tristeza não. Com tristeza seria 

tudo aquilo que eu te falei, do acidente, mas eu acho que nós fala, não morrendo de 

alegria… 

 

Lógico que não, é claro, imagina… 

PCM: O que nós estamos contando pra você, nós conta pra qualquer pessoa, 

porque é o que ele viveu. Nós não estamos aqui aumentando, inventando… Nós não 

estamos aumentando história dele, é tudo o que ele viveu, então isso aí nós vamos, 

sei lá, o resto da vida. 

RCM: E tudo o que Deus foi preparando pra nós, a gente vê só isso, só a mão 

de Deus que nos sustenta. Desde o primeiro dia, né, Paulinho? Sempre falava: a mão 

de Deus é o que nos sustenta. É o que vai ser sustento pra nós o resto da vida. 

PCM: Eu não sei quanto nós vamos viver, né, Rita? Eu acho que eu não queria 

viver muito não… 

RCM: Vai saber, né? Vai que nós vamos ficar muito velhinhos juntos ainda. 

 

E RCM, conta do diário escrito pelo filho no Hospital.  

RCM: Agora que eu olhei tô vendo… Valéria, isso ficou com ele… Então, uma 

das vezes que eu cheguei no hospital, ele começou a falar: “Mãe, eu tive esse sonho”. 

Ele não falava de agradecimento, mas ele falava: “Mãe, eu tive sonho, pessoas…”. E 

teve uma das vezes que ele falou: “Mãe, eu não sonhei”. Eu estava com um pano, ele 

dobrava um paninho porque ele tinha dor de cabeça, então ele dobrava um paninho 

na hora de dormir e ele falou: “Eu não estava dormindo e eu vi pessoas movimento 

meu corpo e uma das pessoas colocava a mão muito forte na minha cabeça”. E eu 

falava: “Mas filho, foi sonho?” “Não, eu só não tinha coragem de tirar o pano da 

cabeça”. E aí eu falei: “Matheus, você não está vontade de escrever? Colocar algumas 

coisas no papel…”. Primeiro eu comecei a falar pra ele: “Filho, você tem que ler, 

começar a ler alguma coisa, até que eu levei um livro, aí virou até uma piada depois, 

porque todo mundo morria de rir de mim: “Rita, como você me deu um livro desses?” 

Não sei… 



332 

 

 

 

Que livro você levou? 

RCM: Preciso lembrar… 

PCM: Ele tacou o livro na parede. 

RCM: “Mãe, eu não dei conta de ler o livro”. “Por que?”… O Matheus amava 

ler. “Mãe, porque eu comecei a não entender mais nada daquilo do livro, aí eu taquei 

o livro na parede”. Eu falei: “Então vamos fazer o seguinte: não lê o livro e começa a 

escrever essas coisas que você está falando pra mãe, essas histórias tudo…”. Mas, 

Valéria, eu não tive intenção nenhum… Falei pra ele escrever porque eu sei que o 

Matheus gostava de escrever e aí ele começou a colocar, e toda vez que eu chegava 

lá ele falava: “Mãe, eu vou ler algumas coisas pra senhora”. Muitas coisas ele 

escreveu em português, algumas coisas ele pôs em inglês, mas ele começou a 

colocar, Valéria, agradecimento. E quando eu comecei a ler, sobre agradecimento, 

pra quem tava num hospital, pra quem tava com problema seriíssimo, eu comecei 

entender isso: que ele não tava sozinho. Ele tava com Deus lá junto com ele. E assim, 

fomos vendo muita coisa… Talvez até seria interessante se você parar pra você ler 

direito, mas uma das coisas… Ele começou a pesquisar muito sobre o reiki, quando 

ele tava no hospital ele pesquisou muito o reiki. Uma das coisas: “Obrigado pelo 

momento, a cura, experiência, a vivência durante minha estadia no hospital Ouro 

Verde. Na vida tenho sido grato e o Senhor, meu criador, está sempre se mostrando 

presente em minha vida. A energia que faz tudo isso se move constantemente. 

Obrigado pela família, amigos, conhecidos, pela paz e perseverança. Somos 

guerreiros e vamos lutar. A vida é bela e cada oportunidade deve ser aproveitada. 

Peço ao criador consciência divina e amparo nas horas de sofrimento. Peço 

consciência humana. Espero na sua graça e energia, porque eu confio, e acredito na 

beleza do seu poder, que é o amor”. Isso foi dia 12/01, no dia do meu aniversário. “Dia 

novo, novo dia”, do dia 20/01, foi o dia que ele saiu do hospital. Que ele veio pra casa. 

“Obrigado por mais essa batalha. A vitória foi conquistada através da sua graça divina. 

A família presente, divino e essencial a tudo que faz sentido. As bênçãos e o amparo 

de todos. Foi incrível. Fé, a palavra que move também, o ato de acreditar em si, no 

pensamento positivo e ter a consciência divina de que tudo passa. Obrigado pela 

graça obtida. Peço paz no coração das pessoas e consciência, que o Criador sempre 

esteja ao nosso lado, criando e recriando a cada momento, usando a nossa mente 



333 

 

 

como instrumento de ação. Que a nossa mente sempre trabalhe positivamente e que 

paremos de criar suposições que atrapalhe o funcionamento das mesmas, no 

pensamento positivo. Falar mais com precisão e ser mais claro com o próximo, 

respeitosamente aproveitando o bom e o novo. Mais contato com as pessoas… 

Obrigado”… Eu queria mostrar pra você… Mas tem muita coisa escrita… Uma das 

coisas, Valéria… “Linda é essa certeza de que tudo está no controle de Deus e que 

cada coisa tem o seu tempo” — isso ele escreveu no dia 24, foi a última coisa que ele 

escreveu e ele deixou em Hebreus… Uma das coisas, que assim eu preciso procurar 

aqui pra ver, ele fala sobre isso, ele fala dessas visitas que ele teve, que foram fazer 

pra ele, da mãe visitando, do pai visitando… Eu falo que foi tanta coisa, Valéria. Foi 

tanto cuidado, foi tanto cuidado, e eu sinto que até isso, eu falo que só dele ter me 

ouvido eu falar pra ele: “Filho, põe no papel”, até isso… Essa obediência à mãe e eu 

deixei pra ter um carinho a mais. 

 

É, porque no fim tem também um monte de histórias. 

PCM: Um dia a gente foi buscar ele lá no serviço, em 2014, devia ser julho, 

agosto, mais ou menos, e nós ia passar lá no apartamento dele, pegar umas coisas 

dele e ela vir pra cá. Eu tinha que buscar umas peças pra van lá em Campinas, “Então 

fica lá serviço que a gente já pega você, que é caminho quase, a gente pega você, 

passa no apartamento e vem”. E aí chegando em frente a PUC, tava tendo uma 

manifestação do PT, que era época de eleição, nossa, Valéria… Ele tirou a cabeça 

pra fora, começava a xingar, discutir com o povo… Eu falava: “Matheus, vamos 

embora, eles vão tombar nosso carro aqui” “Não, pai, eu tenho que falar umas 

verdades pra esse povo, eles estão vivendo com um tapa no olho, estão enxergando 

só aquilo que eles querem, eu tenho que mostrar umas verdades pra esse povo”. 

RCM: Valéria, uma das coisas que ele escreveu, dia 27. Ele foi em coma no dia 

27/12, só que quando ele voltou, ele colocou no papel: “Foi dia 27/12, primeiro dia. 

Primeiro Pinhal e daqui começou a jornada. Dias longos de sofrimento meu e da 

família e amigos. O pior passou e a recuperação é boa… Acredito que pelo que meus 

pais me disseram, são muitas pessoas orando por mim. De diferentes religiões. A vida 

é um milagre”. Aí ele colocou: “Alucinações. (risos). Nada divertido. Boas, mas… Uma 

mão sobre minha cabeça, uma pessoa me examinando sobre a cama, meu pai, mãe 

e Miguel, o Zé”… Que é o Banzé… O Banzé foi várias vezes fazer essa visita… “E 



334 

 

 

uma mulher passando com a vela”. “Ouro Verde. A meningite que eu tive resultou em 

uma experiência de mais suavidade na minha mente. Colocação do pensamento no 

lugar. Reafirmação de valores. Meditação. Compromisso com a vida. Família. Eu só 

tive pensamentos bons durante a minha estadia no hospital. Acho que foi uma fase 

barra, como tinha dito, mas a experiência está sendo incrível. Eu só preciso 

agradecer”… Valéria, eu não consigo entender. Eu não consigo. Não tem como nós 

olhar e ficar reclamando diante de Deus. Não tem… Hoje eu ainda comentei com 

alguém: “Mas, Rita, tem alguma vez de muita revolta?” Eu falei: “Não teve muita 

revolta, não teve”. No começo teve muito questionamento, muita tristeza, uma vontade 

de não sair de dentro de casa. O padre que veio celebrar pra nós, no dia, ele não tá 

acostumado a fazer, o Monsenhor Augusto, não estão mais acostumados a fazer 

missa de corpo presente, mas nós pedimos e ele veio. E uma das coisas que ele falou 

no final, ele falou pra nós dois: “Eu peço, por favor, pra vocês dois: não deixa de cantar 

na missa”. E nós ficamos assim, uns seis meses, sem cantar, porque nós não tinha 

força. Eu falava pro Paulinho que me faltava a voz. Me faltava ar… Nós não conseguia 

voltar a cantar. Aí depois de uns seis ou sete meses, nós voltamos a cantar com o 

pessoal, que tipo: falhou, tem quem sustenta. Mas, Valéria, teve muita dor e tem muita 

dor, mas não tem como não olhar pra Deus e falar: “O Senhor cuidou dele, então o 

Senhor cuida de mim, cuida do Miguel, cuida do Paulinho”, porque Valéria, que que 

essa doença, tudo que ele passou, não é só a doença, mas tudo que ele passou, só 

ensinou ele a agradecer diante de Deus. Não tem como questionar… O padre Iran 

ainda brinca comigo às vezes, porque às vezes a gente podia ser mais presente, mas 

o serviço é muita correria. O meu serviço é um difícil, do Paulinho também, então ele 

fala: “Rita, eu queria que vocês dessem mais, porque a comunidade precisa mais de 

vocês”. Mas eu falo: “Padre, é o que nós podemos hoje. É que tá na nossa altura”. Pra 

mim hoje Deus se tornou um Deus muito leve, sem cobrança. Deus não me cobra… 

Se um dia ou outro, num domingo não deu certo da gente ir, não tem cobrança. Porque 

Deus entende, me conhece tudo, ele sabe da minha dor, não adianta se eu fizer 

alguma coisa e não… Deus pra mim hoje, e eu tenho certeza, e o Paulinho pode falar 

a mesma coisa, se tornou um Deus muito leve. Não é fácil, tem dia que… Nossa 

Senhora… Você fala que é loucura o que aconteceu. 



335 

 

 

PCM: Outra coisa que eu achei aí é a madrugada do dia 10/01… “Sonho eu 

sendo sequestrado por um ser de luz. O Faustão veio me visitar”. “Palavras especiais 

do Ouro Verde: vó por mãe; camisola por canga”. 

RCM: Ele trocava um pouquinho palavras. Aí eu começava a rir quando ele me 

chamava de vó. 

PCM: Outro dia que ele pôs, dia 11/01. “Madrugada sufocante, apertando o 

coração. Chorei muito, li, me irritei com o livro, dispensei. Pensei, pensei e mais uma 

vez voltei a pensar, que madrugada ein? Você agora deve se tornar um semeador da 

semente da sabedoria adquiridas pelas experiências vividas. Chegou a hora de ser 

um doador”. 

RCM: Isso que tem muita coisa que eu não consigo entender ainda, então eu 

entendo que através de nós contar um pouco da história dele também, nós estamos 

sendo isso. Que agora você tem que ser um doador, então eu sinto que não é pra nós. 

Que nós precisava passar pra frente, que nós precisava contar um pouquinho da 

história dele. Isso aí eu li e reli essa agenda, e olha pra você ver: ele sentiu, na 

madrugada de sofrimento, que agora era a época de ser doador. Ele entendeu a 

missão dele. 

RCM: Tudo isso que ele escreveu foi dentro do hospital. Tanto que você viu 

que ele escreveu até o dia 24 e aí ele parou, porque não era mais… Ele já não 

conseguiu pôr no papel, porque ele já não tava… Mas, Valéria, eu falo assim que eu 

não poderia imaginar de ficar com isso aí, tanto que no começo, todo mundo que 

vinha, eu não tinha essa coisa de guardar essa agenda. As meninas, essas meninas 

de Franca, lá da Serra das Canastra, todas elas leram. E muita coisa em inglês, que 

você descobrir porque você vai ler, se for alguma coisa muito importante você fala pra 

mim, traduz e põe. Uma das coisas assim, eu pedi pro Miguel até traduzir, que fala da 

mãe. Paulinho, você lembra. Em inglês ele fala isso: é o presente… Não parece que 

ele deixou? 

 

Ele semeou alguma coisa... 

RCM: Essa última frase, o Paulinho nem lembrava mais disso, mas você vê… 

PCM: Eu tava tentando achar, que ele escreveu também, mas agora eu não 

consegui achar, que ele fala que quando ele morresse ele tinha vontade que colocasse 



336 

 

 

ele no meio do mato, o corpo dele ser absorvido pela terra. Ele falava: “Ah, pai, nós 

saímos da terra…”. 

RCM: Precisava pegar também, uma das coisas interessantes, foi uma 

música… Uma vez nós estava vendo um vídeo dele, quando ele fez nos Estados 

Unidos, e nós escutamos, tocando no rádio, essa música. No dia que ele foi embora, 

alguém postou essa música, e aí eu fui pesquisar a música. Você não acredita o que 

a música fala… Valéria, até isso, por isso eu falo… Eu vivo da graça de Deus e essas 

delicadezas de Deus. É tudo delicadeza. Até essa música, que fala isso… Umas 

mensagens que ele deixava pro Miguel no aniversário, ele escreveu isso que uma das 

coisas ele pôs assim: “Mãe, a senhora sempre me falou que vocês cresceram comigo, 

mas eu cresço com vocês até agora”… E tem duas músicas, uma é essa, que veio no 

dia que ele foi embora, e essa música ele tinha escutado nos Estados Unidos, só que 

nós só descobrimos depois. 

PCM: Estava vendo um vídeo dele escutando a música. 

RCM: E ele sempre escutava aqui em casa, só que eu nunca, você acha que 

eu ia perguntar pra ele? “Matheus, que que fala a música?”. Só que no dia que ele foi 

embora, e colocaram — e eu não lembro quem foi —, aí eu fui pesquisar. Aí ela fala 

sobre a morte. E tem uma, Valéria, que eu quero que você veja… 

 

Se eu morrer jovem… 

RCM: E tem uma que ele fala do agradecimento, pro pai e pra mãe. Também é 

uma música…Valéria, no dia que ele morreu, era umas quatro, cinco horas da tarde, 

choveu. E aí passou um pouquinho, o Michelson entrou — o Michelson é muito amigo 

dele —, entrou, me pegou pela mão e falou: “Vem cá” “Por quê?” “Vem cá pra você 

ver…”. Valéria, eu sai lá fora… 

 

Um arco-íris… 

RCM: O arco-íris tomava conta do céu inteirinho. E ele falou pra mim: “Rita, ele 

já chegou lá. Ele só tá mandando falar que tá tudo bem”. Eu falo que não tem como… 

É um ser muito especial… Aí você vai ver muita coisa que ele tava estudando sobre 

o reiki, ele queria conhecer um pouquinho sobre o reiki… 

RCM: Ele tava. Ele era muito… Ele queria conhecer. Você percebia… 

 



337 

 

 

“Minha cabeça, minha mente é como uma esponja”. 

RCM: O que ele mandava pra nós: “Meus amores, meus maiores amores, meu 

alicerce e professores da vida. Amo muito esse presente divino. Tê-los como pai e 

mãe é essencial à natureza humana. Vocês são mais que especial. Amo você, Miguel. 

Obrigado por serem sempre esse exemplo de ser humano. Amo muito”. 

 

Esse é o diário deles lá nos Estados Unidos ou não? 

RCM: Esse ele mandava pelo Facebook já, aí eu fui passando. “Mãe, pai, eu 

amo muito vocês dois. Lembro-me muitas vezes de quando dizia que eu cresci com 

vocês e agora vejo que eu cresço a cada dia por causa de vocês. Obrigado por tudo. 

Vocês são os melhores e nós somos fortes juntos. E isso é um fato na minha opinião. 

Essa vida é um pouco estressante, chata e injusta. Mas a força, o amor e tudo isso 

aqui é obra divina. Eu peço sempre o crescimento junto a esse amor delicioso de se 

viver. Obrigado pelos conselhos, pelo suporte, pela companhia. Mãe, pai e Miguel, te 

amo também”.  

RCM: Eu vejo do Matheus, assim de uns quatro, cinco antes de tudo acontecer, 

ele transformou. Porque ele também foi um jovem normal, de beber, eu falei que até 

agora o Miguel, graças a Deus, não chegou nenhuma vez trançando, o Matheus bebeu 

pinga uma vez. Eu falei: “Filho de Deus!”. Normal, tudo da idade dele. Mas os últimos 

quatro, cinco anos últimos dele aqui, eu não sei, eu via ele como muito adulto, muito 

de sentar de longos papos, de dar pra conversar muito, falar muito. Então, assim, é 

essa maturidade. Espiritual. Porque tudo você vê… 

 

Me emprestaram o diário... 

Rita: Tá tudo bem… 

PCM: Não tem como duvidar. 

RCM: Eu falo pro Paulinho, só o que eu posso dizer é a palavra saudade. 

Saudade, saudade, saudade e que essa saudade também é muita dor. 

 

Porque saudade dói… 

RCM: Quem que essa semana ainda comentou comigo… Aí meu Deus… 

Alguém falou pra mim do filho, eu falei: “Como que tá?” “Eu não tô aguentando de 

saudade” É isso, a gente fica… A gente foi pra praia esse ano, ficamos quatro dias, o 



338 

 

 

Miguel não foi. Que saudade! É uma saudade que dói no coração… Então assim, 

quando eu penso que o Matheus é uma saudade que não dá pra matar a saudade. 

Não tem como… Não tem de chegar um pouquinho e só ficar um pouquinho… Às 

vezes eu falo pro Paulinho, eu não sonho… Eu não sonho com ele… E aí às vezes 

eu questiono com Deus assim: “Jesus, e se eu sonhasse? Será que dava um alívio 

no coração ou é pior?”. Então, assim, nem sonhar não deixam eu sonhar. Nós somos 

privados de sonhar… Eu tive assim, alguns momentos que eu não sei explicar, se é 

sonho. Uma das vezes eu tava cochilando aqui na sala, sabe depois do almoço, 

quando você dá aquele cochilo gostoso, e eu escutei: “Mãe!”. E a hora que eu escutei 

“mãe!”, eu senti perto… E aí eu acordei… Acordei, olhei pro Paulinho, falei: “Bem, eu 

vi o Matheus perto”. Isso é o sonho… Nunca falou que tá tudo bem, nunca falou nada. 

Só isso. E uma das vezes, eu lembro eu em um lugar e ele se aproximou e eu lembro 

de tocar o corpo… Eu lembro de ter abraçado, sentir o corpinho, a cinturinha, mas só 

isso, sem conversar. Não teve… “Mãe, só abraça e fica quietinha”. Mas assim, sonho, 

sonho, nenhum… Uma hora eu escutei uma risada escandalosa dele, porque ele era 

muito escandaloso na risada, uma risada escandalosa em sonho, só que a hora que 

eu escutei a risada, o Banzé derrubou o pote de ração, de madrugada. “Paulinho, você 

acredita que eu acabei de escutar a risada do Matheus e o Banzé estava fazendo 

arte?”. Então, assim, essas delicadezas… Sonho grande não… 

PCM: Não sonhamos ainda… 

RCM: E uma vez eu estava conversando com a Marilu Vuolo e ela falou: “Rita, 

a história do gato é assim, ele escolhe o dono. Ele já tem o dono dele. Então ele só 

cuidou de vocês, mas vocês não são dono dele”. Então o Banzé pra nós é um 

enigma… É um enigma… Tem dia que ele vem, eu falo: “Que ser é esse?!”. Que ele 

vem, come… Ele é assim, ele é livre. Então você não vê o Banzé. O Banzé é livre. O 

Banzé é imenso, grandão, cabeção… Ele é uma peça… Bravo com nós. Agora ele 

parou, mas teve um tempo que ele mordia. Chegava perto e pá na canela. Mas nós 

somos apaixonados por ele… 

RCM: Mas você sabe, a minha irmã falou uma coisa pra mim… Ela falou: “Rita, 

até isso no começo eu tinha muita preocupação, porque vocês transferiram pro Banzé, 

todo aquele cuidado com o Banzé, aquela preocupação com o Banzé. E se o Banzé 

numa dessas morresse? Vocês iam ter outro sofrimento…”. Então eu acho que ele 



339 

 

 

mesmo foi desprendendo… “Vai viver a vida de vocês, que eu vou viver a minha. 

Então não tem que ficar grudado em mim”. Eu acho que tem um porquê… Até isso… 

RCM: Tá tudo bem, mas eu vou… Eu não sou daqui… 

 

O Gato 

RCM: Pegou aqui em Pinhal mesmo. Parece que de Campinas ele viu que 

alguém postou, que tava pra doação, e aí ele falou pra mim: “Mãe, eu vou pegar um 

gato” “Não pega não, filho, no apartamento… Pega não”. “Ah, mãe, já peguei. Tô indo 

aí esse final de semana”. Aí chegou com um gatinho preto, aquele pelinho feio, 

magrelinho, mas amou intensamente. E foi muito companheiro dele, assim, nos 

momentos que ele não tava muito bem lá, eu acho que foi muito companheiro. 

PCM: Pro tanto de vez que ele fava do Banzé pra nós… 

RCM: Mas eu sinto até isso, eu sinto que o Banzé também viu o Matheus, sentiu 

o Matheus muito triste, porque o Banzé veio muito bravo. Muito brava… Ele não era 

um gato acessível. Depois ele melhorou com nós, mas eu acho que ele viu o 

sofrimento, do sentir ali… Até isso nós sentimentos. Mas depois com o tempo ficou 

bem, só que ele livre. Nada prende. Não tem o que segure o nosso menino aqui. 

  



340 

 

 

Entrevista 16 — D. O.M. 
Nome: D. O. M. 
Idade: 76 anos. 
Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo 
Biazotto em Abril de 2018. 

 

Qual sua atuação dentro da igreja? 

Olha, como eu sou professora, eu sempre gostei de mexer com a criança, 

mexer com as coisas, até teve uma época que eu pensei em ser freira. Aí eu fui colega 

do meu marido, colega, ele foi pro colegial e eu pro magistério, aí nós começamos a 

namorar e de freira eu virei mãe, hoje viúva, quatro filhos, sete netos e três bisnetos. 

Então, eu achei que esse era o meu sonho, porque eu pensava em ser freira, mas eu 

gostava de criança. A vida, com essa idade, eu aprendi muito. Eu sempre gostei de 

dar catecismo. Eu dei o meu primeiro catecismo com quinze anos, lá na igreja antiga 

de São Pantaleão. Dei aula até 70 anos, então sempre fui professora e catequista, 

evangelizadora, sempre participante da igreja, sempre procurando transmitir aquilo 

que eu acreditava, passando pra família e pras pessoas. Viver a palavra de Deus 

sempre foi o meu lema. 

Enfrentar a morte eu enfrentei já… É um assunto triste… É uma coisa que nós 

não fugimos. Nós vamos enfrentar, ou mais cedo ou mais tarde, nós não podemos 

fugir disso. Nós temos que ficar preparados e acreditar, ter fé, pra poder enfrentar o 

momento. 

Antigamente, eu era pequena, morei sempre no sítio, meu pai contava, minha 

vó, como era o velório antigamente. Eu era criança, então assistia pouco, mas eles 

preparavam, eles faziam uma mortalha. Não tinha nada de funerária. Aí mandava, ia 

lá pra cidade próxima, era Santo Antônio do Jardim, ou era aqui Pinhal, pra preparar 

o caixão. Talvez às vezes até mandava fazer, dependendo do tamanho, fazia uma 

coisa bem rústica. Não era bonito como é agora. E a próxima família, e as pessoas 

amigas relacionada, os vizinhos, que faziam a mortalha. E até a minha vó conta que 

existiam os que mais se preocupavam, fazia e guardava. A minha vó, por exemplo, eu 

era criança, ela tinha uma caixa, ela vinha passear na minha casa, passar uns dias na 

época de prova, trazia uma caixa, falava que era a mortalha dela. Ou escolhia a roupa 

ou então fazia-se de cetim, fazia uma coisa assim enfeitada do jeito que queria, o 

padre não ia lá. Rezava e avisava a vizinhança, os vizinhos iam todos passar a noite, 

então tinha de café, leite, bolo, pinga, tinha tudo pra numa comunidade rural, pra 



341 

 

 

passar a noite. Comida… Até meu pai conta que um dia teve um acidente e a família 

morava numa montanha, que até hoje está lá, uma montanha bonita, com acesso 

difícil… Se hoje, com carro, já é meio difícil, imagina aquele tempo, chegar lá na 

montanha. Aí, quando chegou, avisou que o marido que estava internado, não sei 

aonde, em São Paulo, tinha morrido. A mulher primeiro teve um choque, porque ia 

chegar… Primeiro teve um choque… Aí ela pegou uma espiga de milho, pi pi pi, 

pegando galinha. Daí ficou todo mundo espantado, limpou a lágrima e falou: “Ele vem 

morto, mas as pessoas que vão chegar com ele vão com fome e eu vou preparar uma 

canja”. Olha a mentalidade da mulher, quer dizer que ela aceitou, não ficou 

descabelando que nem muita gente. Não… Ela pensou quem estava trazendo. Então 

meu pai contava, ela pegou a galinha e ia fazer uma canja porque as pessoas vivas 

que iam passar a noite e que iam chegar. Até tinha um fato interessante, que eu 

sempre lembro, eu falava pro meu pai: “mas por que tanta igrejinha na beira da 

estrada?”. Quando vinha o velório, que enterrava ou em Santo Antônio do Jardim ou 

vinha pra Pinhal, ou ia em Gramínea, onde parava pra descansar fazia uma capelinha, 

ou então colocava uma cruz. As pessoas, os sítios, as fazendas que eram mais assim, 

faziam uma capela, os mais simples punham uma cruz. Então era cheio de cruz, então 

o barranco foi uma aumentando, a capelinha foi caindo… Tinha muitas… E eu falava 

pro meu pai, “Mas por que tanta?”, é onde parava o enterro. Depois da noite, que 

passava, calculava… Nunca morria e enterrava, deixava pelo menos umas 24 horas 

lá a pessoa. Aí graças a Deus o mundo foi passando, melhorando, e hoje nós temos 

funerária, daí já vem pra cidade, então hoje é tudo bonito. Ou fica em casa, mas o 

médico vem, o padre… a unção dos enfermos, a importância, então a gente fala pro 

padre: “Olha, fulano não está passando muito bem, o senhor pode dar a unção?”. 

 

Mas qual a importância da unção? 

A unção é muito importante, porque a hora que vem dar a unção dos enfermos, 

que é um sacramento, todos os pecados são perdoados, entendeu? De primeiro, só 

a pessoa que estava passando mal, que ia morrer, que a gente galava: “Olha, o senhor 

dá uma olhada, padre, porque não tá bem”. Então o padre vinha no hospital, ou na 

casa, dar a unção. Passa o óleo, faz uma oração… Todos os pecados são perdoados, 

então a pessoa tá preparada pra descansar em paz. Mas depois, de tanto ficar vendo 

a evangelização, e conversando com os padres na igreja, aí eu descobri uma coisa: a 



342 

 

 

unção dos enfermos não é só pra hora que está morrendo. Se você vai passar por 

uma cirurgia, porque tudo tem o seu risco… Arrancar um dente pode dar uma 

hemorragia… Você vai fazer uma cirurgia assim, pode complicar… Então você vai 

fazer uma cirurgia, você vai pro padre que ele dá, o monsenhor dá, o padre dá a unção 

dos enfermos. E pode receber quantas vezes precisar. Só que se povo descobrir isso, 

tem uma dor de dente capaz de querer ir lá amolar o padre, então não é assim, 

reservou um pouquinho, só quando a gente está fazendo um curso que a gente 

procura e comenta e às vezes fala pra pessoa. Por exemplo, o meu genro estava com 

câncer, ela ia passar por uma cirurgia gravíssima, primeiro apareceu no intestino. Ele 

foi lá, o monsenhor fez a oração, deu a unção dos enfermos pra ele. Ele foi fazer a 

cirurgia, correu tudo bem, voltou. Voltou, passado, fez a quimio, a radio, tudo, todo 

mundo rezando, e a corrente de oração é muito importante, é muito importante. Aí, 

passado dois anos, aparece no fígado, de novo o povo rezando, reza constantemente, 

e pra fazer a cirurgia, que ia perder meio fígado, pra tirar onde estava o tumor, o que 

aconteceu? Voltou a passar pela unção dos enfermos. Uma criança fica doente, você 

leva lá pro padre, então a unção perdoa os pecados, então a pessoa vai preparada. 

Correu tudo bem? Maravilha. Deu alguma coisa mais grave? A pessoa está preparada 

pra receber o final e ser bem recebida nos braços de Deus, então? Quer dizer, a unção 

dos enfermos, em primeira linha, é morte, a pessoa está muito mal… E antigamente 

até uma vela na mão da pessoa na roça, quando sabia que a pessoa ia morrer, todos 

em silêncio, em volta, e uma vela na mão. Falavam que aquela vela ia mostrar o 

caminho, não tinha unção, porque o padre não ia lá, mas tinha a oração da 

comunidade, da família, e a vela que era pra mostrar. Até um dia o meu tio tava muito 

mal e a minha tia, olhando pela janela, falou: “Nossa, ele não tá bem”. Mas ela grávida, 

porque quando ele morreu deixou ela grávida do nono filho, imagina… A vida era muito 

difícil… E ela deitou cansada, ela dormiu, quando ela passou por um soninho ela tinha 

morrido. Aí pessoas da família: “Mas como? Não pôs a vela na mão!”. Só que não tem 

importância, diante de uma situação dessa, Deus não vai falar que aquela pessoa não 

vai achar o caminho, depois de meses, meses de sofrimento, de uma vida tão cheia 

de problemas, cheia de filhos, cheia de trabalho. Ah, por que não acendeu a vela? 

Então isso aí é uma coisa secundária, são coisas secundárias. São superstições do 

povo, não tem nada a ver. Você acha que pôr uma vela na mão de cada um que morre 

no hospital? Não tem condição. Aí chama o padre, dá a unção e acabou. E se não 



343 

 

 

deu tempo de dar a unção, a pessoa vai ser abençoada, e pra isso, hoje, graças a 

Deus, não precisa ficar na casa, porque quando não tinha o necrotério, arrumava em 

casa. Não chamavam enfermeiro não, as pessoas mesmo limpavam, punham a roupa 

— ou era a mortalha ou escolhia uma roupa — e pronto. Agora não. Vem pro velório, 

a funerária preparada, direitinho, aí que vem enfeitar, ver as flores, a coroa, o que 

quiser. Enfeita do jeito que quiser. Hoje tem consórcio de funerária… Se você quiser 

tal, é essa flor, desse jeito… Agora se você quiser mais enfeitado, então paga a 

parte… Depende da pessoa. Quer fazer uma coroa mais bonita, quer fazer alguma 

coisa. Aí é do gosto e de acordo com as finanças da família, e eles aproveitam, fica 

bonito. Não vou falar pra você que não fica bonito não, fica bonito. É uma homenagem 

pra pessoa, não faz mal que fala: “Ah, a flor é bobagem”. Não, depois de uma vida, a 

pessoa não merece uma coroa? Não merece uma cesta? Claro. Quer pôr uma música 

suava lá no velório, às vezes perguntam: “Quer uma música?”. Põe uma música 

suave, faz um ambiente gostoso, de oração, fica bonito. Então hoje é tudo melhor, 

tudo muito bem organizado. E até, eu acho, sinceramente, muito melhor, porque você 

vela o seu ente querido lá no velório, não fica na casa, na sala. Por exemplo, essa 

casa aqui é do meu sogro, é da família, aqui eu vi dois velórios, porque o outro já foi 

pra lá, já tinha o velório. Então você entra na casa de noite, você fala: “Aqui nesse 

quarto morreu fulano, aqui morreu cicrano”. Tem gente que não gosta nem de dormir 

na casa, parece que fica uma coisa marcada, porque a morte, por mais natural que 

seja, sempre dá um baque. Sempre dá um baque. Enquanto é dia, o dia 

amanhecendo, é uma beleza, mas você chega na noite, começa lembrar: “Aqui 

morreu fulano, essa cama… Como eu vou dormir nessa cama, fulano morreu”. Dá um 

arrepio até, então tem pessoa que não gosta nem de passar na frente. Quanta gente, 

agora que nem tanto, com a vida moderna, as bebidas, eles não ligam, mas tinha 

gente que não parava no necrotério. Virava a rua, de medo de passar no necrotério. 

Agora o povo já tá mais, quando eles voltam da balada eles não estão nem pensando 

em morte. Mas é interessante, você vai lá, lá reza, lá vai pro cemitério, o padre vai lá, 

se a vida é muito de igreja celebra uma missa de corpo presente lá no velório e fica 

tudo mais bonito. E a gente sempre procura falar, a hora que tá lá, sempre tem uma 

pessoa que fala, procura mostrar pra família que aquela pessoa descansou. Pede 

sempre força pra família porque aquela cumpriu a missão e que nós devemos seguir, 

invés de ficar chorando, chorando, o que eles falam, se começar a chorar muito, 



344 

 

 

atrapalha até o descanso da pessoa, porque nós não sabemos o outro lado, como é. 

Assim, o que acontece… Mas muitas amigas minha, quando a minha mãe faleceu, eu 

chorava muito. Ela ficou um dia, quase duas horas no telefone comigo falando que eu 

não podia ficar chorando, por mais que eu sentisse falta da minha mãe, eu tinha que 

deixar ela partir em paz. Eu achei bonito. “Quando você estiver tomando café, você 

pega a xícara e fala: essa xícara eu vou tomar pela minha mãe. Descansa em paz, 

mãe, eu tô tomando esse café pa senhora”. Então que a pessoa, o pensamento, é 

válido. Você já imaginou, eu perdi meu pai, perdi minha mãe, perdi meu marido, eu 

vou ficar… A vida vai acabar? Não, eu tenho que pensar na minha mãe, no que ela 

foi, no meu pai a fortaleza que foi, no meu marido o que ele foi. E o dia que ele faleceu, 

eu tenho que ser mãe e pai, pra tocar a vida. Tem que comemorar o Natal? Sim! 

Comemora o Natal, comemora as festas, comemora tudo, porque nós temos crianças 

pequenas na família. Há pouco tempo morreu a mãe de uma amiga: “Não vou enfeitar 

mais a casa, não vou montar mais a árvore de Natal porque a minha mãe morreu”. Eu 

falei: “A sua vó não morreu também? Sua vó morreu, agora, a sua mãe deixou de 

fazer as coisas, de participar da festa com vocês?”. “Não”. “Pois então agora você que 

é avó, você tem que preparar, porque você tem neto, tem bisneto…”. Eu tenho bisneto. 

Eu não vou montar a árvore de natal? Não, tem que continuar a vida. E seguir o 

exemplo da pessoa, se ela foi boa, se ela teve uma presença bonita na vida, procurar 

seguir os passos, lembrar com saudade. “Olha, era tão bom, fazia isso, fazia aquilo”. 

E procurar viver bem, procurar viver bem, viver o hoje, porque o passado passou, o 

passado ficou pra trás, e o futuro nós não sabemos, nós não sabemos o futuro. Às 

vezes estamos falando aqui e amanhã acontece uma coisa: “Nossa, que aconteceu, 

que isso?”. Então, vamos viver o presente… Eu sempre falava pros meus alunos na 

catequese, quando eu fazia palestra no CEPAN, encontros de igreja: “Vamos viver o 

hoje, da melhor maneira possível. Segura na mão de Deus, segura nas mãos de 

Maria, e vive o hoje da melhor maneira possível. Se amanhã nós estivermos vivos, 

vamos continuar vivendo melhor, vamos procurar cada vez melhorar mais, porque 

assim nós estamos preparando a nossa estrada, o nosso caminho. Procura olhar, ser 

caridoso… Orgulho, vaidade… Isso aí não leva a nada, nada. Riqueza? Muito bom ter 

dinheiro, porque sem dinheiro”, eu falava pros meus alunos, “eu posso chegar no 

supermercado, olha eu sou de Deus, eu sou catequista, o caixa do supermercado vai 

me dar as compras só porque eu sou catequista? Não, né? E se eu falar que eu sou 



345 

 

 

de Deus, ele vai falar deixar eu passar? Não. Não tem nada a ver uma coisa com a 

outra. O dinheiro é bom, todo mundo tem que procurar ganhar certinho, trabalhar 

honestamente, certinho, economizar, porque o dinheiro faz parte. Rico, o que tem 

sorte de se dar melhor na vida, ele não precisa ficar se vangloriando não, porque a 

hora que ele morrer ele não vai levar nada. Nós nascemos nus e hora que nós 

morrermos vamos com uma roupa, porque vai ficar feio, não vai do jeito que nós 

viemos. A roupa do corpo… Nada mais. A riqueza vai ficar aí, tudo vai ficar aí. Então 

nós temos… Bons, coisas boas, amor, caridade, amizade, procurar ajudar o irmão, 

ver no irmão uma pessoa boa. Ver a pessoa de Cristo no irmão. Não é: “Aquele lá é 

meu amigo, aquela lá é rico, olha o carro dele. Aquele pobre que está caído na sarjeta 

também é seu irmão”. Às vezes eu perguntava, quando falava isso na catequese, 

quem é irmão do padre Augusto? — Quando a gente falava que era tudo irmão — 

Eu… Quem é irmão do prefeito? Eu, eu! Quem é irmão daquele bêbado que está caído 

na sarjeta? Ah, eu não. Eu falei: Pois ele também é irmão nosso. Ele também é irmão 

nosso, então nós temos que fazer nossa parte. No imenso muito, nós somos um 

tijolinho. Ah, não posso fazer nada sozinho. Pode, porque se um tijolinho tiver 

bonitinho, vai deixar a construção mais bonita, não é verdade? Então, procurar vier 

bem, pra quando chegar a nossa passagem nós estarmos com a consciência limpa, 

com a vida preparada, que seja lembrada com saudade. Olha, foi uma grande pessoa. 

Ela fez isso, fez aquilo… Ela viveu a vida como se deve. Ela mostrou o amor. Ela deu 

o exemplo. Isso que é o mais bonito. 

 

Em relação a morte, qual a primeira lembrança que a senhora tem? 

A primeira vez que eu precisei encarar… Quando eu era pequena eu via minha 

mãe chorando, meu pai falando que a minha vó tinha morrido, mas era assim, eles 

enfrentavam de maneira diferente, não fazia show. Minha mãe falou: “Meu pai 

morreu”. Nós fomos lá, do jeito que eu falei, velório, os vizinhos lá. Não tinha nada, 

assim uma coisa de ficar assustada, nado. Era encarada como se fosse uma coisa 

normal. Voltou pra casa, enterrava, chorava, até a minha mãe foi uma coisa 

interessante: eu tinha perdido uma irmã de oito anos numa epidemia de febre tifo e 

ela sofreu muito, eu era pequena. Eu tinha dois anos. Eles sofreram tanto, tanto, que 

meu pai não fazia mais a barba, minha mãe não conseguia fazer nada, sofreram 

barbaridade, a perda da primeira filha, numa epidemia que quando o médico descobriu 



346 

 

 

já era tarde demais, não pôde fazer nada. Ela sofreu muito, muito. Aí ela ficou grávida 

de novo e a vida começou… Passaram dois anos, ela começou a se levantar. Mas eu 

percebia, a gente percebe uma mudança. Quando morria uma pessoa, depois que 

percebia, o pai que tinha 80 e tantos, ela foi pro velório, chorava perto do pai ali, mas 

ela falava assim: “Minha filha morreu com 8 anos, por que meu pai não pode morrer 

com 80?”. Então eu vi que ela sofreu tanto, que ela aprendeu a realidade verdadeira. 

É o certo… Não tem idade pra morte. Agora se você tem pessoa, por exemplo, o meu 

pai, morreu com 96 anos. Viveu a vida maravilhosa, como um cedro, uma árvore forte, 

e aí não tinha mais condição, entendeu? Agora, eu vou ficar chorando porque meu pai 

morreu, com 96 anos? Nem nós sabemos se vamos chegar nessa idade, já foi uma 

graça. Então é sabedoria enfrentar a morte com sabedoria. Cuidar da pessoa, abraçar, 

enquanto ela tá aqui. Falar que ama, enquanto ela tá aqui. Abraça o filho, abraça o 

irmão, abraça o pai, abraça a mãe, visita… Procura fazer tudo enquanto as pessoas 

estão aqui, porque depois que morreu não adianta encher de flor o túmulo, de vela. É 

fazer enquanto a pessoa tá viva. E a morte… E a gente tem que sempre, nós que 

temos fé, sempre pensar: “É uma passagem”. Se Jesus ressuscitou, que foi o primeiro, 

ele mostrou que nós vamos ressuscitar também, então nós temos que acreditar nisso, 

nós temos que ter fé. Não adianta falar: “Ah, eu não quero morre”. Não adianta porque 

a hora que tiver que acontecer, acontece. A vida é como se fosse uma roda. Você é 

criança, depois você é adolescente, aí você é adulto, aí você vai vendo. Eu via a minha 

avó, falava: “Nossa, minha vó. Minha vó já tá velha, ela tem 74 anos”. De repente ela 

morreu. Então minha mãe ficou sendo avó. Aí eu vi: “Nossa, minha mãe, olha, é 

bisavó”. E eu era só a avozinha. De repente a minha mãe foi, eu virei a avó e a bisavó. 

Então agora eu vejo as minhas filhas, vó. É uma roda. Parece uma coisa que vai 

girando e você vai falando: “Não é possível”. É a vida, engrenagem da vida, que é 

uma coisa muito bonita e que nós temos que estar preparados. Cuidar da saúde sim, 

fazer academia, cuidar da saúde, tomar remédio, procurar médico, fazer tudo. E 

preparar, física e espiritualmente, ficar sempre ligado em Deus. É a grande 

tranquilidade. 

 

Como a comunidade tomava conhecimento do falecimento de uma 

pessoa? 



347 

 

 

Não tinha, quase não tinha rádio, não tinha nada. Morri no sítio, avisava fulano 

que morreu. Se não tinha carro, ia a cavalo e um ia avisando o outro. “Vai ser tal hora”. 

Aí vinha, passava às vezes na igreja, porque tinha a igreja. Quando não tinha a igreja, 

ia direito pro cemitério, avisava lá o coveiro. E quando tinha igreja passava, o padre 

dava o benzimento lá e pronto. E aqui em Pinhal teve uma época, eu era bem 

pequena, batia o sino. Não era que nem agora que já vai pra funerária, já vai lá no 

velório e de lá já vai no Cemitério das Acácias ou o Cemitério… Não, vinha na igreja. 

E aí tinha uma batida, o Senhor Angelim (Biazotto) batia… Era uma batida triste. Então 

era o velório descende devagarinho, e às vezes descia a pé devagarinho, aquela 

batida bem fúnebre. Daí já não passava mais lá e ficou. Reza lá, já vem a turma do 

velório lá, já vem, já vai fechando, já via distribuindo que vai levar, faz um cortejinho e 

leva e pronto. 

 

A senhora acha que isso é uma coisa positiva? 

Acho. Vai lá, lá fica, bonito, não precisa passar na matriz, já tá lá no velório, um 

lugar bonito. O padre vai lá, quase na hora, faz tudo que precisa. Se a pessoa pediu 

uma missa, uma pessoa muito de igreja, quer uma missa, e o padre está livre — 

porque às vezes tem que ver, os padres têm uma vida ocupada também, não é “Vem 

aqui” e todo mundo vem celebrar a missa. Um dia o Padre Augusto comentou: vai lá, 

cadê a viúva? Não tá aqui… Pra encomendar o corpo, falar bonito, a família tem que 

estar lá, né? Tava faltando a mulher… Faz mais uma coisa… Vai lá… É difícil… Os 

padres tem uma vida difícil também. Mas tudo positivo, tudo melhorou, do jeito que 

está tá bom, tá ótimo, bem melhor que antigamente, mandando de boca em boca 

avisar o povo. Quem puder levar as coisas pra comer leva lá, leva café, chá, tem a 

lanchonete, fica lá. 

 

Depois do enterramento, o que normalmente era feito para a família 

enlutada? 

Visitar. Até hoje tem os leigos que trabalham, então marca visita, tem a Pastoral 

do Luto. Até um dia minha filha falou: “Nós vamos visitar”. Então eles vão lá falar uma 

palavra de conforto, porque aí a palavra, visitando aquele que perdeu, ele vai ver que 

ele não é único. Nós também perdemos, o outro perdeu, o outro perdeu, então quando 

junta a dor, falando que também teve a dor, então eles ficam achando… “Uai, chegou 



348 

 

 

a minha vez de passar por isso”. Então é muito importante e tem a turma que visita os 

enlutados, padre visita. Quando esse meu cunhado morreu, minha cunhada ficou 

desesperada, o Monsenhor veio aqui a noite, esse casarão aqui, pôs um terço na mão 

dela, então ela vivia com aquele terço — agora já morreu também —, ela ficava com 

aquele terço que o Monsenhor deu, quando ela estivesse triste segurar forte no terço, 

na oração, na fé. Tem as pessoas que visitam. 

 

Como era o período de luto? Quanto tempo durava? 

Durava… Antigamente durava mais, até tinha uma época que punham uma 

faixa preta assim na camisa, pra falar que o marido estava de luto. E às vezes até a 

roupa, tinha pessoas que usava roupa escura. Luto… Pra mostra que estava de luto. 

Eu me lembro que um dia eu perdi, eu gostava de uma avó da minha amiga, eu 

chamava de vó, vó Chiquinha, vó Chiquinha, ela tinha o maior carinho. Daí ela estava 

muito doente, e eu estava com uma blusa vermelha. Quando eu cheguei na casa sério, 

ela estava agonizando e aí sai a pessoa do quarto, a família que estava lá, eu acho 

que tinha chamado o médico, ela tinha falecido. Eu imediatamente tirei a roupa 

vermelha que eu estava por cima. Eu achei que ninguém tinha percebido, a neta de 

verdade dela falou: “Eu vi, a Daurea tirou a blusa vermelha a hora que viu que a vó 

tinha morrido”. Então, é um respeito pra pessoa. Cada um tem um costume… Um dia 

o Padre Augusto estava falando como é nos Estados Unidos: nos Estados Unidos vira 

quase uma festa. Tem um dia de preparar… Não tem nada de passar, agora eles 

estão fechando o velório por causa dos assaltos, por causa dos problemas que 

surgem na madrugada… Mas lá fecha, aí arruma a pessoa, maquiagem, batom, 

cabelo, o que eles fazem? Até passou um filme… Toda comida, tudo o que ele 

gostava, reúne, põe a fotografia dele, às vezes queimado, põe a cinza na caixinha, 

põe lá, entrega pra família e tudo o que ele gostava de comer, vira uma festa. É o 

costume lá e eles têm um jeito diferente de enfrentar. Até um dia o Monsenhor falou 

que tinha um velório de um amigo. Ficou tanto, preparou tanto, que a hora que chegou 

lá nem achavam o amigo, de tão bonito que estava, enfeitou tanto o amigo que às 

vezes a pessoa chega e não acha, de tão arrumado que está, por que? Porque é outro 

país, nós ainda estamos aqui, maquiagem sim, faz, arruma, faz a maquiagem 

direitinho, é só pedir que eles põem, passa um batonzinho, dá um jeitinho no cabelo, 

o povo da funerária é muito bem preparado pra isso. Quando a minha mãe morreu, 



349 

 

 

eu tinha vindo com ela no carro fúnebre, aí a dona da funerária, quando era o 

D’Arcadia, a Siomara, falou: “Não, você não. Pode ir que isso aqui é pra mim”. Mandou 

eu sair, graças a Deus, porque senão ia ficar uma lembrança muito triste. Já gente 

morreu perto de mim, a minha sogra morreu segurando na minha mão. Meu pai, perto 

de mim. Mas acabou, a morte é uma coisa interessante, eu falava pro meu pai, eu 

punha ele em pé no hospital, assim sentado, com dificuldade, encostava e falava: 

“Tomava um pouquinho, vó. Olha a paisagem, que coisa linda”. Ele não conseguia 

nem engolir, deitou. Daí a noite, uma coisa muito assim, nada de alarmante, foi uma 

coisa muito interessante, a minha irmã estava junto, porque eu falei que ele não estava 

bom, vamos posar de duas em duas, pra não ficar uma pessoa sozinha. Ela estava 

com ele e falou: “Olha, parece que ele mudou a expressão”. Então ele tava, com a 

perna dura tudo, a hora que eu chamei, que eu falei: “Nossa, não tá respirando”. Corri 

chamar a enfermeira, já veio o médico, amoleceu, a expressão… De 96 anos, ninguém 

dava 60. Ninguém acreditava que ele tinha 96 anos. Não foi nada alarmante, nós 

rezamos, nada de espetáculo, nada de coisa… Uma coisa que nós estávamos lá dias 

e dias e noites… Rezamos, agradecemos a Deus, aí ele desceu pra ser arrumado. 

“Precisa de roupa”, peguei já, levei, avisei a funerária, tudo normal, tudo preparado, 

direitinho, pessoas especializadas, isso que é muito bonito. 

 

Por que a missa do sétimo dia é importante? 

Foi um costume… Então vai lá, a família vai, pega a vela que o padre está 

dando, então fica uma lembrança, a pessoa chora, os amigos cumprimentam, então 

fica uma coisa assim bonita, confortante. Agora não precisa ser a missa do sétimo dia, 

é um costume, se quiser mandar no segundo dia, pode rezar. Não tem oposição 

nenhuma. Acabou de falecer pode começar a pô a missa. No dia do sétimo dia é um 

costume da comunidade, da paróquia, que o Padre Augusto dá até a vela. Mas se 

quiser no segundo celebrar uma missa e colocar o nome, pode. A pessoa acabou de 

morrer, missa de corpo presente pode. Se quiser ir à missa, “pelo descanso de fulano”, 

pode. Quanto mais missa, melhor. É indulgência que a pessoa tá ganhando, é uma 

graça. Então é importante, porque se falar que não celebrou uma missa, parece que 

não tá ligando, não é verdade? E às vezes não tem ninguém. Um dia minha irmã 

mandou celebrar uma missa, a amiga era de fora, não tinha ninguém. Aí ela era da 

igreja também, a hora que falou uma pessoa da família ela foi lá, pegou a vela, pegou 



350 

 

 

o microfone: “Está sendo celebrado missa na cidade, então eu vou levar essa vela pra 

ela, por isso não tem ninguém da família, porque a missa tá sendo celebrada em São 

João da Boa Vista”. E deu uma desculpa pro povo. É bacana, é bonito rezar, rezar o 

terço, ouvir uma palavra bonita, elogiando e respeitar o lugar, porque tem gente que 

conversa tanto no velório que vira um mercado. Respeita o lugar, respeita a dor da 

família, respeita o momento, por mais que a pessoa estava esperando a morte, a 

pessoa estava muito doente, a família se perdeu, é uma perda. Então precisa, é um 

costume muito bonito e sempre lembrar, aniversário de morte, tantos anos, graças a 

Deus aqui tem tudo isso e eu acho muito bonito. 

 

Quais são as suas considerações em relação aos velórios? 

Quando a pessoa está muito longe, às vezes não dá pra esperar. Às vezes dá 

pra esperar, chega na hora do velório. Tenho uma amiga que ela mora em 

Rondonópolis, ela tinha que ir na véspera embora e a mãe tava malíssima, mas ela 

não entregava os pontos. Então eles comentam, eles falam, que o que é a morte, 

quando a pessoa está muito fraca: tem que parar de respirar. A hora que ela parar de 

respirar, o coração para, vai parando tudo. A mãe tinha tanta vontade de viver e amava 

tanto aquela filha que morava longe, e a filha: “Mãe, mãe”. Ela falava: “Eu te amo”. 

Então ela não se entregava. O que que fez? Levou a mãe embora; a filha precisou ir 

embora, com o marido, pois ela chegou em Rondonópolis, ela foi embora, ficou com 

as irmãs, porque todas olhavam a mãe muito bem, tinha até cuidadora, tudo, médico 

passava lá, tudo, tinha tudo, padre, tudo… Ela passou mal, veio pro hospital, pois 

tombou a cabeça e morreu. A filha voltou no outro dia, pegou o avião de volta e chegou 

pro velório. Então quando coincide avião, porque às vezes precisa passagem. A 

pessoa morre nos Estados Unidos, a pessoa tá aqui e morreu no passeio lá nos 

Estados Unidos, o filho tá lá, como é que faz? Não, aí não dá. Meu cunhado morreu 

aqui, uma pessoa da cidade, uma pessoa da polícia, uma pessoa muito bem quista, 

que é o Rafael Orichio Neto, uma pessoa queridíssima na cidade, o filho dele estava 

nos Estados Unidos, com a nora e os netos. Não vieram. Vieram pra missa de sétimo 

dia. E aí depende… Tenta avisar, agora quem pode vir, vem; quem não pode… A dor 

vai estar no coração, perto ou longe não tem distância pro amor. E às vezes tem 

pessoas que não gostam de ver. Meu filho, por exemplo, não queria ver o pai morto. 

O caçula. Ele estava em Goiás. Eu avisei logo que morreu, ele não queria ver o pai 



351 

 

 

morto. Tem gente que não gosta, quer guardar a lembrança da pessoa viva. Aí 

depende… E não pode criticar, porque cada um tem um seu ponto de vista. Eu tenho 

um compadre que quando o pai dele morreu ele ficou do lado de fora do velório, 

porque não quer ver, não quer enfrentar aquela situação. Agora meu filho foi muito 

engraçado: o pai não queria ver morto, não veio, mas quando ele era pequeninho tinha 

morrido uma madrinha minha, eu nunca tinha levado no velório, mas não tinha com 

quem deixar, então eu falei: “Olha, nós vamos lá, mas não é nada. Ela tá como se 

estivesse dormindo e vai pra junto de Deus, tá?”. Até hoje eu não esqueço. Fui com 

meu marido, calcinha jeans, camisinha, ele vinha com a mãozinha pra trás assim, 

chegava e olhava. Mas sem medo, sem nada. Todo mundo achando uma belezinha 

aquele menininho de sete anos. E aí ele ia lá perto do pai, o pai levava na lanchonete 

e deu livre pra comprar o que ele quisesse. Aí ele ia lá, chocolatinho, uma 

guaranázinho, uma bolachinha, então ele ia lá, comia, dava mais uma volta, tava 

demorando, e ele voltava de novo, dava mais uma olhadinha, aí ia lá. No fim meu 

marido pagou a conta e ele gostou tanto que chegou em casa falou assim: “Mãe, eu 

gostei tanto do velório. Quando vai ter outro?”. Quer dizer… Prepara a criança. Tem 

uma história: a criança perguntando pra mãe o que era a morte. E a mãe fala: “Vai pra 

junto de Deus, um dia feliz porque vai pra junto de Deus”. De repente a mãe da mãe, 

a vó morreu, a mãe deu um show no velório. A filha chegou falou: “Oh, mãe, a senhora 

não falou que é a coisa mais bonita, um dia feliz? Por que a senhora está chorando?”. 

Quer dizer, preparar, falar que vai pra junto de Deus, mais uma estrelinha brilhou no 

céu, hoje vai estar feliz, vai encontrar todo mundo. Alegria. E levar por esse lado, sem 

colocar medo, que vem puxar a perna, porque tem gente que põe medo na criança. 

Aí fica tudo medrosa. Não pode. Enfrentar com serenidade. 

 

O que você acha que acontece com a pessoa depois que ela morre? 

Pela fé nossa, desde o Credo que nós falamos na ressureição, que nós vamos 

ressuscitar com Jesus. Agora esse ressuscitar, como nós vamos ser, é uma coisa 

diferente, porque ninguém voltou pra contar, mas eu acredito, até o Monsenhor falou 

uma vez, que quando ressuscita é um corpo glorioso. Até tem uma passagem no 

Evangelho que o homem era casado com uma mulher, ele ficou viúvo, casou com a 

outra… “Aonde eu vou encontrar a minha mulher?”. Então fala: “Não, são corpos 

gloriosos”. É tão grande, na presença de Deus, que ninguém vai pensar cadê minha 



352 

 

 

mãe, cadê meu pai, é uma felicidade, eu acredito, é um céu, uma coisa tão bonita, 

não vai procurar o filho, a mãe, o pai, porque é uma felicidade eterna, um corpo 

glorioso. Pelo que o padre fala é um corpo glorioso. Um dia, era um padre, até tenho 

que ver onde está aquele papel que era muito bonito, que cada missa é uma coisa 

muito bonita, que o povo não percebe. Ele teve um sonho, o padre, esse padre que 

tinha uma grande santidade, ele teve um sonho, uma visão, que nem aquela visão 

que tava Jesus, a transfiguração. Durante a missa, as almas ficam lá, ficam todas 

assim, ele viu as pessoas que morriam, ficam esperando pra ser chamadas. Aquelas 

que já vão pro céu, que já purificaram de seus pecados, eles são chamados durante 

a missa, eles ficam felizes, ali em volta do altar. A gente não vê, o padre que teve uma 

visão. Como é bonito, até arrepiava. E que durante a missa, na igreja o demônio não 

entra não. O Santíssimo lá e celebrando aquele momento, eles podem andar em volta 

da igreja, mas lá dentro não. Lá dentro é aqueles corpos, aquelas almas esperando 

pra ser chamadas, e quando elas é chamada, pra subir, diz que é uma grande alegria. 

Ele teve um sonho. Tinha uns dizeres muito bonitos. Tem umas folhas, que iam 

passando de geração pra geração, e às vezes cai na nossa mão. Retrato de Cristo, o 

retrato falado, eu guardei tanto, tão bem, que eu até perdi. Coisa linda! Porque está 

falando do Cristo, a beleza dele. E ele tinha um olhar, que quando ele olhava pra você, 

era penetrante, na alma, no fundo. Se a pessoa tivesse feliz, fosse tudo uma 

santidade, ficava até olhando pra ele, mas se a pessoa tivesse algum pecado, sem 

querer já abaixava, que nem o Pedro a hora que o galo canta três vezes, Jesus olhou 

pra ele. Você já imaginou como foi aquele olhar? Acho que não precisou falar nada, 

tanto que o Pedro abaixou a cabeça e saiu. E depois ele se redimiu, mas a hora que 

ele olhou, o que que passou pela cabeça dele. Olhar penetrante… Traços bonitos… 

E o retrato que ele tinha falava que os traços eram lindos, como o da mãe, uma linda 

donzela. Maria era muito bonita. Era simples no andar, firme no falar e olhar, a pessoa 

se desmanchava diante dele.  

 

A senhora não tem medo da morte? 

Eu não penso nela. Eu procuro não ter medo, porque se eu começar a pensar, 

eu vou ficar com medo. Um dia eu perguntei pro médico, um grande amigo: “O senhor 

tem medo?”. Ele falou: “todo muno tem um pouco, porque é uma coisa nova”. Mas eu 

procuro não pensar. A hora que chegar, eu falo: “Não sei como vai ser, mas eu tenho 



353 

 

 

que estar preparada”. Eu tenho que fica preparada, a melhor maneira de se viver bem. 

Porque se você ficar com medo, vai subir a pressão, se é diabético, é emocional, vai 

subir a diabete, você vai passar mal, você vai chorar, vai criar um clima terrível pra 

isso, então o melhor é procurar esquecer, faz de conta que o vizinho e nós estamos 

aqui, vamos procurar viver bem a nossa vida, quando a chegar a hora nós vamos ver. 

Então a gente vai viver, se não você perde a vida. Você perde o momento de agora. 

Tinha até aquele ditado: Hoje é o amanhã, que tanto nos preocupou ontem. Quer 

dizer, se eu tô vivendo hoje, ontem eu estava preocupada com umas coisas, eu 

levantei cedo e tentei resolver o problema de hoje. Então hoje eu já durmo um 

pouquinho mais tranquila, porque era o amanhã que tanto me preocupou ontem. 

Amanhã são outras preocupações. Então vamos procurar curtir a criança, curtir o 

bisneto, curtir a vida, criar um ambiente de alegria, porque se não, se você chegar 

numa casa que fala só morte, eu vou morrer, eu vou morrer… Eu tenho uma irmã que 

eu falei: “Para pelo amor de Deus”. Ela fez uma caixa de camisa, colocou tudo, até o 

brinco, e cada um que chegava na minha casa pra tomar café ela vinha com a caixa 

pra mostrar pras pessoas, pras visitas. Tá certo? Não tá certo… Eu falei: “Para de 

falar que vai morrer, que preparou, que fez isso, que tá doente, que vai morrer, por 

que se não você tá perdendo a hora. Você começa falar tanto que a hora que chegar 

a hora perdeu até a graça”. Porque eu sou muito engraçada, então pra deixar as 

pessoas mais a vontade, eu falei: “Fala tanto que quando chegar a hora perdeu a 

graça”. Tem que levar na brincadeira. Então levar a vida com alegria, com amor, 

colocando muita esperança, muita garra, pensar no amanhã. Não sei se vamos ter 

amanhã, mas vamos sonhar. Sonho… 

 

Você considera que houve mudanças em relação ao enfrentamento da 

morte nos últimos 30 anos? Se sim, quais são as mudanças? 

Olha, as novas gerações acho que não estão muito preparadas não. Eles estão 

mais… E outra, festa, balada, bebida… eu fico até preocupada, muita droga rodando, 

não só na cidade, mas nas escolas, então eu fico preocupada com isso. Eu fico 

pensando, preocupada com as gerações, não só meus filhos, netos, bisnetos, mas 

com as gerações… Eles não estão vendo. Às vezes eles estão numa festa, eles 

começam a beber e eu quero dar conselho, eles não estucam. Eles não estão nem 

pensando em morte, em vida… Eles estão usando exageradamente a liberdade. 



354 

 

 

 

Mas quando eles encaram a morte, quando alguém da família morre, eles 

agem de uma forma diferente? 

Aí a hora que vê que aconteceu, eles vão sofrer, vão levar um baque, mas 

depois vai pondo o pé no chão, todos, porque não tem outro caminho. Eles vão chorar 

bastante, vão sofrer, e às vezes, quando perde naturalmente, tudo bem, eu acho que 

eles sofrem mais, eu acho, quando a pessoa bebe e ocasionam um acidente, matando 

pessoas inocentes, que nem deu na televisão esses dias. Aí vai… Homicídio 

culposo… Estragou a vida dele. Estragou a vida da família, aí deve ser muito mais 

triste. Agora se ele estiver cheio, não está acontecendo, ele não está pensando em 

morte, mas perdeu a mãe, perdeu naturalmente, eles enfrentam melhor, se tiver 

consciência. Teve até uma história engraçada… Eu tinha uma grande amiga, uma 

filha só, ela tinha um casal e era a única filha, e ela estava fazendo uma fantasia pro 

carnaval. Ela sentiu mal na quinta-feira, o Carnaval era no sábado e na quinta-feira 

ela sentiu mal, terminando a fantasia. Veio no hospital, o marido trouxe e ela morreu. 

Sabe o que o marido feliz? Chegou pra ela: “Filha, a sua mãe não volta mais. Ela não 

vai voltar mais. E ela fez essa fantasia pra você ir no Carnaval”… Até achei bem assim, 

o que ele fez foi uma coisa que chocou. Ele falou pra filha: “Ela fez a fantasia. Se fosse 

eu que tivesse morrido, eu não me importaria nem um pouco que você fosse no 

Carnaval, por isso eu falo pra você: sua mãe também acho que pensa como eu. Põe 

a fantasia que ela fez e vai”. Quer dizer, perdeu a mãe na quinta, sexta-feira e no 

sábado tava no Carnaval… Aí já é uma coisa… O povo ficou meio chocado, foi muito 

comentado na época. Ela continuou a vida, ele passado uns tempos casou de novo e 

tocou a vida. Mas eu não falaria assim pros meus netos. “Vão!”. Preciso ter pelo menos 

sentimento, um luto. 

 

Tem mais alguma coisa que a senhora gostaria de falar? 

Fé… Enfrentar com serenidade… Tudo isso é bonito? É! Você vai ficar nervoso, 

procura não esquentar, faz como eu. Vamos viver a vida da melhor maneira possível. 

É o meu conselho. Não fica pensando: “Ai, um dia eu vou morrer, será que eu vou 

morrer disso, aí eu tô com dor naquilo…”. Deixa, viva o momento, porque se você ficar 

pensando você não vive. A vida perdeu a graça, porque você vai ficar uma pessoa 

nervosa, neurótica… Nós vamos ficar neuróticos, então isso é muito triste. E às vezes 



355 

 

 

a gente tá pensando que vamos morrer agora, nós vamos viver mais vinte, e aí nós 

perdemos vinte anos da vida, estragando a vida das pessoas e as reuniões gostosas. 

Já imaginou uma reunião gostosa, tomando café, vem falar de mortalha, vem falar de 

morte? Hora do café é hora de reunir a família, com alegria. Perto das crianças mostrar 

alegria, porque se nós começarmos a falar de morte, morte, perto das crianças, nós 

vamos traumatizar as crianças. Fala bonito: “Jesus está nos esperando, mas não é 

agora não”. Leva mais pelo lado da brincadeira, fazer que nem o Monsenhor um dia: 

“A vida é linda, nós vamos encontrar, só a morte faz a gente encontrar com Deus. 

Quem quer ver Deus?”. Todo mundo levantou a mão. Aí ele falou: “Quem quer ver 

Deus hoje?”… Porque ninguém quer, porque a vida, com todos os problemas, é 

maravilhosa. É a vida é linda. O amanhecer é lindo. Você pode ver o amanhecer é 

sempre bonito, é o amanhecer das crianças, é coisa linda. Você pode ver que o 

amanhecer, quando o sol nasce, é aquela coisa linda, é a hora que tá todo mundo 

alegre, sem pensar. Tem um dia de trabalho pela frente, mas não tem que ficar 

pensando, ficar vendo a beleza do amanhecer, esse amanhecer que nós não 

podemos estragar nas crianças com mau humor e com medo e com trauma. Agora 

presta atenção no anoitecer, no entardecer… Ele tem um Q de triste, de melancólico, 

porque o amanhecer é o começo e o entardecer, o Sol vai escondendo devagarinho, 

aquela coisa assim, é melancólico. Por que? Porque é o fim. A gente vê que dali vem 

a noite, a noite vem vindo, então pra nós, dependendo da idade, a pessoa vai ficando 

triste, por que? Porque ela está vendo que está chegando a hora do seu entardecer. 

 

Mais alguma coisa que a senhora gostaria de falar? 

Fé, segurar na mão de Deus, olhar pra frente e viver a vida como sabedoria e 

enfrentar a morte com sabedoria. 

  



356 

 

 

Pesquisa 17 — S. C. R. 
Nome: S.C.R 
Idade: 45 anos. 
Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo 
Biazotto em Abril de 2018. 

 

Qual a sua primeira lembrança com a morte? 

A primeira lembrança eu tinha por volta de oito, nove anos, brincando embaixo 

de um abacateiro no quintal da minha avó paterna, a minha mãe veio com a notícia 

que a minha avó materna tinha morrido. Lembrança que eu tenho é que ficou marcado, 

porque eu estava brincando, estava falando da minha avó, que estava doente, que 

tinha melhorado, e minha mãe chegou contando que ela havia morrido. Foi muito 

triste, porque eu era muito ligada com ela minha avó. O velório dela foi na casa, porque 

naquela época eles eram velados na casa, né? Foi na sala, eu lembro que tinha muitas 

pessoas, os amigos, os parentes… E foi muito triste. Eu ficava me perguntando porque 

a minha avó tinha ido tão cedo embora, porque ela tinha cinquenta e poucos anos e 

não me conformava, porque eu era muito ligada a ela. Com o tempo a gente vai vendo 

que tinha chegado a hora dela, mas na época, eu era muito criança pra entender a 

morte. 

 

Teve mais alguma morte que ficou marcada nessa fase da sua vida? 

Olha, nessa fase da minha infância meu bisavô morreu. Também foi velado na 

casa da minha avó paterna. Foi na sala, os parentes vieram, e ele… Chamava ele de 

Papai até… Também foi doloroso, porque a gente quando é criança não tem muito 

assim, como eu falei antes, a relação assim de porque está indo embora, onde está 

indo… Então ficou marcado por isso, porque também eu era muito apegada a ele e 

fez falta… Faz falta… Mas ele se foi… 

 

Lembra alguma coisa em relação a como era o velório especificamente 

nas casas? O que tinha, o que as famílias faziam? 

Então, que eu lembro é uma vaga lembrança… Tirava tudo da sala, o caixão 

ficava na sala, aí tinha a parte do fundo, e velava ali e depois da casa o padre vinha e 

aí já ia direto para o cemitério. 

 



357 

 

 

Depois dessas duas mortes especificamente, outras aconteceram e em 

lugares diferentes, né? Logo depois o velório já foi construído em Pinhal? 

Isso… Eu não lembro muito bem o ano, mas depois a próxima morte que 

passou bastante tempo, essa chocou muito, porque foi do meu tio, irmão do meu pai. 

Essa marcou muito… Eu já era casada, já tinha um filho, e para minha avó, para nós, 

ter perdido o meu tio, para o meu pai… Meu pai perdeu praticamente o braço direito 

dele, né? Porque ele e meu tio… Meu tio era o braço direito, esquerdo da família, 

minha avó ficou muito deprimida na época, até o Monsenhor que ajudou… E é difícil 

a gente falar, porque foi muito doloroso também, mas só que do meu tio já foi velado 

na igreja, ali da Vila Palmeiras, e também foram os vizinhos, os amigos, os parentes. 

Naquela época podia ser velado na igreja, como ele foi criado e nascido ali na Vila 

Palmeiras, então foi velado ali. 

 

Então comparado os dois velórios — os velórios em casa e os velórios na 

igreja, por exemplo —, existiam muitas diferenças? Para a família era mais difícil 

ser em casa? 

Eu acho que para a família era ser porque depois da volta, a volta do enterro, 

você ter que encarar a sua casa, encarar a sala… Eu era criança na época, mas eu 

acho que para os adultos ter que deparar com uma perca e ver, você vai ficar ali 

durante meses vendo ali… Ainda mais para minha avó, que foi o pai, para minha mãe, 

que foi a mãe dela… O por que de tudo isso, né? É um vazio… Uma coisa que a gente 

não sabe explicar, agora fora, que nem na igreja no meu tio, lógico que minha mãe, 

como eu disse, o Monsenhor ajudou muito, mas a minha avó foi pra casa e não teve 

aquela lembrança do caixão ali na sala, teve sim na igreja… Foi difícil pra família, mas 

graças a Deus nós sentimos falta sim, saudade sim, sempre, mas tristeza não. 

 

Qual outra morte ficou marcada dentro da sua família? 

Olha, foi várias mortes, mas eu não lembro muitas… Que ficou marcada 

também foi do meu avô. Essa foi… Porque conforme a gente vai crescendo, a gente 

vai entendendo mais, vai ficando cada vez mais marcado, né? E ele ficou doente, a 

gente já estava preparado, porque quando a pessoa está doente, mal, não foi de 

repente a morte dele. Só que ele já foi velado no velório mesmo, o Velório Municipal, 

e foi triste também pra família. Pra mim também, foi meu avô paterno que morreu, e a 



358 

 

 

minha avó já estava mais forte, porque perder um filho é diferente que perder um 

marido, porque sempre a gente espera que a gente vá, não os filhos da gente. E a 

minha avó perdeu um filho. Lógico que ela ficou triste com a perca do marido, mas a 

do meu tio foi mais doloroso que a do meu avô. Mas é uma marca muito grande pra 

gente, porque eu era muito ligada também a ele. 

 

Você chegou a participar de alguma coisa da organização do velório? 

Olha, do meu avô eu não participei porque nessa época eu tinha uma 

hemorragia, eu estava muito doente, e depois fui descobri… Ele foi enterrado na 

segunda, na quarta eu passei pelo médico, fiz uma coletagem, e eu tive um aborto… 

Isso marcou bastante porque foi próximo, né? E o médico me preparou, lógico, pra 

dar a notícia. Eu não estava esperando isso, pra mim era uma hemorragia como eu 

sempre tive, e era de uma semana, um feto, sofri muito, porque eu perdi um filho, né? 

Ali já era uma coisinha ali dentro de mim. Então eu não participei assim da preparação, 

do meu avô não. 

 

Só que mais tarde você começou a participar desse processo? 

Depois morreu a minha bisavó… Dela foi difícil, porque ela estava bem… Tinha 

90 e poucos anos, foi por causa de um tombo, de repente fez cirurgia e morreu. Eu 

também não ajudei, mas depois disso, o primeiro choque que eu tive com a morte 

mesmo, de preparação, de ter forças, de crescer espiritualmente, foi quando a minha 

vozinha morreu… Foi muito difícil… Porque ali, a minha tia debilitada… Era eu e ela 

que cuidava da minha avó, meu tio… Então nós três que estávamos ali perto, no 

finalmente dela, e ela morreu, eu cheguei e vi minha avó morta. E a minha tia ali, em 

cima dela, tive que ter forças. Onde encontrei força? Em Deus! Porque a minha tia 

não ia conseguir fazer o velório dela, e ali eu tive que ter força… O meu tio pegou no 

meu braço e falou: “Força, você vai me ajudar no velório da sua avó”. Eu respirei 

fundo… Primeiro eu tirei a minha tia dali, pra eles levarem a minha avó, desci com ela, 

enquanto ela foi avisando os parentes — deixei ela com a filha —, eu fui. Foi um 

choque muito grande na minha vida. Foi uma coisa que eu cresci, é deparar ali com o 

caixão quando nós entramos dentro da sala. É uma dor, nossa, foi muito marcante. 

Mas graças a Deus eu já estava preparada espiritualmente, como eu disse, estava 

mais madura. Foi um choque, eu fiquei parada uns dez minutos, sem falar. Aí meu tio 



359 

 

 

simplesmente bateu no meu ombro e falou: “Força!”. Eu arranquei lá do fundo da alma 

a força e pedi pra Deus me dar, mas eu fiquei firme. Preparei, escolhi o caixão, 

preparamos tudo, a moça falou: “Como vocês estão aqui…”, me deixou responsável 

por tudo, onde ia ser, o que ia pôr, que roupa, tudo fui eu… Eu lembro que eu corri 

atrás pra ser na igreja, como ela queria, mas infelizmente não podia porque tinha o 

Santíssimo e não podia mais velar na igreja da Vila Palmeiras, então ela foi velada no 

cemitério. Mas eu fiz o que eu pude, e o que mais marcou foi quando eu fui colocar, 

que só eu podia mexer, o terço na mão da minha avó, porque ela era muito católica, 

né? De ver ela lá, com o semblante lindo, calma, sereno. Ela estava muito bonita no 

velório, e eu coloquei o terço, ali pra mim foi… Aí eu desabei, depois que eu coloquei, 

vi que estava tudo certinho, que a minha avó estava ali, que o caixão estava tudo em 

ordem, eu desabei, chorei uma meia hora a morte da minha avó, ali, sem parar. Lógico 

que durante tudo, a hora do enterro, foi muito triste… 

 

Entre a comunidade católica, quando uma pessoa morria quais eram as 

primeiras providências tomadas? 

Olha, assim, eles foram muito gentis com a gente, também dando apoio, 

mostrou, falou como funcionava os trâmites tudo certinho, os procedimentos que 

tinham de ser tomados, aí foi velado no Velório Municipal, eles servem café, uma 

bolachinha pra família, e o tempo eles estão ali, se terminar o café ou se precisar de 

alguma coisa, a gente tá ligando, e prepara tudo ali, né? É coroa, é roupa, é tudo eles, 

flor… E assim, minha avó saiu do hospital e foi no necrotério que tem ali no hospital, 

e ali a gente não pode ir, porque eu queria eu ir lá cuidar da minha avó, mas aí eu fui 

aconselhada pelo pessoal da funerária que eu até poderia, mas que ia ser uma dor 

pior, então eu levaria as roupas ali, eles pegaram e levaram pra pôr na minha avó. Na 

minha época eu fiquei triste, porque eu queria eu pôr a roupa na minha avó, eu cuidar, 

mas eles não deixaram, eles aconselharam que não. Eles já têm mais experiência do 

que a gente, né? 

 

Então hoje, em relação a isso, você acha que a funerária faz certo de não 

deixar a família participar de todo esse processo? 

Eu acho que sim, porque assim… Eles têm todos os processos deles ali, do 

banho, da preparação, se houver algum vazamento e tal, e eu acho que a gente ia 



360 

 

 

atrapalhar eles, de estar a gente ali, e a dor também ia ser forte. Então a gente vai 

lembrar dos nossos entes queridos ali, bonitinho no caixão, e não ali, numa sala fria, 

então eu acho que com o passar dos anos eu acho que foi ficando até mais fácil pra 

família, né? Porque aí eles têm que se preocupar em avisar os familiares e estar lá 

pra receber o corpo. 

 

Como era feita e quem eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 

corpo do morto? Além da lavagem, quais eram outras providências tomadas em 

relação ao toalete do falecido? 

Não lembro… Eu só lembro assim, que eles falaram que lá eles preparavam, 

mas como era também eu não sei. 

 

Você se lembra sobre os procedimentos da funerária e os trâmites? 

Eu lembro que eu fui levar as roupas da minha avó, pra coloca, antes nós 

escolhemos o caixão, que flor ia colocar, escolhemos a coroa, e eu fui lá, deixei a 

roupa com eles, aí a maquiagem também, por ser mulher, que a família tem que 

autorizar, aí escolhi uma maquiagem bem leve, porque não gostava de usar. Mas 

assim pra deixei a aparência melhor. E é isso, depois a gente ficou esperando… Assim 

que o corpo ficou pronto eles ligaram pra mim avisando que já estava indo pro velório 

e nós subimos, porque eu não consegui na igrejinha, aí eu liguei lá que tinha que ser 

no velório mesmo, porque não tinha autorização pra ser ali na igreja. É isso que eu 

lembro. 

 

Quem se responsabilizava pela organização e como era organizado o 

funeral? 

Aí depois morreu a netinha da minha irmã. A minha irmã não tinha chão, aí eu 

fui lá ajudar também, fui fazer a parte dela, porque o meu sobrinho, pai da criança, a 

menininha tinha oito meses, e foi uma morte de repente, porque a menina estava bem, 

ficou doente. Fui lá também ajudar a família da mãe da menina e fiz a parte do pai. 

Escolher o caixão, de preparar tudo… Uma criança de oito meses… As roupas eles 

trouxeram, se estava bem, se era aquilo… Foi um sapatinho branco, com uma 

roupinha… Aí eu fiquei ali esperando eles trazerem, ajudei bastante a família também, 

a filha do meu sobrinho. 



361 

 

 

 

Por ser uma criança, foi um processo mais difícil? 

Não, não foi tanto, foi mais sofrimento da família, mais dor, porque o 

procedimento é só ir ali no velório e eles perguntam, tem que levar o atestado de óbito, 

tudo certinho, e faz, né? Escolhe o caixão, no caso é um caixão de criança, branco, 

né? A flor, essas coisas que vai pôr, aí eles também que arrumaram a criança, tudo. 

Foi isso, que eu me lembre assim, já faz tempo. 

 

Tem mais alguma lembrança desse tipo de preparação de velório? 

Depois o meu sogro morreu. Eu lembro que o sonho dele quando morresse era 

ser velado na Igreja Matriz, por ser (Sacristão). Eu falo sogro porque ele vai ser sogro 

eternamente, ele foi o pai dos meus filhos. E eu lembro que eu acordei o padre, era o 

que, meia noite, antes da meia noite, e pedi se podia, que ele havia morrido em São 

João da Boa Vista, que o sonho dele, por ter sido (Sacristão), era ser velado na 

Igreja… Ele era Sacristão… E eu fui lá, eu e minha irmã, primeiro pedi permissão da 

esposa dele, e fui. Na época tinha parentes que não queria que acordasse o padre, 

mas eu fui. Fiz o último desejo dele. E consegui! Acordei o padre, aí o padre Maurício 

falou pro Monsenhor, na hora ele ligou pra esposa, e ele consentiu que fosse na 

Matriz. Aí quem preparou, escolheu o caixão, foi o genro dele, mas ele tinha umas 

orquídeas lindas no quintal que ele cuidava, aí eu pedi pra esposa se podia pegar as 

orquídeas e levar, como eu tinha muita amizade lá no velório, eu peguei todas as 

orquídeas, eu com a minha irmã, já era tarde da noite, saímos pelo quintal, sem 

ninguém ver — porque mesmo da família não queria —, mas eu fiz tudo o que o meu 

coração estava mandando, que era o que ele queria. Peguei as orquídeas pra pôr no 

caixão dele. Aí fui lá, já estava tudo certinho, e ele foi velado na igreja. 

Aí no outro dia, no dia do velório… Eles esqueceram de colocar a faixa do 

Apostolado da Oração, e eu lembro que eu fui com um sobrinho de moto, peguei lá 

com eles, e eu coloquei no pescoço dele. Então ali pra mim também foi marcado, 

porque foi triste… Meu filho chorou muito, porque era um pai que estava morrendo… 

Era mais que um pai… E ali pra mim não era um sogro simples, era um pai… Porque 

foi o pai dos meus filhos… Foi muito triste, porque a dor que eu vi que o meu filho 

estava sentindo, foi muito até hoje, falando disso, agora aqui eu tô emocionada. 

Porque ele sim descansou, estava muito doente, mas a dor que o meu filho sentiu na 



362 

 

 

hora foi muito triste, e eu chorei junto. Tanto pela perca, porque a gente não quer — 

a gente é um pouco egoísta, a gente não quer que os entes queridos vão embora —, 

mas chegou a hora. Ele se foi, mas graças a Deus o meu filho, com o passar do tempo, 

até hoje ele fica triste, lógico, das lembranças, mas o que eu puder fazer também pelo 

meu sogro e faria tudo de novo se fosse preciso. 

Depois a dor maior foi o velório da minha mãe… Hoje está fazendo dois anos… 

Eu não esperava, de repente eu estava trabalhando e veio a notícia, aí eu cheguei no 

hospital, pensei que ela não tinha morrido ainda. Aí eu chego lá e minha irmã falou 

que ela tinha morrido. Eu entrei desesperada lá dentro, porque eu pensei que eu fosse 

ver o corpo dela como da minha avó, que fosse dar tempo, mas o corpo dela já não 

estava mais lá. Eu não consegui ver a minha mãe ali. E eu chorei muito. O meu pai 

estava lá já, sozinho, cuidando dos trâmites. Eu cheguei chorando, o meu pai falou: 

“O que você pôde fazer pela sua mãe, você fez. Agora seca as lágrimas e me ajuda 

aqui!”. Foi essas as palavras do meu pai. Eu engoli as lágrimas e fui forte, porque 

agora eu encarei a morte diferente, já era mais madura, como eu já tinha preparado 

da minha avó, do meu sogro, então da minha mãe, pra escolher o caixão, eu não tive 

aquele choque que tive na primeira vez. Fui mais madura ainda, mais firme, e ajudei 

o meu pai ali. Com tudo, com vestido, da minha mãe foi mais doloroso que eu tive que 

escolher o vestido ali que ela não tinha, aí escolhi vestido, escolhi caixão, da funerária, 

mas escolhi a cor, tudo certinho. E fiquei ali com meu pai, eu e meu pai ali, como 

sempre nós dois. Fizemos tudo certinho, o velório. Ela foi velada no cemitério, e a 

minha lembrança da minha mãe foi mais triste porque a hora que ela chegou eu ajudei 

a tirar o caixão de dentro do carro fúnebre. E isso ficou marcado, e fiquei feliz por estar 

ali podendo fazer tudo por minha mãe também. De estar viva, forte, e ter sido firme, 

porque as minhas outras irmãs não foram, e eu fui ali, firme, peguei na alça do caixão 

da minha mãe.  

E a única coisa que eu fico triste, que foi uma triste que até hoje eu fico, porque 

meu pai ficou muito debilitado, porque ficou a noite inteira acordado, e ele pediu a 

minha companhia pra ficar com ele no cemitério, e eu não pude fechar o caixão da 

minha mãe, nem carregar o caixão, porque eu queria ter carregado. Porque eu fui até 

o túmulo, mostrei pro pessoal que abre o túmulo, e isso ficou marcado, vendo eles 

fazendo o buraco ali, e eu queria ter ajudado a fechar o caixão, como eu pus, e 

carregado o caixão da minha mãe. Mas a minha mãe tinha mais gente, o meu pai 



363 

 

 

queria a minha companhia, como sempre estar ali. Então eu fui ficar distante com meu 

pai, porque ele queria ficar ali, mas não queria ver a minha mãe, porque foi uma dor 

forte pra ele também, e até hoje ele sofre com isso. Mas como eu disse, lembrança 

sim, triste não. E foi assim, esse foi o último que eu preparei, da morte assim. 

 

Você comentou que a sua mãe não tinha uma roupa preparada (mesmo 

que não se fale da mortalha, existe a ideia de que sempre há de se deixar uma 

roupa preparada) pra isso. As pessoas costumam deixar uma roupa pronta pra 

quando chegar a morte? 

Olha, da minha avó tinha. Ela escolheu o vestido, um casaquinho branco. Da 

minha bisavó também. Agora homem é mais fácil, sempre é uma calça, uma meia, 

uma camisa mais nova. É que a minha mãe, por ter caído muito, então ela usou… Ela 

emagreceu muito, então ela perdeu muita roupa, então não comprou vestido mais, 

nem roupa, porque ela estava na cama, não saia de casa, então ela tinha uns 

vestidinhos muito batidinhos. O meu pai quis compra um vestido. Como agora na 

funerária — antigamente não tinha —, mas como a funerária fornece o vestido, pra 

nós foi mais fácil que ir em uma loja comprar. Então a gente pegou o da funerária, 

porque meu pai achou certo, de enterrar ela com uma coisa melhor. Não que isso faça 

diferença pra Deus, ou pra minha mãe, porque depois que a gente morre o que fica é 

o corpo, mas meu pai fez questão de fazer, de pôr o caixão, de pôr a roupa na minha 

mãe, comprar, a coroa. Eu também coloquei o terço na mão da minha mãe, então isso 

também ficou marcado. Hoje tá sendo um dia muito triste pra mim, mas eu tô sendo 

forte. E pedindo pra Deus me dar forças, é sempre ele. 

 

Ainda sobre a roupa, você comentou que algumas pessoas tinham 

realmente guardadas. Por que você acha que algumas pessoas deixam a 

roupa… Acha que pra essas pessoas é importante estar com determinada 

roupa, elas vão se sentir melhor sabendo que estão preparando a própria morte? 

Então, pra essas pessoas, que nem a minha bisavó, ela sempre deixava o 

vestidinho ali reservado, porque ela já era de idade, então a gente que vai ficando de 

idade já sabe que uma hora a morte chega, né? E a minha avó também, tinha vários 

vestidos, e na doença dela, quando ela estava lúcida ainda, ela falava: “Olha, eu quero 

ser enterrada com esse vestido”. Agora quando a gente brinca, que nem no meu caso 



364 

 

 

assim, eu brinco com a Beatriz ou com o meu filho, Ricardo, quando eu morrer eu 

quero ser enterrado com esse vestido, mas a gente é nova, a gente tá preparado sim, 

eu tô preparada pra morte, mas a gente fala: “Oh, quero ser enterrado assim”. Mas os 

mais antigos, ali na doença, ainda na lucidez, sempre falavam: “Olha, eu quero ser…”, 

porque já estavam esperando a morte. Não que estavam preparados, porque tem 

pessoas que nunca tá preparado, não quer morrer, e eu acho mais fácil. A minha 

bisavó deixava, era mais fácil, ela deixou tudo pago, o velório, o caixão, porque ela 

não queria dar trabalho. Então os antigos, porque eles eram mais velhos, tudo, eles 

não queriam dar trabalho pras pessoas que ficassem, então queria deixar tudo… E 

tinha pessoas que faziam questão, que tinha aquele apego, achavam que… Agora a 

minha mãe a maquiagem dela também foi fraquinha, a minha mãe também não usava 

maquiagem, foi só pra… E a minha mãe não aceitava a morte, tanto é que a feição 

dela não foi igual da minha avó, um semblante bonito, porque ela lutou até o último 

instante, até o último suspiro pra não morrer, porque ela queria viver, mas quando 

chega a hora nós temos que ir, né? 

 

Você considera que houve mudanças em relação ao enfrentamento da 

morte nos últimos 30 anos? Se sim, quais são as mudanças? 

Hoje eu enfrento a morte assim com mais preparação, com mais dinâmica, com 

mais maturidade. Se hoje chegar a morte… É lógico que muitas pessoas não estão 

preparas, mas eu tô preparada pra morte e se eu morrer hoje eu sei que grande parte 

da minha vida já foi cumprida, a minha missão. Lógico que tem várias ainda, a gente 

não sabe o amanhã, mas eu encaro sim a morte como um desafio, porque a única 

coisa que a gente sabe é que o que resta pra gente é a morte, isso a gente sabe que 

é a certeza da vida da gente é que um dia gente vai morrer. E a gente tem que estar 

preparado, porque é Deus que sabe sobre a gente, o dia, a hora, os minutos que 

restam pra gente. Que seja a vontade dele, então eu tô preparada se eu morrer agora. 

Então você não tem medo da morte? 

Não tenho, não tenho medo… 

 

Tem mais alguma coisa que você gostaria de falar? Alguma lembrança ou 

alguma coisa que ache importante? 



365 

 

 

O que eu tenho que falar é sempre, pras pessoas, perder um ente querido é 

muito triste, e diante de tantas mortes, de tantas preparações, é cada um é de uma 

forma, e a dor é muito grande pra quem fica, mas tristeza nunca. A gente sofre… 

Chorar sim, mas nunca ficar triste, porque o ente querido não ia querer ver a gente 

triste. Eles querem ver a gente feliz, querem ver quem fica bem. Que eu lembre é só 

disso.  



366 

 

 

Entrevista 18 — S. B. 
Nome : S.B. 
Idade: 70 anos. 
Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres em Abril de 2018. 

 

Qual a sua participação na comunidade católica aqui em Pinhal? 

A gente sempre participou, desde criança, da igreja, as missas, primeira 

comunhão, que deixou marcada na vida da gente — fez lá na Matriz, naquele tempo 

só tinha uma paróquia — e a dona Tereza Salomão foi a primeira professora de 

catecismo, então foi um negócio maravilhoso. Além de tudo, da religiosidade, a gente 

não esquece no dia da primeira comunhão, um bolo de chocolate, com um chocolate 

quente, então é maravilhoso. 

Eu sempre parte da equipe da liturgia, desde que começou a liturgia, quando 

começou a participação do leigo na igreja, convidado pelo padre Matheus, a ser o 

comentarista da missa das cinco e seis horas da manhã. Então a gente começou a 

participar das missas, e até hoje a gente continua. Que eu frequentava essa missa é 

de 66 pra cá, e parece que perto de 1970, por aí, que começou a igreja a ter uma 

modificação, não lembro se é 70 ou 72, mais preciso… Não, foi menos de 72, que eu 

fui convidado pelo Matheus pra poder participar das missas. E até hoje a gente tá aí 

participando. 

 

Quando uma pessoa morria, qual era a primeira providência tomada? 

Quando as pessoas estavam passando mal, então sempre chamava o padre, 

quando podia, quando não alguma pessoa ligada pra poder pôr a vela na mão da 

pessoa pra que ele morresse, e alguém fosse rezar alguma coisa. E eu me lembro, 

era pequeninho, vieram chamar o meu pai porque o vizinho da outra esquina estava 

pra morrer, e precisava alguém lá pra ajudar, e o Sérgio foi atrás pra ver. Aí colocaram 

a vela na mão dele, então fizeram as orações, e aquele tempo se rezava muito o terço, 

né? E meu pai era um rezador de terço também, sabe? Então, acho que por isso ele 

foi chamado. Dali a pouco o homem morreu. Aí então, sempre tinham aqueles 

abnegados que lavavam a pessoa, dava um banho neles, trocava a roupa, aí o serviço 

funerário, e a pessoa era velada em casa. 

 

Quem se responsabilizava e como era organizado o funeral? 



367 

 

 

Então, morria, ia na funerária comprava o caixão, aí eles traziam na casa, a 

família já providenciava de arrumar aquela melhor roupa que o pessoal tinha, e então 

nem sempre era terno. Era calça e camisa, mas outros tinham, então era velado em 

casa. E daí, no enterro, normalmente saía da casa, ia até a igreja, passava pela igreja, 

benzia o corpo, e daí da igreja ia pro cemitério, circunstância normal. 

 

Quando o velório transcorria em casa, o pessoal também ficava rezando 

o terço, fazendo algum tipo de oração? 

Sempre tinha alguém que rezava terço durante o velório, isso era praxe, porque 

naquele tempo, como a missa era tudo em latim, então a gente só sabia do Evangelho 

português e o resto a cerimônia era latim. E o comentário do padre, e a devoção do 

pessoal, principalmente com os santos padroeiros nas épocas, Santo Antônio, São 

João… Então havia sim, o povo era muito prestativo nas coisas, tinha aquelas 

festinhas de semana, novena, novena de São João — desde que eu era criança, eu 

me lembro que tinha aí. Essa igreja nossa aí já estava prevista desde a fundação da 

cidade praticamente, aí o Comendador Montenegro doou um terreno pra fazer a Igreja 

de São João. E o terço era o principal. 

 

E quando o velório era na casa, tinha alguma coisa na porta pra 

identificar? 

Tinha sim. A própria funerária tinha um banner, uma cortina, então colocava na 

porta, então quem passava por ali sabia que tinha alguém morto. 

 

E as pessoas eram mais solidárias? Elas vinham mais, ficavam com as 

famílias enlutada, tinha mais essa participação? 

Tinha sim uma participação grande, eram poucos casos que a pessoa não tinha 

muita amizade, mas sempre tinha aquelas pessoas que participavam, e passar a 

noite. Passar a noite era uma coisa legal também que acontecia, tinha aqueles que 

gostavam de tomar um golinho, passar a noite que tava frio, e tinha alguns que eram 

bons contadores de mentiras. Então aquelas coisas coiseiras toda, então para alguns, 

além da presença solidária com o morto, porque o morto já estava ali, mas tinha 

aqueles que animavam o velório. Nós tivemos também aqui em Pinhal um caso 

especial, que é o Sebastião Vaca, que ele ganhava dinheiro dos ricos, que eles 



368 

 

 

pagavam pra ele ir lá chorar. Então ele ia lá, chorava, fazia toda aquela encenação 

com aquele morto, que era bom, que era isso, tudo que tinha direito ele falava… Bem 

do sujeito, né? Ele não falava mal não, só bem. E ganhava um quebradinho de algum 

familiar. 

 

O cortejo fúnebre era praticamente uma procissão? 

E o pessoal fazia questão de levar o morto, então era aquela troca de mãos. 

Quer dizer, o pessoal tinha… E quando estava passando, e dava pra ver, os 

comerciantes desciam a porta, havia um certo respeito essas pessoas. E o velório 

saía de casa, ia pra igreja, onde o padre benzia o corpo. E daí ia pro cemitério. 

Em particular na minha vida, que aconteceu, a gente tinha amizade com o 

Padre Matheus, ele fazia a visita para os doentes, ele fazia confissão, depois ele 

mesmo vinha trazer a comunhão, e em alguns casos, ele acompanhava o corpo das 

pessoas. Quer dizer, ele tinha feito muita amizade com a gente na época, que tinha 

ver o meu avô mensalmente, trazer comunhão pra ele. E no dia do enterro, ele 

acompanhou da nossa casa, até a igreja matriz, e depois da igreja matriz o povo levou 

o corpo pro cemitério. Então algumas vezes eles conseguiam com que o padre 

participasse. 

 

Por que a missa de sétimo dia é fundamental? 

Já era sagrado isso aí né? Passava lá no sétimo dia o pessoal ia participar da 

missa. O pessoal falava que alma ficava vagando por aí, então precisava que tivesse 

uma oração mais forte, então era a missa, pra pessoa se desprender e dar o conforto 

pra família. E na igreja tinha um tapete grande, bem desenhado, um negócio bonito, 

então quando marcava a missa, então botava aquele tapete na igreja Matriz, quatro 

velinhas em volta, aí falava do morto na missa do sétimo dia, benzia aquele tapete, 

simbolizando. E quando você ia benzer na igreja também, eles colocavam esse tapete 

e ali colocava o caixão. Tinha um suporte e colocava ali pra benzer. 

 

  



369 

 

 

Você lembra até quando foi assim? 

Com precisão eu não sei te falar, mas aí começou a surgir a história de velar 

em casa, estava tendo muito problema, aí surgiu a história dos velórios nos cemitérios. 

Aí construíram o velório no cemitério, mas houve muita resistência do pessoal em 

frequentar o velório, de pôr o corpo no velório. Preferiam pôr em casa, “ah, mas é a 

última vez, ficar com ele mais uma noite, mais um dia”. 

 

Qual era o tempo médio de duração do funeral? 

24 horas, pra enterrar a pessoa. Eles diziam que tinha muita gente que não 

estava morto, então essa coisa de atestado médico, essas coisas, nem se cogitava 

de falar, levar pro médio, levar pro hospital, não levava. Via que ele morreu mesmo, 

apagou, já vamos enterrar o caboclo. Então em casos esporádicos, que eles falam de 

pessoas que tinham morrido e depois ressuscitaram, então algum problema de saúde 

que a pessoa ficava às vezes até inerte, e não tava morta… Eu nunca vi casos, 

nenhum desses, mas todo mundo falava dessa parte. 

 

Como a comunidade tomava conhecimento do falecimento de uma 

pessoa? 

O aviso era boca a boca. E o sino era tocava quando saía o corpo da igreja, aí 

o pessoal sabia que alguém morreu e já tinha passado pela igreja. A cidade ficava 

sabendo que teve uma morte, mas a morte só era comentada via oral. E 

principalmente a família que o pessoal convidava, aí avisava, esperava gente chegar 

de longe… tinha pessoas que moravam em outras cidade que às vezes dava tempo 

do trem trazer eles, então era o trenzinho que fazia… e outros que não tinham 

condições, então recebia a notícia por carta, era carta e correio. Telefone não existia 

naquele tempo, depois surgiu o telefone, mas pra você falar no telefone demorava 

três, quatro horas, tinha que falar na agência telefônica, né? E o pessoal que mudava 

daqui, normalmente, muita gente ia tudo pro lado do Paraná, Mato Grosso, porque lá 

tava boa a coisa… Então saíam daqui, e uma pessoa que morria tinha o aviso por 

carta, só os vizinhos e parentes que participavam… 

 

Como era o período de luto? Quando tempo durava? 



370 

 

 

O luto ele era de um ano. As mulheres, principalmente, usavam tudo roupa 

preta, então quando você via uma mulher de preto, podia ver que tinha alguém, ou 

filho, ou marido, pai, então aquela roupa preta simbolizava o respeito. E os homens 

usavam na camisa uma faixinha preta no bolso, pra simbolizar que ele tinha luto na 

família dele… Então é isso que a gente conhecia do passado. 

 

Então pode-se dizer que existia uma união comunitária de solidariedade? 

Tinha… E naquele tempo tinha outra coisa também: dificilmente a pessoa 

procurava o médico, normalmente era a benzedeira, as benzedeiras eram o charme 

da história. E elas resolviam, saravam muita gente, a fé que era importante. Tanto que 

a gente ouve falar assim do benzedor… um dia o sacerdote já tava perto de morrer e 

foi falar assim: “o que você faz pro seu benzinho, porque você cura tanta gente…” “ah, 

seu padre, eu sou analfabeto, não sei ler e nem escrever, mas sei rezar um Pai Nosso 

e uma Ave Maria. Então eu rezo sete vezes, o Pai Nosso e a Ave Maria, e faço a cruz 

com o terço, dou um chá pros bebês…”. Então muitos curavam, outros, como diz a 

história, coisa mais séria, não tinha recurso, então era o benzimento das benzedeiras. 

 

O que você acha que acontece com a pessoa depois que ela morre? 

Eu particularmente eu acho que nós plantamos pra colher alguma coisa. E 

Jesus fala uma coisa muito bacana na história: “Se você tiver fé, e pedir perdão, então 

você pode ser perdoado até na hora da morte”. Pode ter sido ruim, mas depois pede 

perdão pra Ele e Ele pode te aceitar, você volta pra Ele. Então eu acredito que nós 

temos uma outra vida pra lá, do outro lado, que o fundamental da nossa fé que nós 

temos a ressureição, deixa esse corpo material aqui mas a alma vai estar lá no céu 

ou algum lugar, que tem que ter uma divisão lá, né? E pra complementar essa divisão 

que a gente anima essa fé, que desde pequeno ouvia falar, é a história do Lázaro… 

Que ele comia as migalhas do rico, e o rico avarento, né… Tem que determinar bem 

essa história, porque tem rico bom, rico que trabalha, rico que dá serviço, essas 

coisas… Quando morreu os dois, o Lázaro foi pro céu e o rico foi pro inverno, o rico 

avarento… Então ele falou: “Deus, manda alguém avisar meus irmãos que a coisa 

aqui tá feia” “Não adianta, lá tem profetas, tem Elias…”. Quer dizer, desde lá vem 

determinado que a pessoa foi não vai voltar, quer dizer, se tivesse isso no Evangelho, 

acho que isso aí é a parte primordial da nossa fé, de que o Lázaro estava lá com Deus 



371 

 

 

e o rico avarento tava lá no inferno, e que não foi mandado Lázaro pra avisar os irmãos 

dele não, então ninguém veio avisar. Então alguém fala pra você: nós recebemos a 

mensagem de Deus através de alguém, do sacerdote, às vezes de um amigo, e 

também recebemos a mensagem do demônio, através de um inimigo, através de uma 

palavra mal falada, através alguma coisa também usada por alguém, pra atrapalhar a 

vida do outro, não sei… A minha fé ainda é essa que tem alguma coisa lá do lado de 

lá, então a gente espiritualmente tem uma outra vida depois dessa. 

  



372 

 

 

Entrevista 19 — S.S.S 
Nome : S.S.S. 
Idade: 72 anos. 
Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo 
Biazotto em Abril de 2018. 

 

Como foi a sua iniciação dentro da igreja? 

Eu advogado e Católico Apostólico Romano, frequento assiduamente a igreja 

e as missas, por sinal, toda manhã, com raríssimas exceções, eu comungo às 10h. 

Frequento assiduamente a minha igreja Católica Apostólica Romana. Na minha 

família, inclusive tem um irmão mais velho, hoje com 84 anos, por sinal, a batina dele 

está em casa… Ele estudou no Seminário Maior em Ribeirão Preto, mas infelizmente 

ele não chegou a se formar. É casado, Católico Apostólico Romano, tem cinco filhos 

e vários netos. Eu sempre oriento os meus filhos a ter um credo religioso, de 

preferência, pela minha raiz, o catolicismo. 

 

Entre a comunidade católica, quando uma pessoa morria, quais eram as 

primeiras providências tomadas? 

Eu lembro que quando falecia as pessoas, em casa, em princípio os familiares 

já paravam o andamento do relógio, pra identificar exatamente a hora do passamento 

desse ente familiar. E já de imediato, também avisavam os vizinhos, os parentes, e já 

separavam a roupa que serviria pra indumentar o falecido, quando este, já em vida, já 

indicava a indumentária a ser usada quando do seu falecimento, e também sempre 

relembrando, que as demais roupas, serviriam pra quem das mesmas necessitavam. 

 

Qual o sentido de amortalhar o morto? E como as mortalhas eram feitas? 

O envolvimento em mortalha, ou seja, o ato simples e rústico, era em sinal de 

desprezo ou desprendimento do mundo. As mortalhas, aquela época eram feitas de 

lençóis, porque naquela época, dependendo da situação financeira dos familiares, e 

do falecido, era caríssima, sendo que somente os mais abastados financeiramente é 

que podiam colocar as vestes em seu ente querido, de acordo com a sua vontade em 

vida. É importante ressaltar um aspecto: somente os mais pobres que solicitavam 

apenas essa mortalha. 

Qual era o tempo médio dos funerais? 



373 

 

 

Pelo que passei a perceber, antigamente os familiares tinham um desejo de 

que o funeral pudesse ser o tempo máximo possível, isso pra que quase toda a 

comunidade tomasse conhecimento. Em média, por 24 horas, sempre, obviamente, a 

critério médico, bem como levando em conta o estado do corpo do falecido. Sempre 

que o velório, via de regra, na residência do falecido. 

Hoje, tendo em vista a insegurança, muitos familiares preferem que o corpo 

seja velado em velórios, sendo que hoje não costuma passar de doze horas, sempre, 

é claro, seguindo os critérios dos familiares e o estado do corpo do falecido. 

 

Como a comunidade tomava conhecimento do falecimento de uma 

pessoa? 

Quando não por telefone, quando existia, claro, avisava os parentes e 

conhecidos e pediam que todos assim transmitisse a outras pessoas. Eu, 

especificamente, quando era tipógrafo — hoje eu tenho 72 anos de idade —, quando 

eu era tipógrafo, e a pedido dos meus patrões, e de proprietário de funerárias, eu 

distribuía cartas com tarja preta, mesmo em domingos e feriados, dando conta do 

falecimento, no perímetro onde o falecido residia. E jogava algumas cartas na rua, 

sempre com o intuito de se dar publicidade às pessoas. 

Atualmente, a notícia é dada pelas emissoras locais, bem como existem em 

alguns pontos de maior frequência da comunidade, painéis onde se colocavam aviso 

de falecimento. 

 

Como era o período do luto? Quando tempo durava o luto? 

Antigamente, após o falecimento de um ente querido, e durante um ano 

aproximadamente, colocava-se na lapela do paletó ou na indumentária também 

feminina, uma tarja preta em respeito ao falecimento do familiar. Especificamente 

quando a minha genitora faleceu, isso em março de 1959, e quando eu tinha os meus 

14 anos de idade, e outros irmãos mais novos e outros mais velhos, o meu pai jamais 

deixava ligar o rádio, por aproximadamente um ano. E também não nos deixava ir ao 

cinema, também em passeios, tudo em respeito e em lembrança do nosso familiar tão 

querido. 

 

Por que a missa de sétimo dia é fundamental? 



374 

 

 

Bom, o número sete indica perfeição: em sete dias Deus criou o mundo; na 

história de Noé, choveu por sete dias e depois de sete dias, Noé soltou a pomba e a 

ave trouxe um ramo de oliveira, que indicava o fim do dilúvio; quando Jacó morreu, 

José fez luto de sete dias; a mulher grávida que tivesse um bebê, apenas no sétimo 

dia estaria purificada; nos Evangelhos, Jesus fez a multiplicação dos pães com sete, 

Ele disse que a Pedro que deveria se perdoar setenta vezes sete. 

Hoje, por ocasião de um falecimento, reza-se pelo número sete e para que a 

alma seja purificava, reza-se pelos mortos na missa de sétimo dia para ressaltar que 

fazemos parte do corpo de Cristo. É importante não só pela relação afetiva com aquela 

pessoa que morreu, mas também por crermos que fomos batizados em nome da 

Santíssima Trindade. 

Além disso, os parentes e amigos que não puderam participar do velório e do 

enterro, podem também participar da missa do sétimo dia para orar pelo falecido e 

estar com a família. 

Devemos sempre orarmos dentro do credo religioso de cada qual. Eu sou 

Católico Apostólico Romano, acredito num só Deus, como a todas as demais religiões 

têm um Deus santo, um Deus purificado. Devemos nós todos rezarmos por nós e por 

todos que assim precisam de uma vida mais tranquila, mais saudável e mais segura. 

 

O que o senhor acha que acontece com a pessoa depois que ela morre? 

Todo ser vivo um dia certamente ficará inerte, há até dia certo para que um 

paciente mesmo faleça, quando se desligam os aparelhos médicos para que não haja 

mais sacrifício, tanto sacrifício, tanto sofrimento, tanto para o paciente como para seus 

entes queridos, familiares, seus conhecidos. Devemos encarar a certeza da morte, 

porque é a única certeza da nossa vida é a morte. 

Quando morremos, nós deixamos de existir. É o velho conhecimento: ao pó 

voltarás. Mas a morte não é o fim de tudo, porque acreditamos que Deus é capaz de 

acordar os mortos do sono profundo e fazer com que vivam de novo. 

 

Você acha que houve mudanças em relação ao enfrentamento da morte 

nos últimos 30 anos? 

A morte é certa, mas lembramos sempre da alma dos nossos entes queridos 

da mesma forma, hoje e sempre. 



375 

 

 

 

Existe mais alguma coisa que o senhor gostaria de falar? 

Sei que a morte é uma coisa única e certa; a morte é o que sabemos certamente 

da vida. Não podemos ter medo da morte, a morte é certa. A morte é uma coisa tão 

natural, tão normal. Estamos aqui de passagem, outros vem vindo atrás de nós, e eles 

também vão morrer. A morte só deixa saudades, jamais tristeza. 

 

O senhor tem costume de guardar os santinhos de sétimo dia? 

Sim, isso aí é um hábito que tive do meu falecido pai, que ele faleceu dia 05 de 

setembro de 1997. Meu pai faleceu com 84 anos e meio, faleceu viúvo, ficou viúvo 

com 45 anos de idade — minha mãe faleceu com 47 de idade —, meu pai criou sete 

filhos — eu sou o do meio. E meu pai sempre teve o hábito de guardar relíquias, coisas 

antigas, coisas que difícil alguém faz isso, guardar coisas tristes. Mas não é coisa 

triste que muitos entende, é saudades. Então meu pai guardava o chamado santinho 

do sétimo dia, eu tenho vários. Jamais eu critiquei o meu pai nesse sentido, hoje eu 

faço as mesmas coisas que meu o querido e saudoso pai, ele se chamava Salvador 

Sposito, mais conhecido como Totó Barbeiro. Ele era barbeiro, não cabelereiro. Então 

eu tenho vários santinhos de sétimo dia, todos os meus familiares, dependendo de 

mim, têm esse famoso santinho de sétimo dia, que se faz sempre na missa de sétimo 

dia. A prova maior disso é que eu já tenho até o meu em branco, que quando falecer, 

já avisei minha família, que eu quero seguir o hábito do meu pai, o hábito antigo, de 

mandar imprimir esse santinho na missa de sétimo dia, pra que meus familiares sintam 

a minha modesta saudade. Estão aqui duzentos santinhos, em branco, sempre 

respeitando a religião de cada qual. Esses são os meus, já deixei orientada a minha 

família pra assim proceder, que é um gosto meu em vida. 

Agora quanto aos demais, que o meu pai guardava, eu tenho inúmeros, 

inúmero aqui, e assim eu continuo guardando. Apenas um pequeno parênteses, isso 

também me traz uma saudade, quando o meu pai vivo, ele guardava tantas coisas, 

eu tenho aqui da lembrança da ordenação e primeira missa do Cardeal Leme, 

segundo consta, o segundo cardeal do Brasil. Então eu vou ler o que está no verso 

do santinho: “Lembrança da minha ordenação sacerdotal e primeira missa, celebrada 

na basílica de São Sebastião, sobre o túmulo do santo mártir”. É de Sebastião Leme, 

da Diocese de São Paulo, aluno do Colégio Pio Latino-Americano, em Roma. Esse 



376 

 

 

santinho é datado de 28 e 29 de outubro de 1904, e com orgulho falo, e repito, que 

esse conhecido, já saudoso, Dom Sebastião Leme, era pinhalense. Existe a casa aqui 

em Pinhal onde ele nasceu: Dom Sebastião Leme. 

Eu tenho vários outros santinhos aqui, inúmeros, que eu guardo todos, pra que 

seja relembrado a vida de cada qual. Tem inúmeros aqui, inúmeros, dentro tem a foto 

do já saudoso, ou da já saudosa. Aqui eu guardo também os óbitos, as certidões de 

óbito dos meus familiares, todos esses aqui já guardo. Tenho santinho também de 

vários padres falecidos, e tenho também aqui o alvará do túmulo da minha família, 

datado de 06 de novembro 1939, original plastificado. E também a prova da 

propriedade do túmulo, no Cemitério Municipal, este documento comprovatório da 

propriedade do túmulo em Pinhal é datado de 23 de outubro de 1939.  



377 

 

 

Entrevista 20 e 21 — M. C. e C. C. 
Nome : M.C. 
Idade: 76 anos. 
Nome: C.C. 
Idade 58 anos. 
Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres em Abril de 2018. 

 

Entre a comunidade católica, quando uma pessoa morria quais eram as 

providências tomadas? 

M: Chamar a funerária. Não existia como tem hoje, então ia aqueles caixões 

feitos de pano, não era de madeira, não era nada… E não tinha onde velar o corpo, 

era velado em casa. Ficava na casa, as horas que eram permitido, e depois disso já 

ia pro enterro. 

C: Eu não lembro dessa questão do caixão de pano, nada disso. Eu recordo 

muito da morte do meu avô, eu tinha oito anos de idade. Ele não morreu em casa, 

morreu no hospital, depois veio o corpo pra casa, mas já era o caixão de madeira, ele 

foi velado, eu lembro muito bem, na sala de casa, aonde a gente ficava ali, as crianças, 

então estava toda a família, os netos e tudo mais. Então a gente participava muito 

dessas questão. Eu acho que assim, antes de falar um pouco das providências que 

eram tomadas na comunidade católica, isso era anterior… quando a pessoa adoecia, 

era muito comum já começar a visita do padre, o padre visitava a pessoa, fazia a 

unção dos enfermos, começava o conforto das pessoas da família, então se prepara 

muito pra morte, se discutia, se falava a respeito disso. E a gente sabe que nos dias 

de hoje, isso é muito mais difícil. Com o superpoder da medicina, muitas vezes essas 

técnicas novas que existem, as inovações e tudo mais, a gente sempre esperava que 

vai dar um jeito na situação, independente dessa questão. Então a comunidade 

católica desde sempre eu acho que a lida de uma maneira mais próxima e mais a 

contento com a situação da perda do ente querido. Por que? Porque a gente também 

acredita na ressureição, e isso é muito importante. Então eu lembro bem — lembro e 

acho que ainda permanece da mesma forma, principalmente nos pequenos centros 

— essa presença do padre, da comunidade católica visitando o doente e preparando 

a família, tudo isso. 

  



378 

 

 

Como era e qual era o período do luto? 

M: Guardava luto sim… Eram seis meses de preto mesmo e depois preto e 

branco mais seis meses… Um ano… Quando era pai e mãe, era luto fechado mesmo. 

Tudo diferente… 

C: Isso eu não vivi… Lembro que a mamãe pôs depois que o meu avô morreu 

e foi a última vez que eu vi a minha mãe, minha vó de luto. Mas eu já não vivi isso 

não. 

 

Como era feita e quais eram as pessoas responsáveis pela lavagem do 

corpo do morto? 

M: A gente chamava os vizinhos mais próximos, que pudessem ajudar, e 

sempre tinha quem vinha ajudar a lavar o corpo. Vestia a roupa e depois colocava no 

caixão… 

C: Essa questão da lavagem eu não lembro. O papai faleceu na minha mão, 

morreu comigo, e ele tinha acabado de tomar banho, eu estava secando os pés dele, 

e ele faleceu ali. Então eu ajudei a arrumar o meu pai, a deitar e depois arrumar, e 

tudo mais, mas essa questão de lavar o corpo eu nem sabia mesmo que era feito 

dessa maneira. E conheço hoje a maneira que é feita nos hospitais, por causa de 

trabalhar lá, que é tamponamento — não se lava, só tampona —, aí hoje em dia já 

tem tanta tecnologia… hoje em dia se maquia as pessoas, maquiagem e tudo mais… 

 

Você pode falar um pouquinho sobre os cuidados paliativos? 

C: Eu fui coordenadora de uma unidade de cuidados paliativos durante muitos 

anos, e a gente tinha sim… O que a gente determina como paliativo: o paciente, não 

terminal, o paciente fora de possibilidade terapêutica, pra doença de base dele, e a 

gente tinha paciente nos cuidados paliativos que viviam oito, dez anos, e muito bem. 

Dentro da casa dele, com conforto, olhando as cortinas, as paredes, o armário… Com 

isso, muitas vezes, ele até recuperava aspectos relacionados a saúde, porque no 

paliativo o que se trabalha: o controle da dor, o conforto físico, emocional, social, 

psíquico, então isso traz um bem estar de uma maneira geral. Então era muito 

interessante, porque a gente tinha uma equipe multiprofissional; éramos médicos, 

enfermeiros, assistentes sociais, psicólogos, e um personagem diferente, que as 

outras unidades não tinham, que era o acompanhante terapêutico. Eram voluntários, 



379 

 

 

que visitavam esses pacientes no domicílio, e traziam pra equipe como ele estava. E 

a partir daí, então, a gente decidia qual profissional que ia visitar naquela semana o 

paciente, dentro da equipe. Então essa questão do cuidado paliativo, que hoje a 

maioria dos hospitais — principalmente os hospitais oncológicos — tem o pessoal dos 

cuidados paliativos. Ele é fundamental, porque nenhum procedimento pirotécnico 

mais é feito, a hora que chega a hora de sedar realmente o paciente é feito, junto da 

família e tudo mais, mas a gente sempre preserva que o paciente deve ficar no 

ambiente da casa dele, no ambiente dele, isso é muito importante. Uma senhora, por 

exemplo, câncer de mama, metástase em fígado, pulmão, uma série de coisas, 80 

anos, vai levar essa mulher pra UTI, entubar? Então não tem cabimento… 

 

Existe muita crítica sobre a abertura da espiritualidade, seja qual for a do 

paciente. O que você acha isso? 

C: Eu acho muito importante… Lá no hospital, a gente tem a visita da capitania 

evangélica, da pastoral da saúde católica, dos espíritas, e ali o paciente é que resolve 

o que traz conforto. Mesmo que não seja da religião do paciente, a religião que ele 

segue, a doutrina que ele tá habitualmente acostumado a seguir, ele sempre acolhe 

com muito bons olhos, porque a pessoa acolhe com sentimento de carinho, porque 

sempre tem alguma coisa importante pra trazer. Existe uma lei que não podemos 

proibir a entrada de pessoas de nenhum segmento religioso, ele tem livre acesso. O 

que a gente sempre pede é que as pessoas — a gente tem até um trabalho, que a 

gente conversa com esses líderes religiosos — para que eles jamais não incomodem 

os pacientes, porque, por exemplo, lá no Pérola, várias vezes eu tive que intervir 

porque eles estava “expulsando demônios” de pacientes… É uma coisa muito 

pesada… Ou dizia pro paciente: “Você não é pura, por isso você ficou doente, você 

não pode fazer tratamento, você pode não pode tomar remédio”. Então isso que a 

gente sempre trabalhou, com os líderes espirituais e com os pacientes, dizendo pra 

eles: “Olha, a sua religião, a sua fé, é muito importante, mas a medicina tem que 

caminhar ali junto”. Então isso é muito importante, a orientação religiosa pra eles é 

sempre muito bem-vinda. O paciente tem que se apegar a alguma coisa… O familiar 

tem que se apegar… Se ele conseguir se apegar, e ver que mesmo nessa finitude tem 

uma luz no fundo do túnel, é onde as coisas realmente acontecem de uma maneira 

mais tranquila… E o médico tem muita dificuldade pra lidar com a morte… O médico, 



380 

 

 

a enfermeira, todos os profissionais, porque a partir do momento em que ele perde 

um paciente, ele está “atestando” a incompetência dele, ele sente dessa maneira. Não 

entende, muitas vezes, como estado progressivo, foi acontecendo… Por exemplo, 

você pega um câncer de mama, que a paciente, que pode ser um caso mais raro, por 

mais que ele faça, o atendimento que foi dado, vai evoluir pra isso, e ele muitas vezes 

quer trabalhar de outra forma. Lá no Pérola é muito interessante, porque a gente tem 

um centro de pesquisa, aonde trabalha novos fármacos, remédios novos que estão 

sendo testados com muito êxito, e ao mesmo tempo, então dá possibilidade 

terapêutica, até praquele que quase está perdendo, a gente tem também os cuidados 

paliativos, essa questão da finitude. 

 

Mortalha… 

M: Tinha gente que era uma mortalha, costurava na hora… Então vestia e já ia 

pro caixão. 

 

Os padres participavam desse processo ou só os leigos? 

M: O padre vinha só benzer o corpo, agora os leigos, muita gente vinha, em 

oração, até a hora de ser enterrado, durante o velório. Se rezava o terço, terminava, 

era outro, então… 

 

Qual era o tempo médio dos funerais? 

M: 24 horas… 

C: Passava muito a noite… E isso trazia também muito sofrimento. O papai, a 

primeira coisa que ele sempre falou, foi: “Quando eu morrer, vocês não me deixam 

passar a noite”. Tanto é que ele morreu às sete horas da manhã e pôde ser 

enterrado… Ele tinha pavor de passar a noite… Então hoje em dia, você vê aí nos 

grandes centros, é até perigoso passar a noite. 

 

Após a preparação do corpo, começava a organização do funeral. Quem 

se responsabilizava por essa organização e como era organizado o funeral? 

M: Olha, era a pessoa mais velha da família, que organizava, que vai sair, então 

era a pessoa mais velha da família. 



381 

 

 

C: Então era essa pessoa… E hoje em dia, que eu acho tão interessante, hoje 

já tem pacotes, com tudo prontinho, tudo organizado. Nós mesmo… há quantos anos 

nós temos, o serviço funerário tudo pago? Serviu pro meu pai, pros pais dele, pros 

pais da minha mãe… Então hoje já é tudo mais organizado, porque também existe 

muito abuso nessa hora. Se a pessoa não estiver prevenida hoje, financeiramente, ou 

ela enterra, sem ter a possibilidade de velar o corpo, que é esse velório gratuito, num 

caixão muito ruim. Ou então ele tem que arcar com um bom dinheirinho na hora… 

 

Como a comunidade tomava conhecimento? 

M: Eu lembro muito bem que punham o folhetinho na porta da casa de quem 

tinha morrido… Até a gente olhava, passava, olhava, lia, era criança e ia espiar o 

caixão — minha mãe ficava brava. 

C: E não tinha medo, né? 

M: Não, não tinha. A gente ia comunicando um ou outro. 

C: E hoje em dia as crianças têm tanto medo, né? 

M: Eu era papa-defunto… E a comunidade ficava sabendo de boca em boca… 

A gente mandava avisava… “Avisa fulano, avisa ciclano”. E quando ia chegar o corpo, 

batia o sino, benzia o corpo, batia o sino outra vez, e o corpo saía… 

 

Depois do enterramento, o que normalmente era feito para a família 

enlutada? 

M: Aí que era duro, né? Vinha as visitas, a gente não usava abrir a casa, 

durante sete dias não abria nem a janela da casa, ficava tudo fechada a frente da 

casa. Então as visitas vinham, a gente convidava pra missa de sétimo dia… 

C: Sabe uma coisa que eu lembro também? Uma pessoa que teve que ficar 

trinta dias sem fazer a barba. 

M: E punham a tira preta aqui… Eu lembro do meu pai com essa tira preta 

aqui… O homem usava luto aqui. 

 

Por que a missa de sétimo dia é fundamental? 

C: É uma coisa tão interessante, porque a pessoa pode não ser católica, 

praticamente, mas a missa de sétimo dia manda rezar. Eu vou à missa todo sábado, 

e quando eu chego na igreja, eu sei quem tá na missa… Eu sei quem são as pessoas 



382 

 

 

participantes da paróquia, da comunidade, enfim… E de vez em quando a gente vê 

pessoas que nunca participaram de nada na igreja, e estão lá porque faleceu alguma 

pessoa da família. Então a missa de sétimo dia tem que acontecer, mesmo que não 

seja um católico participante, praticante na igreja, mas a igreja de sétimo dia eles 

mandam rezar. Muitas e muitas vezes a gente vê essas pessoas. E assim, também, 

achei muito interessante, uma vez minha mãe comentou com a minha cunhada: 

“Nossa, você veio na missa”. Uma pessoa na terça-feira de carnaval… Ela falou: “Eu 

vim, porque era a missa da minha mãe a missa”, porque ela não é realmente 

praticante, mas na missa do aniversário de morte da mãe ela não falta. Então o 

conforto realmente, o momento pra você refletir sobre aquela pessoa, e é realmente 

assim… Eu acho a missa de sétimo dia muito triste, muito triste. Por esses dois 

aspectos: eu acho que você retoma nesse momento todo o sofrimento, e ao mesmo 

tempo você encerra. Então é um marco, a missa de sétimo dia. 

 

O que você acha que acontece com a pessoa depois que ela morre? 

M: Eu acho assim… que todos nós temos uma purificação, mas que é melhor 

que aqui na terra. Deus é tão bom, tão misericordioso, que Ele não ia, depois da gente 

passar tanta coisa aqui nesse mundo, pôr nós num lugar melhor. Então vai ter sim 

uma purificação… O purgatório… Vamos ficar aquele tempo que a gente precisa lá 

pra depois Deus mandar a gente pro céu… 

C: Eu já não acho… Eu acho que não tem isso não. Eu acho que não tem… 

Todo mundo tem seu lado bom e seu lado ruim. Você faz coisas bacanas pras 

pessoas, mas às vezes você comete erros, e eu acho assim: tudo isso, diante do 

nosso Pai, é perdoado. É perdoado… Pra mim purgatório não existe. Vai direto pro 

céu ou vai direto pro inferno. Já pagou tudo eu acho aqui… 

 

Você considera que houve mudanças em relação ao enfrentamento da 

morte nos últimos 30 anos? 

C: É muito paradoxal isso tudo… Tem pessoas que lidam com a vida deles de 

uma maneira assim, muito fugaz. Ontem, por exemplo, eu vi no jornal uns bandidos lá 

que pegavam um revólver, atiravam na garrafa, pra poder abrir a garrafa, usava a 

droga, ali naquelas festas, ali naquelas coisas… Uma pessoa dessas, que 

preocupação ele tem com a vida dele? Nenhuma… Então o que é a morte pra ele? 



383 

 

 

Eu acho que nem pensa, nem tem capacidade pra isso… Então eu acho assim, que 

hoje em dia tem dois lados: tem as pessoas que se preparam, que sabem o que é. 

Hoje a gente está preparado pra morrer? Não sei… Só a hora que chegasse aí… 

Muitas vezes eu acho que eu me sinto mais preparada pra minha própria morte do 

que pra morte de pessoas que eu amo tanto. A gente não quer que as pessoas… Eu 

penso até, por exemplo, na minha morte, se eu penso em morrer, eu fico com dó da 

minha mãe que vai sofrer, eu fico com dó das minhas filhas, entendeu? É isso que eu 

acho que é complicado… E por outro lado, você vê as pessoas que lidam com a vida 

delas de uma maneira assim, sem nenhuma preocupação. Uma pessoa que tá ali, 

usando drogas, ela não sabe que ela pode ter uma parada cardíaca a qualquer 

momento? Ele sabe! Mas com o que ele se importa? Com nada… Eu acho que essa 

responsabilidade com a sua vida vai de encontro quando você ama realmente as 

pessoas. Minha mãe vai sofrer, minhas filhas vão sofrer tanto, meu marido vai sofrer… 

Eu sou importante pra eles. 

M: Sabe o que eu acho? Que depende muito da fé… Porque a gente sabe que 

a gente não veio pra ficar nesse mundo, então chegou a hora, Deus levou, vamos se 

conformar, não pode ficar sofrendo puxando cabelo, essas coisas não. Tem que 

procurar se conformar, só Deus… só Deus… 

C: Deus e a consciência da gente muito tranquila. Papai, quando morreu… A 

gente tinha a consciência muito tranquila, porque tudo que podia ser feito, e o que não 

podia, foi feito. Então… 

M: Nós fizemos tudo que podíamos fazer por ele… Nós fizemos a nossa parte. 

C: E ele fez por merecer… Sempre foi um pai maravilhoso, dentro do limite de 

cada pessoa, todos nós temos defeitos, todos nós temos limitações. Não é porque a 

pessoa faleceu que a pessoa era maravilhosa, sem defeito nenhum. Cada um tem o 

seu defeito, mas o nosso papel de amar foi exercido até o final. De cuidar… Isso que 

é importante. 



384 

 

 



385 

 

 



386 

 

 



387 

 

 



388 

 

 



389 

 

 



390 

 

 



391 

 

 



392 

 

 



393 

 

 



394 

 

 



395 

 

 



396 

 

 



397 

 

 



398 

 

 



399 

 

 



400 

 

 



401 

 

 



402 

 

 



403 

 

 



404 

 

 



405 

 

 



406 

 

 

 

 

 

 

  



407 

 

 

Anexo II 

  

Imagem I: Placa colocada pela Prefeitura no Cemitério Municipal indicando a localização das 
sepulturas dos “santos do povo”: Dr. Amando Costa França Mondadori; senhor Geraldo Sanches e a 
Senhora Alzira Coelho Ferreira. 

Imagem II - Sepultura do senhor Geraldo Sanches, falecido em 6/7/1957, um dos “santos do povo”. 
Geraldo Sanches era massagista e prestava assistência às pessoas doentes com problemas de 
motores em geral, seria um fisioterapeuta. As pessoas rezam para o senhor Geraldo Sanches 
normalmente sofrem com problemas ligados a motricidade. São inúmeras as Graças alcançadas. 



408 

 

 

Imagem III - Entrevista com o Sacristão da Igreja Matriz do Divino Espírito Santo, Angelim Biazotto, 
que durante 57 anos tocou o sino da Igreja anunciando falecimentos. 



409 

 

 

  

Imagem IV - Entrevista com o Sacristão da Igreja Matriz do Divino Espírito Santo, Angelim Biazotto, 
que durante 57 anos tocou o sino da Igreja anunciando falecimentos. 



410 

 

 

REFERÊNCIAS 

ALLES, Gregory. The Study of Religions: The Last 50 years. In: Routledge Companion 

to the Study of Religion. Taylor&Francis Group. London and New York. 2010. 

 

ARIÉS, Phillipe. Sobre a História da Morte no Ocidente: da Idade Média aos Nossos 

Dias. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2012. 

 

ARAGÃO, Gilraz. Sobre epistemologia e diálogos : fenomenologia, diálogo inter-

religioso e hermenêutica. In: CRUZ, Eduardo R. e De MORI, Geraldo (orgs). Teologia 

e Ciências da Religião. A caminho da maioridade acadêmica. São Paulo: Editora 

Paulinas. 2011. 

 

AQUINO, Maurício. Modernidade Republicana e Diocenização do catolicismo no 

Brasil: Relações entre Estado e Igreja na Primeira República (1889-1930). IN: Revista 

Brasileira de História. São Paulo, v. 32, nº 63, p. 143-170 – 2012. 

 

ANTONACCI, Maria Antonieta. Memórias ancoradas em corpos negros. São Paulo: 

EDUC, 2013. 

 

AUGUSTO, Maria Helena. Natural, Racional, Social: Discussão de uma Sociabilidade. 

Tempo Social. Revista Sociologia. USP, São Paulo, 1(1): 247-257. 

 

AZEVEDO, Célia Maria Marinho. Onda Negra Medo Branco: o negro no imaginário da 

elite do século XIX. Rio de Janeiro : Paz e Terra. 1987. 

 

BANDEIRA, Manoel. Poesia Completa e Prosa. Volume Único. Rio de Janeiro. Cia 

José Aguilar Editora. 1967. 

 

BAYARD, Jean-Pierre. Sentido oculto dos ritos mortuários. Morrer é morrer? São 

Paulo: Paulus, 1996. 

 

BERGER, Peter. O Dossel Sagrado. Elementos para uma Teoria Sociológica da 

Religião. São Paulo: Ed, Paulinas, 1985. 



411 

 

 

 

BERTO, João Paulo Liturgias da Boa Morte e do Bem Morrer: Práticas e 

Representações fúnebres em Campinas Oitocentistas (1760-1880). Dissertação de 

Mestrado. Instituto de Ciências Humanas e Sociais. Universidade Estadual de 

Campinas. Campinas (SP). 2014. 

 

BLANCHES, Paula. Corpos Enlutados: Por um cuidado espiritual terapêutico em 

situações de luto. Tese de Doutorado. Universidade Metodista de São Paulo. São 

Bernardo do Campo.2009. 

 

Bloch, Marc. Os Reis Taumaturgos. O caráter sobrenatural do poder régio. França e 

Inglaterra. São Paulo: Companhia das Letras, 1999. 

 

BRAUDEL, Fernand. Escritos Sobre História. São Paulo: Editora Perspectiva, 1984. 

 

BOSI, Ecléa Memória & sociedade: lembrança de velhos. São Paulo, SP. T.A. Editor, 

1979. 

 

BOTELHOS, Jorge. Múltiplas Modernidades, Múltiplas Secularizações e 

Secularização Contextual: Novas Perspectivas sobre o Estudo Sociológico da 

Religião.In: Religião e Sociedade, Rio de Janeiro, 37(3): 125-149, 2017. 

 

BUKE, Peter. A Revolução Francesa da Historiografia: A Escola dos Annales (1929-

1989).São Paulo: Editora UNESP, 1992. 

 

_____________ Uma História Social do Conhecimento: de Gutenberg a Diderot. Rio 

de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2003 

 

CHALHOUB, Sidnei. Cidade febril – Cortiços e epidemias na Corte Imperial. São 

Paulo, Companhia das Letras, 1996. 

 



412 

 

 

CAMPOS, Breno Martins. Ciências Sociais da Religião: estado da questão. In: 

Passos, João Décio e Usarski, Frank.(org) Compêndio de Ciência da Religião. São 

Paulo: Paulinas: Paulus. 

 

CAMPOS, Adalgisa Arantes. Notas sobre os rituais de morte na Sociedade Escravista. 

In: Revista do Departamento de História da FAFICH/UFMG. VI (1988):109-122. 

 

_______________________. Contribuição ao estudo da iconografia da morte na 

cultura artística luso-brasileira. In: Rodrigues, Claudia e Lopes, Fábio (org.) Sentidos 

da Morte e do Morrer na Ibero-América. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2014. 

 

CARDOSO, Irene. Narrativa e história. Tempo Social; Rev. Sociol. USP, S. Paulo, 

12(2): 3-13, novembro de 2000. Tempo Social; Rev. Sociol. USP, S. Paulo, 12(2): 3-

13, novembro 

 

CASSIRER, Ernest. A Filosofia do Iluminismo. Campinas: Editora da Unicamp. 1992. 

 

CAVALCANTI, Maria Juraci Maia. Memória dos Jesuítas Portugueses e a História da 

Educação Brasileira: relação entre a obra de Serafim Leite e Fernando de Azevedo. 

In: Linhas Críticas, Brasília, DF, v.19, n.39, p. 449-461, mai./ago.2013. 

 

De DECCA, Edgar Salvatori. O Silêncio dos Vencidos. Memória, História e Revolução. 

São Paulo: Brasiliense. 2004. 

 

DELLA CAVA, Ralph. Igreja e Estado no Brasil do século XX. Estudos CEBRAP. 

N.12,pp 5-52, 1975. 

 

DEL PRIORE, Mary . Morte e fronteiras culturais: passagens, rituais e práticas 

funerárias entre ancestrais africanos ( outra lógica sobre a finitude). In: RODRIGUES, 

Claudia e LOPES, Fábio (orgs) Os sentidos da Morte e do Morrer na Ibero América. 

Rio de Janeiro, EduERJ, 2014. 

 



413 

 

 

DOMINGOS, Simone Santiago. O retorno da Companhia de Jesus no Segundo 

Reinado.In: Anais do XXVI Simpósio Nacional de História – ANPUH • São Paulo, julho 

201. 

 

DUARTE, Rosália. Entrevistas em pesquisas qualitativas. In: Educar, Curitiba, n. 24, 

p. 213-225,. Editora UFPR. 2004. 

 

DUCLOUX, Anne. A morte no Uzbequistão. In: Godelier, Maurice (org).Sobre a morte: 

invariantes culturais e práticas sociais. São Paulo: Edições SeSC. 2017. 

 

DUSSEL, Enrique. Descolonização epistemológica da teologia. In: Revista 

Internacional de Teologia. n°350, v.2, 2013. 

 

EISENBERG, José. As missões Jesuítas e o Pensamento Político Moderno: encontros 

culturais, Aventuras Teóricas. Belo Horizonte, Ed. UFMG, 2000. 

 

ENGEL, Magali. Meretrizes e Doutores: saber médico e prostituição no Rio de Janeiro 

(1840-1890). Editora Brasiliense, São Paulo, 1989. 

 

EUGÊNIO, Alisson. Reforma dos Costumes: elite Médica, progresso e o combate às 

más condições de saúde no Brasil do século XIX. Tese de Doutorado. Departamento 

de História da Faculdade de Filosofia, Ciências Humanas e Letras. Universidade de 

São Paulo.  

 

FRANCO, Clarissa De. A Cara da Morte. São Paulo: Ideias e Letras, 2010. 

 

_________________ e TORRES, Valéria Rocha. Religião, morte e políticas públicas 

de saúde: cientistas das religiões na elaboração dos processos de luto.In: Revista 

Correlatio, Universidade Metodista, v.16, n° 2, 2018, pp. 255-282. 

 

FREITAS, Sonia Maria de. Vida e Obra do Comendador Montenegro. Um lousanense 

visionário no Brasil. São Paulo: Polo Printer, 2013. 

 



414 

 

 

FORD, David. Theology. In: Routledge Companion to the Study of Religion. 

Taylor&Francis Group. London and New York.2010 

 

Foucault, Michel. As palavras e as coisas. São Paulo, Martins Fontes, 2000. 

 

GHIRARDELLO, Nilson. À beira da linha: formações urbanas da Noroeste Paulista 

[online]. São Paulo: Editora UNESP, 2002. 235 p. ISBN 85-7139-392-3. Available from 

SciELO Book. 

 

GEERTZ, Clifford. A Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: Ed. LTC, 2008. 

 

GODELIER, Maurice (org.).Sobre a morte: invariantes culturais e práticas sociais. São 

Paulo: Edições SeSC. 2017. 

 

HOLANDA, Sergio Buarque de. O Brasil Monárquico. Dispersão e Unidade. In: 

História Geral da Civilização Brasileira. V. 4, Tomo II.São Paulo: Difusão Europeia do 

Livro, 1969. 

 

_______________________. O Brasil Monárquico. Reações e Transações. In: 

História Geral da Civilização Brasileira. V.5, Tomo II. São Paulo: Difusão Europeia do 

Livro, 1969. 

 

JENSEN, Jeppe Sinding. Epistemologia. Tradução – Eduardo Rodrigues Cruz. In: 

Revista de Estudos da Religião. Ano 13, n° 02. Jul/Dez. 2013. 

 

HACKMANN, G.L.B. e Dal POZZO, E. Investigando o conceito de” cristianismo 

anônimo em Karl Rahner”. In: Teocomunicação, Porto Alegre, v. 37, n° 152, pp. 369-

395. Set. 2007. 

 

HOBSBAWN, Erick. A Era do Capital 1848-1875. São Paulo: Paz e Terra. 2014.  

 

____________. A Era da Revoluções 1789-1848. São Paulo: Paz e Terra. 2015  

 



415 

 

 

JAPIASSÚ, Hilton e MARCONDES, Danilo. Dicionário Básico de Filosofia. Rio de 

Janeiro, Jorge Zahar Editora, 2001. 

 

LATOUR, Bruno. Jamais Fomos Modernos. Ensaio de Antropologia Simétrica. Rio de 

Janeiro: Ed.34.1994. 

 

LAUWERS, Michel. O nascimento do Cemitério. Lugares sagrados e terra dos mortos 

no Ocidente Medieval. Campinas(SP): Editora UNICAMP, 2015. 

 

LEITE, Serafim. Breve História da Companhia de Jesus no Brasil(1549-1760). 

(prefácio do autor de 1965). Braga/PT, Livraria A.J. (Apostolado da Imprensa), 1993.  

Le GOFF, Jacques. História e Memória. Campinas, SP, Editora Unicamp. 1990 

 

LEME, Durvalino. Memórias de um Pinhalense. São Paulo: Tipografia Cinema. Edição 

do Autor, s/d. 

 

LOPES, Fábio. O suicídio com objeto de reflexão histórica: apontamentos de uma 

pesquisa ( Rio de Janeiro, início do século XX). In: RODRIGUES, Claudia e LOPES, 

Fábio (orgs) Os sentidos da Morte e do Morrer na Ibero América. Rio de 

Janeiro,EduERJ, 2014. 

 

LÖWY, Michel. As Aventuras de Karl Marx contra o Barão de Münchhausen: Marxismo 

e Positivismo na Sociologia do Conhecimento.São Paulo: Cortez. 2000. 

 

LUCAS, Elcio. A busca do inominável em A morte Absoluta. 

http://dlcv.fflch.usp.br/sites/dlcv.fflch.usp.br/files/Elcio%20LUCAS_0.pdf. Acesso em 

01 de setembro de 2016. 

 

MARTINS, Roberto Vasconcelos. Divino Espírito Santo e Nossa Senhora das Dores 

do Pinhal. Ribeirão Preto: Edição do Autor, 1986. 

 

http://dlcv.fflch.usp.br/sites/dlcv.fflch.usp.br/files/Elcio%20LUCAS_0.pdf


416 

 

 

MARTINS, Patrícia Carla de Melo. Padroado Régio no Auge do Império 

Brasileiro.Revista Brasileira de História das Religiões.ANPUH, Ano III, n.9, Jan.2011, 

pp. 75-91. 

 

MARTINS, Barbara Canedo Ruiz. O aleitamento mercenário – saberes médicos e o 

mercado de trabalho de amas de leite. ( Rio de Janeiro – 1850-1884).In: Pimenta, 

Tania Salgado e Gomes, Flávio. (organizadores) Escravidão Doenças e Práticas de 

Cura no Brasil. Rio de Janeiro: Outras Letras, 2016. 

 

MAUÉS, Raimundo Heraldo. “ Morte Moderna” e “ Morte Contemporânea” Formas 

Distintas e Contemporâneas de Expropriação. In: PHYSIS: Rev. Saúde Coletiva, Rio 

de Janeiro, 16(2):351-358, 2006. 

 

MESQUIDA, Peri. A Educação na Restauração Lemista da Igreja: a missão de Tristão 

de Athayde e Stella de Faro no Ministério da Educação e Saúde Pública – 1934/1945. 

In: Rev. Diálogo Educ., Curitiba, v. 9, n. 27, p. 279-295, maio/ago. 2009. 

 

MENEZES, Raquel Aisengart. A morte como objeto de investigação. In: RODRIGUES, 

Claudia e LOPES, Fábio (orgs) Os sentidos da Morte e do Morrer na Ibero América. 

Rio de Janeiro,EduERJ, 2014. 

 

___________________________. Em busca da Boa Morte: antropologia dos 

cuidados paliativos. Rio de Janeiro: FioCruz e Garamond, 2004. 

 

___________________________e BARBOSA, Patrícia Castro. A construção da “boa 

morte” em diferentes etapas da vida: reflexões em torno do ideário paliativista para 

adultos e crianças. In: Ciênc. saúde coletiva vol.18 no.9 Rio de Janeiro Sept. 2013. 

 

MINAYO, Maria Cecília de Souza. Cuidar do Processo de Morrer e do Luto. In: Ciência 

& Saúde Coletiva. Vol. 18. n°9. Rio de Janeiro. Setembro de 2013. 

 



417 

 

 

MINGNOLO, Walter. Decolonialidade como caminho para a cooperação.In: Revista 

do Instituto Humanitas Unisinos On-Line. Ano XIII, 2013. 

http://www.ihuonline.unisinos.br. Acesso em 8 de Março de 2016. 

 

MONTES, Maria Lúcia. Figuras do Sagrado: entre o público e o privado na 

religiosidade brasileira. São Paulo: Claro Enigma. 2012.  

 

MONTEIRO, Rodrigo Bentes. As Reformas Religiosas na Europa Moderna. Notas 

para um Debate Historiográfico.Varia História, vol. 23, número 37, janeiro-junho, pp. 

130-150. Universidade Federal de Minas Gerais. 

 

MORIN, Edgar. O problema epistemológico da complexidade. Porto: Europa América. 

1985. 

 

MOREIRA, Regina da Luz. Notas Biográficas Sebastião Leme. In: https://portal.fgv.br/. 

Acesso em 22 de outubro de 2016 

 

MOURA, Wanderlanya Cristina Silva. Consciência da Finitude e Valores Humanos: 

Um estudo com idosos em Instituições de Longa Permanência. Dissertação de 

Mestrado. 29/06/2015. Programa de Pós-Graduação em Ciências das Religiões. 

Universidade Federal da Paraíba. João Pessoa.  

 

OMENA, Luciene Munhoz e FUNARI, Pedro P. A.(org) As Experiências Sociais da 

Morte. Diálogos Interdisciplinares. Jundiaí: Pacto Editorial, 2017. 

 

PASSOS, Mauro. Nos olhos de quem vê – “Encomendações de almas” na 

religiosidade popular em Minas Gerais In: Revista Brasileira de História das Religiões. 

ANPUH, Maringá (PR) v. V, n.15, jan/2013. ISSN 1983-2850 Dossie Memória e 

Narrativas nas Religiões e nas Religiosidades. 

 

___________ A mística do catolicismo popular – a tradição e o sagrado.Trabalho 

apresentado no XII Simpósio da ABHR, 31/05 – 03/06 de 2011, Juiz de Fora (MG), 

GT 18: A festa nas tradições religiosas brasileiras – significado e história. 

http://www.ihuonline.unisinos.br/
https://portal.fgv.br/


418 

 

 

 

PASSOS, João Décio e USARSKI, Frank.(org) Compêndio de Ciência da Religião. 

São Paulo: Paulinas: Paulus, 2013. 

 

PICH, Roberto Hofmeister. Religião como forma de conhecimento.In: Usarski, Frank 

e Passos, João Décio. (organizadores) Compêndio de Ciência da Religião. São Paulo: 

Editora Paulinas: Paulus,2013. 

 

PIERUCCI, Antonio Flavio. De olho na modernidade religiosa. In: Tempo Social. 

Revista de Sociologia da USP. V. 20, n.2, 2008. 

 

PIMENTEL, Claudio Santana. Memória Brasileira em Áfricas. Da convivência à 

narrativa ficcional em comunidades afro-brasilerias. Jundiaí: Pacto Editoral. 2016. 

 

PINTO, Jefferson Almeida. O processo de anistia aos bispos da “Questão Religiosa”: 

Historigrafia, Direito Constitucional e Diplomacia. In: Passagens. Revista Internacional 

de História Política e Cultura Jurídica Rio de Janeiro: vol. 8, no .3, setembro-dezembro, 

2016, p. 426-451. 

 

POLLAK, Michael. Memória, Esquecimento e Silêncio. Estudos Históricos, Rio de 

Janeiro, v. 2, n.3, 1989, pp. 3-15.  

 

QUEIROZ, Daniela Teixeira et al. Observação Participante Na Pesquisa Qualitativa: 

Conceitos e Aplicações Na Área da Saúde. In: Revista de Enfermagem UERJ, Rio de 

Janeiro, 2007 abr/jun; 15(2):276-83. 

 

QUIOSSA, Paulo Sérgio. O morrer católico no viver em Juiz de Fora. Tese de 

Doutorado. Programa de Pós-graduação em Ciência da Religião. 01/12/2009. 

Universidade Federal de Juiz de Fora 

 

REIS, João José. A morte é uma festa: ritos fúnebres e revolta popular no Brasil do 

século XIX. São Paulo: Companhia das Letras, 1991. 

 



419 

 

 

RICOEUR, Paul. A memória, a História, o Esquecimento. Campinas (SP): Editora da 

Unicamp. 2007. 

 

RIZZONI, Ernesto. Nossa terra e nossa gente: Pinhal História e Notícia. Espírito Santo 

do Pinhal. Impresso na Tipografia Santa Luzia, 1960. Edição do Autor. 

 

RODRIGUES, Claudia. Nas Fronteiras do Além. A secularização da Morte no Rio de 

Janeiro: (séculos XVIII e XIX). Rio de Janeiro. Arquivo Nacional. 2005. 

 

_____________________. Lugares dos Mortos na cidade dos Vivos. Rio de Janeiro: 

Secretaria Municipal de Cultura, Departamento Geral de Documentação e Informação 

Cultural, Divisão de Editoração. 1997. 

 

______________________. e LOPES, Fábio (orgs) Os sentidos da Morte e do Morrer 

na Ibero América. Rio de Janeiro,EduERJ, 2014. 

 

_______________________ “Olhando por minha alma 

 

RODRIGUES, José Carlos. O Tabu da Morte. Rio de Janeiro, Editora Fiocruz, 2006. 

 

RODRIGUES, Elisa. Ciências da Religião e Ciências Sociais: aproximações e 

distanciamentos. In: PLURA, Revistas de Estudos de Religião, vol.2, n°1, 2011, pp. 

65-79. 

 

SÁ, Maria de Fátima Freira e Moureira, Diogo Luna. Autonomia para morrer: a 

nevralgia do direito contemporâneo diante da efetivação de uma possibilidade pelo 

exercício da autonomia. In: Rodrigues, Claudia e Lopes, Fábio (orgs) Os sentidos da 

Morte e do Morrer na Ibero América. Rio de Janeiro,EduERJ, 2014. 

 

SALLES, José Campos Neto. Do fumo ao café: Major Felix da Motta Paes e seus 

descendentes. São José do Rio Pardo (SP). Edição do Autor. 2017. 

 



420 

 

 

SANTOS, J.L. dos; CORRAl-MULATO, S; BUENO, S.M.V. Morte e luto: a importância 

da educação para o profissional de saúde. Arq. Cienc.Saúde. UNIPAR, 

Umuarama,v.18, n.3, pp. 199-203/set/dez. 2014 

 

SANTOS, Clara Braz dos. O exercício moral de memória da morte nos escritos 

religiosos do Brasil colonial (séculos XVII e XVIII). 207f. Dissertação (Mestrado em 

História e Cultura Social) – Faculdade de Ciências Humanas e Sociais de Franca, 

Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”, Campus de Franca, 2016.  

 

SERAFIM, João Carlos G. A ideia da Quotidio Morior nas Artes Moriendi Jesuíta na 

Idade Moderna – a Satisfaçam de Agravos do Padre João da Fonseca, S.J. In:Via 

Spiritus 15 (2008).  

 

SEVICENKO, Nicolau. A corrida para o século XXI. No Loop da montanha-russa. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

 

SHAKESPEARE, Willian. Macbeth. Ed. Ediouro, Rio de Janeiro, 1954. 

 

SILVA, Ana Paula Barcelos Ribeiro da. Positivismo X Neotomismo: reflexões sobre 

práticas historiográficas no Brasil e na Argentina (1870-1940). In: SIMPÓSIO 

NACIONAL DE HISTÓRIA, 25, 2009, Fortaleza. Anais do XXV Simpósio Nacional de 

História – História e Ética. Fortaleza: ANPUH, 2009. CD-ROM. 

 

SILVA, Ceci Figueiredo da et al. Concepções da Equipe Multiprofissional sobre a 

Implementação dos Cuidados Paliativos na Unidade de Terapia Intensiva. In: Ciênc. 

saúde coletiva vol.18 no.9 Rio de Janeiro Setembro. 2013. 

 

SILVA, Sara Maria. “O Breve Aparelho e Modo Fácil Para Ajudar Hum Cristão a 

Morrer”. Do Padre Estevão de Castro ( 1621). Dissertação de Mestrado em História 

da Cultura Portuguesa. Universidade do Porto. 1996. 

 



421 

 

 

SILVEIRA, Daniel Rocha e GRADIM, Fernanda Jaude. Contribuições de Viktor Frankl 

ao Movimento da Saúde Coletiva.In: Revista da Abordagem Gestáltica - 

Phenomenological Studies - XXI(2): 153-161, jul-dez, 2015. 

 

SIQUEIRA, Leonildo Campos. Protestantes Brasileiros diante da morte e do luto: 

observações sobre rituais mortuários. In: REVER. Ano 16. N°3. Sep/Dez. 2016. 

 

SOBRAL, Luciana O. Gama. A morte como escola: a pedagogia de bem morrer na 

Cidade da Bahia (ca. 1640-1759). Dissertação de Mestrado. Universidade Federal da 

Bahia. Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, 2014. 

 

TAMASO, Izabela M. Tratorando a história. percepções do conflito na prática da 

preservação do Patrimônio Cultural edificado em Espírito Santo do Pinhal. Brasília, 

1988. Dissertação (Mestrado) UnB. 

 

TAMASO, Renata M. Homens de cor, pretos e coloreds. A construção de espaços de 

sociabilidade dos afro-brasileiros e suas representações em Espírito Santo do 

Pinhal/SP (1890-1930). Assis (SP), 2005. Tese (Doutorado).Unesp. 

 

____________________. Identidade, Espaços Étnicos e Tempo Histórico. In: 

SIMPÓSIO REGIONAL DE HISTÓRIA, 18, 2006. Assis (SP). Anais do XVIII Encontro 

Regional de História - O Historiador e seu Tempo. ANPUH, 2006. 

 

TAVARES, Diego Fontes de Souza. Os Muros do Além: a construção do Cemitério do 

Alecrim e a (des)secularização da morte em Natal. Dissertação de Mestrado. 

29/06/2016. Programa de Pós-Graduação em Ciências das Religiões. Universidade 

Federal da Paraíba. João Pessoa.  

 

THOMPSON, Edward. A Miséria da Teoria ou um Planetário de Erros: uma crítica ao 

pensamento de Althusser. Rio de Janeiro, Zahar Editores,1990. 

 

THOMPSON, Paul. A Voz do Passado. História Oral. Paz e Terra. 1998. 

 



422 

 

 

TORRES, Valéria Aparecida Rocha. Justiniano José da Rocha e a Memória do 

Período Regencial. Dissertação de Mestrado. Instituto de Filosofia e Ciências 

Humanas. Universidade Estadual de Campinas. 1998. 

 

________________Nossa Senhora da Café: A Construção de uma Devoção em 

Espírito Santo do Pinhal ( SP). In: Revista Ciberteologia Teologia & Cultura. Edição nº 

56 – Ano XIII – Setembro/Dezembro.2017. pp. 117-138. 

 

_________________Preservar e Permanecer: o ethos religioso e a memória histórica 

católica de Espírito Santo do Pinhal (SP).In: Anais do VI Encontro do GT Nacional de 

História das Religiões e das Religiosidades. ANPUH. História das Religiões, 

Literatura, Conceitos e Identidades. Rio de Janeiro, 2016. pp. 449-468. 

 

USARSKI, Frank. A retórica da “aniquilação”. Uma reflexão paradigmática sobre 

recursos de rejeição a alternativas religiosas. In: REVER, Revista de Estudos da 

Religião. n° 1., 2001. 

 

VAILATI, Luiz Lima. A Morte Menina. Infância e morte no Brasil dos oitocentos. (Rio 

de Janeiro e São Paulo). São Paulo: Alameda, 2010. 

 

VESENTINI, Carlos Alberto. A teia do fato: uma proposta de estudo sobre a memória 

histórica. São Paulo: Hucitec. 1997. 

 

WAGNER, Roy. A Invenção da Cultura. São Paulo: Cosac Naify, 2012. 

 

Sites Consultados 

Aires, José, S.J. 1672-1730, Breve Direcçaõ para o santo exercicio da Boa Morte : 

que se pratica nos Domingos do anno na Igreja dos Padres da Companhia de Jesus 

do Collegio da Bahia : instituido com authoridade Apostolica, em honra de Christo 

Crucificado, e de sua Mãy ao pé da Cruz, para bem, e utilidade dos Fieis... / pelo 

Padre, que actualmente tem a seu cargo este Santo Exercicio . - Lisboa Occidental : 

na Officina da Musica, 1726. - [16], 102 p. ; 8º (15 cm) www.bnportugal.pt Acesso em 

20 de Abril de 2016 

http://www.bnportugal.pt/


423 

 

 

 

Castro, Estêvão de, S.J. fl. 1575-1639, Breve aparelho, e modo facil pera ajudar a 

bem morrer hum christão, com a recopilação da materia de testamentos & penitencia, 

varias oraçoes devotas, tiradas da Escritura Sagrada, & do Ritual Romano de N. S. P. 

Paulo V. / Composto pello Padre Estevão de Castro... - Acrecentado nesta seguda 

impressaõ pello mesmo autor. - Em Lisboa : por Mattheus Pinheiro : a custa de Adrião 

de Abreu, 1627. - [16], 241, [i.é 221], [3] f. ; 8º (15 cm). Disponível em 

www.bnportugal.pt Acesso em 20 de Abril de 2016. 

 

Bonucci, Antonio Maria, S.J. 1651-1728, Escola de bem morrer aberta a todos os 

Christãos, & particularmente aos moradores da Bahia nos exercicios de piedade, que 

se practicaõ nas tardes de todos os Domingos pelos Irmãos da Confraria da Boa 

Morte, instituida com authoridade Apostolica na Igreja do Collegio da Companhia de 

Jesu / dedica-a o P. Antonio Maria Bonucci da mesma Companhia ao Capitam Bento 

Pereira Ferraz. - Lisboa : na Officina de Miguel Deslandes Impressor de Sua 

Magestade, 1701. - [16], 199, [1] p. ; 8º (15 cm) Disponível em www.bnportugal.pt 

Acesso em 20 de Abril de 2016. 

 

RUIZ, Erasmo. O Homem e a Morte: Uma poesia de Manuel Bandeira. 2009. 

Disponível em: http://www.redehumanizasus.net/ Acesso em: 01 de setembro de 

2016. 

 

Disponível em http://origemdapalavra.com.br . Acesso em 28 de Março de 2018. 

Disponível em https://www.eba.ufmg.br . Acesso em 28 de Março de 2018. 

 

Então disse o Senhor: Não contenderá o meu Espírito para sempre com o homem; 

porque ele também é carne; porém os seus dias serão cento e vinte anos. Gênesis 

6:3. Disponível em https://www.bibliaonline.com.br . Acesso em 28 de Março de 2018. 

 

Organização Mundial de Saúde. Resumo do Relatório Mundial do Envelhecimento e 

Saúde. Disponível em http://longevidadeadunicamp.org.br/. Acesso em 9 de Maio de 

2018. 

 

http://www.bnportugal.pt/
http://www.bnportugal.pt/
http://www.redehumanizasus.net/
http://origemdapalavra.com.br/
https://www.eba.ufmg.br/
https://www.bibliaonline.com.br/
http://longevidadeadunicamp.org.br/


424 

 

 

Documentos Escritos — Fontes Impressas. 

 

Anais do Parlamento Brasileiro. Notícia histórico-bibliográfica Câmara dos Deputados. 

Brasília, DF. Imprensa Nacional. 1963. Período de 1860 – 1880. 

 

Almanach da Província de São Paulo para o ano de 1873. Documento copiado acervo 

da autora. Publicação da Província de São Paulo.  

 

Atas do Terceiro Conselho de Estado. Histórico-bibliográfica Câmara dos Deputados. 

Brasília, DF. Imprensa Nacional 1868-1873. 

 

Entrevistas 

 

Entrevista 1 — R.P. T. 

Nome: R.P.T 

Idade: 84 anos 

Entrevistas concedia a Valéria Aparecida Rocha Torres Abril de 2013. 

R.P.T faleceu em 2016.  

 

Entrevista 2 — O. J. A. 

Nome: O.J. A. 

Idade: 82 anos. 

Entrevista concedia à Valéria Aparecida Rocha Torres Maio de 2018. 

 

Entrevista 3 — M. A. M. 

Nome: M.A.M. 

Idade: 73 anos. 

Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres Maio de 2018. 

 

Entrevista 4 — M. A.C.  

Nome: M.A.C 

Idade: 83 anos. 

Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres Maio 2018 



425 

 

 

 

Entrevista 5 — M. T. Z. 

Nome: M. T. Z. 

Idade: 71 anos 

Entrevista concedia a Valéria Aparecida Rocha Torres em Maio de 2018. 

 

Entrevista 6 — M.C.B 

Nome: M. C. B. 

Idade: 83 anos 

Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo Biazotto 

em Abril de 2018. 

 

Entrevista 7 — J. C 

Nome: J.C 

Idade: 77 anos. 

Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo Biazotto 

em Abril de 2018. 

 

Entrevista 8 — V.N. 

Nome: V.N. 

Idade: 73 anos. 

Entrevista concedida a Valeria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo Biazotto 

em Abril de 2018. 

 

Entrevista 9 — A. I. O e A. H. O 

Nome : A. I.O. 

Idade: 73 anos. 

Nome: A. H. O. 

Idade: 74 anos. 

Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo Biazotto 

em Abril de 2018. 

 

 



426 

 

 

Entrevista 10 — J.M.S. 

Nome: J. M.S. 

Idade: 62 anos. 

Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo Biazotto 

em Abril de 2018. 

 

Entrevista 11 — O.M. 

Nome: O. M. 

Idade: 73 anos. 

Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo Biazotto 

em Maio de 2018. 

 

Entrevista 12 — T. F. 

Nome: T. F. 

Idade: 82 anos. 

Entrevista concedia a Valéria Aparecida Rocha Torres Abril de 2018. 

 

Entrevista 13 — A.B. 

Nome: A.B. 

Idade: 83 anos. 

Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo Biazotto 

em Maio de 2018. 

 

Entrevista 14 e 15 — R. C. M e P.C. M 

Nome: R.C. M – Idade – 47 anos. 

Nome: P.C. M. – Idade – 49 anos. 

Entrevista concedia a Valéria Aparecida Rocha Torres Maio de 2018 

 

Entrevista 16 — D. O.M. 

Nome :D. O. M. 

Idade: 76 anos. 

Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo Biazotto 

em Abril de 2018. 



427 

 

 

 

Entrevista 17 — S. C. R. 

Nome: S.C.R 

Idade: 45 anos. 

Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo Biazotto 

em Abril de 2018. 

 

Entrevista 18 — S. B. 

Nome: S.B. 

Idade: 70 anos. 

Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres em Abril de 2018. 

 

Entrevista 19 — S.S.S 

Nome: S.S.S. 

Idade: 72 anos. 

Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres auxiliada por Ricardo Biazotto 

em Abril de 2018. 

 

Entrevista 20 e 21 — M. C. e C. C. 

Nome: M.C. 

Idade: 76 anos. 

Nome: C.C. 

Idade: 58 anos. 

Entrevista concedida a Valéria Aparecida Rocha Torres em Abril de 2018. 




