
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

PUC-SP 

 

 

 

 

Reginaldo de Abreu Araujo da Silva 

 

 

 

 

 

Moisés do Êxodo: um estudo a partir da psicologia analítica 

 

 

 

 

 

Doutorado em Ciência da Religião 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2024 

 

 



Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

PUC-SP 

 

 

 

 

Reginaldo de Abreu Araujo da Silva 

 

 

 

 

Moisés do Êxodo: um estudo a partir da psicologia analítica 

 

 

 

 

Doutorado em Ciência da Religião 

 

 

Tese apresentada à Banca Examinadora da 

Pontifícia Universidade Católica de São 

Paulo, como exigência parcial para obtenção 

do título de Doutor em Ciência da Religião 

sob a orientação do Prof. Dr. Wagner Lopes 

Sanchez. 

 

 

São Paulo 

2024 

 



Autorizo exclusivamente para fins acadêmicos e científicos a reprodução total ou 

parcial desta Tese de Doutorado por processos de fotocopiadoras ou eletrônicos. 

 

Assinatura ______________________________________________ 

 

Dia ____________________________________________________ 

 

Email:  frregi@hotmail.com  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Reginaldo de Abreu Araujo da Silva 

 

 

 

 

 

 

Moisés do Êxodo: um estudo a partir da psicologia analítica 

 

 

 

 

 

Tese apresentada à Banca Examinadora da 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 

como exigência parcial para obtenção do título 

de Doutor em Ciência da Religião sob a 

orientação do Prof. Dr. Wagner Lopes Sanchez. 

 

 

Aprovada em ___/___/_____ 

 

 

Banca Examinadora 

 

________________________________________ 

________________________________________ 

________________________________________ 

________________________________________ 

________________________________________ 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

REVERÊNCIA 

 

A Deus, Senhor da vida, Iahweh, “Eu sou aquele 

que é”. (Ex 3,14). 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta pesquisa a todas as pessoas que, 

como Moisés, escutam, vindo do interior da 

alma, o chamado a dedicar-se à dignidade 

humana, à liberdade humana e à vida plena para 

todos, e respondem afirmativamente a esse 

chamado. 

 



AGRADECIMENTO 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Fundação São Paulo (FUNDASP). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AGRADECIMENTO 

 

O presente trabalho foi realizado com o apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento 

de Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES - PROSUC) – Código de financiamento: 

88887.314004/2019-00. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AGRADECIMENTOS 

 

A todas as pessoas que me ajudaram para que eu pudesse realizar esta pesquisa. 

À minha mãe, Cleusa de Abreu da Silva, e ao meu pai, Benedito Araujo da Silva (in 

memoriam), por serem instrumentos de Deus para que eu existisse, e pela atenção da 

minha mãe a todas as conversas sobre esta pesquisa. 

À minha família, por todo o apoio. 

Aos meus amigos, pelo incentivo. 

À Província Agostiniana do Brasil, na pessoa do Prior Provincial, Frei Maurício José da 

Rocha Manosso, OSA, e dos confrades, por todo o suporte para que eu pudesse 

concretizar esta pesquisa. 

Aos Professores e às Professoras do Programa de Ciência da Religião e do Programa 

de Psicologia Clínica da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, com os quais 

eu aprendi muito. 

Ao Prof. Dr. Everton de Oliveira Maraldi e à Profa. Dra. Denise Gimenez Ramos, por 

suas valiosas contribuições na Avaliação de Qualificação. 

Ao NUMINA – Núcleo de estudos psicológicos da religião, na pessoa do Coordenador, 

Prof. Dr. Everton de Oliveira Maraldi, e dos colegas de estudo, pelo compartilhamento 

do conhecimento de Psicologia e Religião. 

À amiga Emerenciana Raia que, generosamente, ajudou muito fazendo a revisão 

gramatical do texto. 

À secretária da coordenação do Programa de Ciência da Religião, Andreia Bisuli de 

Souza, por sua atenção e sua amabilidade. 

Ao Prof. Dr. Wagner Lopes Sanchez, de forma especial, por sua valiosíssima 

orientação, por sua competência, paciência e sabedoria. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Iahweh, então, falava com Moisés face a face, 

como um homem fala com seu amigo.” (Ex 

33,11). “Moisés disse a Iahweh: ‘Tu disseste: (...) 

Conheço-te pelo nome, e encontraste graça aos 

meus olhos’.” (Ex 33,12). 

 

 



RESUMO  

 

SILVA, Reginaldo de Abreu Araujo da. Moisés do Êxodo: um estudo a partir da 

psicologia analítica. 2024. .....f. Tese (Doutorado em Ciência da Religião). PUC-SP, 

2024.  

 

Esta tese apresenta um estudo de um personagem bíblico sob a perspectiva 

psicológica. O objeto da pesquisa é Moisés, o personagem principal do livro bíblico do 

Êxodo, como líder de um povo em processo de libertação da escravidão, a partir da 

psicologia analítica. O objeto da pesquisa foi a história do personagem, segundo as 

narrativas do livro do Êxodo, abrangendo-o individualmente, assim como a sua relação 

com o seu Deus, Iahweh, e a sua relação com o grupo de israelitas, por ele liderado. 

O estudo de Moisés é relevante por ser um personagem considerado o mais 

importante pela tradição bíblica e porque contribui para a interface entre Psicologia e 

Religião. A perspectiva de análise adotada é a psicologia analítica, fundada por Carl 

Gustav Jung, que oferece a conceituação do herói e do processo de individuação, e 

da relação psíquica entre o ego e o Si-mesmo, duas figuras arquetípicas que compõem 

o mundo interior da psique humana. A pesquisa investiga duas hipóteses que são: a 

trajetória de Moisés corresponde à jornada do herói, segundo as categorias da psique 

do herói, conforme Campbell, na obra O herói de mil faces; e, na personalidade de 

Moisés, são percebidos os elementos do processo psicológico chamado de processo 

de individuação, segundo a psicologia analítica. Três objetivos específicos norteiam 

esta pesquisa: estudar a importância de Moisés nas narrativas do Êxodo, seguindo o 

método narrativo da análise literária de interpretação do texto bíblico; estudar o 

processo psicológico de Moisés com as características do mito do herói e do processo 

de individuação; mostrar que o desenvolvimento psicológico de Moisés contribuiu para 

a coletividade dos israelitas que ele liderou no processo de libertação da escravidão. 

Os referenciais teóricos para a análise neste estudo são: a abordagem sincrônica de 

interpretação do texto bíblico com o método narrativo que valoriza as narrativas e os 

personagens bíblicos como peças literárias e não como documentos históricos; a 

categoria do herói, segundo Campbell, que analisa a jornada do herói mitológico com 

três estágios: a partida do herói, a iniciação e o retorno à sociedade de onde partiu; o 

processo de individuação, a partir da psicologia analítica, com base em Jung e em 

diversos autores junguianos. A pesquisa é bibliográfica e os resultados são: a 

percepção, a partir da leitura da psicologia analítica, da semelhança entre os 

elementos religiosos e os elementos da psique humana, fortalecendo, portanto, o 

diálogo entre Psicologia e Religião; a constatação de que o personagem Moisés realiza 

a aventura do herói, conforme Campbell, e retorna para junto do seu povo, imbuído da 

legislação para a nova sociedade israelita; a constatação dos elementos do processo 

de individuação do protagonista do Êxodo, tanto em nível individual quanto em seu 

papel de líder de um povo em busca da terra da liberdade. 

 

Palavras-chave: Êxodo, Moisés, herói, individuação, liberdade.   

 

 

 



ABSTRACT 

 

SILVA, Reginaldo de Abreu Araujo da. Moses of the Exodus: a study from analytical 

psychology. 2024. .....s. Thesis (Doctorate in Science of Religion). PUC-SP, 2024. 

 

This thesis presents a study of a biblical character from a psychological perspective. 

The object of the research is Moses, the main character of the biblical book of Exodus, 

as leader of a people in the process of liberation from slavery, based on analytical 

psychology. The object of the research was the character's history, according to the 

narratives of the book of Exodus, covering him individually, as well as his relationship 

with his God, Yahweh, and his relationship with the group of Israelites led by him. The 

study of Moses is relevant because he is a character considered the most important 

by biblical tradition and because it contributes to the interface between Psychology 

and Religion. The analysis perspective adopted is analytical psychology, founded by 

Carl Gustav Jung, which offers the conceptualization of the hero and the individuation 

process, and the psychic relationship between the ego and the Self, two archetypal 

figures that make up the inner world of the human psyche. The research investigates 

two hypotheses: Moses' trajectory corresponds to the hero's journey, according to the 

categories of the hero's psyche, according to Campbell, in the work The hero with a 

thousand faces; and, in Moses' personality, the elements of the psychological process 

called the individuation process, according to analytical psychology, are perceived. 

Three specific objectives guide this research: to study the importance of Moses in the 

Exodus narratives, following the narrative method of literary analysis of interpretation 

of the biblical text; study Moses' psychological process with the characteristics of the 

hero's myth and the process of individuation; show that Moses' psychological 

development contributed to the collective of Israelites that he led in the process of 

liberation from slavery. The theoretical references for the analysis in this study are: the 

synchronic approach to interpreting the biblical text with the narrative method that 

values narratives and biblical characters as literary pieces and not as historical 

documents; the category of the hero, according to Campbell, who analyzes the 

mythological hero's journey with three stages: the hero's departure, initiation and return 

to the society from which he left; the process of individuation, from analytical 

psychology, based on Jung and several Jungian authors. The research is bibliographic 

and the results are: the perception, based on the reading of analytical psychology, of 

the similarity between religious elements and the elements of the human psyche, 

therefore strengthening the dialogue between Psychology and Religion; the verification 

that the character Moses carries out the hero's adventure, according to Campbell, and 

returns to his people, imbued with the legislation for the new Israelite society; the 

verification of the elements of the individuation process of the protagonist of Exodus, 

both on an individual level and in his role as leader of a people in search of the land of 

freedom. 

 

Keywords: Exodus, Moses, hero, individuation, freedom. 
 

 

 



ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

a.C.  Antes da era cristã 

Ag   Livro de Ageu 

AT   Antigo Testamento 

At   Livro dos Atos dos Apóstolos 

CEBs  Comunidades Eclesiais de Base 

D   Deuteronômio (fonte deuteronomista da teoria das fontes do Pentateuco) 

Dt   Livro do Deuteronômio 

E  Eloísta (fonte eloísta da teoria das fontes do Pentateuco) 

Ex   Livro do Êxodo 

Gn  Livro do Gênesis 

Is   Livro de Isaías 

J  Javista (fonte javista da teoria das fontes do Pentateuco) 

JE  Jeovista (fonte jeovista da teoria das fontes do Pentateuco) 

Jo  Evangelho de João 

Js   Livro de Josué 

KD  Composição de tipo deuteronômica das fontes do Pentateuco 

KP  Composição de tipo sacerdotal das fontes do Pentateuco 

Lv   Livro do Levítico 

LXX   Septuaginta (Bíblia Hebraica traduzida para o grego) 

Mt   Evangelho de Mateus 

Nm   Livro dos Números 

O.C.  Obra Completa ou Obras Completas 

P   Sacerdotal (fonte sacerdotal da teoria das fontes do Pentateuco) 

Pv   Livro dos Provérbios 

2Rs  Segundo Livro dos Reis 

Sl  Livro dos Salmos 

YHWH  Iahweh, ou Yahweh, ou Javé (nome do Deus bíblico do Êxodo) 

 

 

 



SUMÁRIO 

  

INTRODUÇÃO ......................................................................................................... 15 

CAPÍTULO I: UM PANORAMA ACERCA DO LIVRO DO ÊXODO ........................... 25 

1.1 O livro do Êxodo no conjunto do Pentateuco ..................................................................... 25 

1.2 Apresentação do livro do Êxodo .......................................................................................... 38 

1.3 A mensagem do livro do Êxodo............................................................................................ 47 

1.4 As teorias de interpretação do Pentateuco e o método narrativo ................................... 54 

CAPÍTULO II: O PERSONAGEM MOISÉS DO ÊXODO ........................................... 70 

2.1 Moisés, o personagem que desperta o interesse dos estudiosos ................................... 70 

2.2 Moisés, o herói popular ......................................................................................................... 79 

2.3 Moisés, o homem religioso ................................................................................................... 88 

2.4 Moisés, o líder de um povo em um processo de libertação da escravidão .................. 100 

CAPÍTULO III: MOISÉS E A JORNADA DO HERÓI DE JOSEPH CAMPBELL ....... 114 

3.1 A leitura psicológica de um personagem bíblico ............................................................. 114 

3.2 O herói nas categorias da psicologia analítica ................................................................. 125 

3. O herói segundo Joseph Campbell na obra O herói de mil faces ................................... 133 

3.4 Moisés, personagem do Êxodo que vivencia a jornada do herói. .................................. 138 

3.4.1 O nascimento e a infância do herói ............................................................................ 139 

3.4.2 O chamado da aventura do herói................................................................................ 147 

3.4.3 A recusa do chamado ................................................................................................... 150 

3.4.4 O auxílio sobrenatural ................................................................................................... 153 

3.4.5 A passagem pelo primeiro limiar ................................................................................. 153 

3.4.6 O ventre da baleia ou passagem para o reino da noite ............................................ 155 

3.4.7 O caminho de provas ................................................................................................... 156 

3.4.8 O encontro com a deusa .............................................................................................. 163 

3.4.9 A sintonia com o pai...................................................................................................... 165 

3.4.10 A apoteose ................................................................................................................... 168 

3.4.11 A bênção última .......................................................................................................... 171 

3.4.12 A recusa do retorno .................................................................................................... 174 

3.4.13 A fuga mágica .............................................................................................................. 175 

3.4.14 O resgate com auxílio externo .................................................................................. 176 

3.4.15 A passagem pelo limiar do retorno ........................................................................... 177 

3.4.16 Senhor dos dois mundos ........................................................................................... 181 



3.4.17 Liberdade para viver ................................................................................................... 183 

CAPÍTULO IV: MOISÉS E O PROCESSO DE INDIVIDUAÇÃO .............................. 185 

4.1 A psicologia analítica, como uma resposta à sociedade racional, e a estrutura do 

mundo interior ............................................................................................................................. 185 

4.2 O ego ..................................................................................................................................... 190 

4.3 O inconsciente: o inconsciente pessoal e o inconsciente coletivo ................................ 196 

4.4 Arquétipos ............................................................................................................................. 205 

4.5 A persona .............................................................................................................................. 214 

4.6 A sombra ............................................................................................................................... 218 

4.7 A anima .................................................................................................................................. 234 

4.8 O Si-mesmo e o processo de individuação ...................................................................... 248 

4.9 Moisés e a individuação ...................................................................................................... 255 

CONSIDERAÇÕES FINAIS .................................................................................... 285 

REFERÊNCIAS ...................................................................................................... 296 

 



15 
 

INTRODUÇÃO 

 

Na minha dissertação de mestrado em Ciência da Religião, na Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, fiz uma leitura de um livro da Bíblia Hebraica, o 

Cântico dos Cânticos, sob a ótica da psicologia analítica. Para o estudo científico do 

fenômeno religioso o que, pessoalmente, me desperta grande interesse é a 

possibilidade de adentrar um texto religioso e fazer uma interpretação dos seus 

personagens e símbolos, a partir da perspectiva da psicologia analítica de Carl Gustav 

Jung, a qual se tornou um cabedal de conhecimento da psique humana. 

Nesta pesquisa de doutorado, eu mantive a linha de pesquisa que segui no 

mestrado, e propus-me a escrever uma tese na qual eu pudesse promover uma leitura 

de Moisés, o personagem principal de outro livro bíblico, o Êxodo, a partir da psicologia 

analítica. 

O que me motivou a empreender tal pesquisa foi o fato de que o texto do Êxodo, 

que é considerado livro sagrado de três grandes religiões atuais, quais sejam, o 

judaísmo, o islamismo e o cristianismo, pode ser objeto de estudo a partir do olhar 

científico da psicologia e, com isso, pode-se produzir um conhecimento do ser humano 

a partir do desenvolvimento psicológico do personagem bíblico. A produção de tal 

conhecimento pode se tornar uma contribuição para as pesquisas na área do diálogo 

entre Psicologia e Religião. E, uma vez selecionado o personagem Moisés do livro do 

Êxodo, vislumbram-se grandes possibilidades de conhecimento da psique humana a 

partir de uma riqueza de detalhes desse personagem, líder do Êxodo, reconhecido 

pela história da Bíblia Hebraica como um dos protagonistas mais importantes na 

formação da religião do povo de Israel.  

Essa perspectiva me inspira a pensar que a pesquisa psicológica tem muito a 

ganhar com o estudo do personagem Moisés, uma vez que a narrativa do livro bíblico 

o retrata como um ser humano que tem uma complexa história do seu 

desenvolvimento psicológico pessoal, e, ao mesmo tempo, um ser humano cuja vida 

está em sintonia com as necessidades dos demais seres humanos ao seu redor. Além 

disso, Moisés é um personagem em cuja história perpassa o relacionamento com o 

divino, caracterizando, assim, sua sintonia com a religiosidade. Moisés é, portanto, um 



16 
 

personagem antigo e atual, pois as características desse personagem bíblico podem 

ser percebidas nas ações humanas em todos os tempos e em todas as sociedades. 

Eu vislumbro que, a partir da psicologia analítica, o estudo do papel de Moisés 

na liderança de um povo, liderança permeada pelas expressões de fé no seu Deus, 

possibilitará ampliar os horizontes do conhecimento psicológico das relações dos 

seres humanos entre si e da crença em Deus.1 Em termos de psicologia analítica, a 

tese poderá contribuir, a partir de Moisés e seu relacionamento íntimo com o divino, 

para o estudo da relação do ego, ou seja, a pequena parte da psique que organiza a 

mente consciente2 (representado por Moisés), com o Si-mesmo, o centro organizador 

da psique, o principal arquétipo do inconsciente coletivo3. O Si-mesmo, como diz Jung, 

é “um conceito psicológico, uma construção que serve para exprimir o incognoscível 

que, obviamente, ultrapassa os limites da nossa capacidade de compreender. O si-

mesmo também pode ser chamado ‘o Deus em nós’”.4 Esta pesquisa pode contribuir 

para o conhecimento acadêmico por meio da leitura dialogante entre a psicologia 

analítica e a tradição religiosa representada na Bíblia. 

O objeto desta pesquisa é, portanto, Moisés, como líder de um povo, na 

narrativa do Êxodo, a partir da psicologia analítica.  

A partir da compreensão do livro do Êxodo, Moisés é o protagonista humano e 

Iahweh é o protagonista divino no acontecimento denominado êxodo. O Êxodo é o 

segundo livro da Bíblia Hebraica e apresenta um conjunto de narrativas sobre como o 

protagonista Moisés, atendendo ao chamado do Deus Iahweh, liderou um grupo de 

israelitas para sair da terra do Egito, onde eram escravizados, rumo a uma terra de 

liberdade, caminhando pelo deserto durante quarenta anos. 

Sendo Moisés o objeto desta pesquisa, foi estudada a sua história, segundo as 

narrativas do Êxodo, abrangendo-o individualmente e, ao mesmo tempo, em sua 

 
1 Do início desta introdução até a esta altura do texto, conjuguei os verbos na primeira pessoa do singular 

devido a facilitar as minhas expressões pessoais, subjetivas, quanto ao tema desta pesquisa. A partir 

daqui, utilizo, ao longo de todo o texto, os verbos na terceira pessoa do singular, expressando 

impessoalidade com o intuito de favorecer a objetividade na redação do texto. Ver PEREZ, L. C. A. 

Impessoalização da linguagem. In: portugues.com.br. Somente em alguns casos em notas de rodapé 

haverá verbos na primeira pessoa do plural ou os pronomes possessivos “nosso” ou “nossa”, como em 

“tradução nossa”. 
2 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana: síntese sobre a vida e a obra de Carl 

G. Jung, p. 44. 
3 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 71. 
4 JUNG, C. G., JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, par. 399 (p. 129). 



17 
 

relação com o ser transcendente, o Deus Iahweh, e em sua relação com os israelitas, 

pois ele exerce um papel de líder. 

A perspectiva, sob a qual se realizou a pesquisa do objeto, foi a psicologia 

analítica, cujo fundador é o psiquiatra suíço do século XX, Carl Gustav Jung, que, com 

seu cabedal científico, contribui para a compreensão da psique do herói e a 

compreensão do processo psíquico de individuação. A partir desta perspectiva 

psicológica a pesquisa pretendeu chegar ao conhecimento da trajetória do herói na 

personalidade do protagonista Moisés como líder de um grupo humano que caminha 

em busca de um objetivo, assim como chegar ao conhecimento do desenvolvimento 

psíquico desse personagem como indivíduo. E um conceito fundamental da psicologia 

analítica é o do Si-mesmo, isto é, o centro da psique que, por sua característica de 

incognoscibilidade, é sempre visualizado por meio de imagens ou símbolos 

arquetípicos e “é descrito de forma mais simples como a divindade empírica interna e 

equivale à imago Dei”5. Este estudo analisou o relacionamento entre o ego e o Si-

Mesmo, a partir do personagem principal do Êxodo, levando em conta o 

relacionamento do homem com o divino nas narrativas desse livro que compõe o 

cânon sagrado da Bíblia Hebraica. 

O primeiro problema central levantado para esta pesquisa foi o de que Moisés, 

que é considerado um exemplo de herói popular por teólogos que fazem a análise 

literária dos textos bíblicos, como Andiñach e Vogels, poderia ser também considerado 

um herói, segundo a perspectiva da psicologia analítica, especificamente, segundo a 

formulação do estudioso do mito, Joseph Campbell, de que o percurso da aventura 

mitológica do herói tem três rituais de passagens:  a separação, a iniciação e o retorno? 

Segundo Andiñach, o gênero literário da redação do livro do Êxodo, que narra 

o nascimento e a juventude de Moisés, é a lenda, na qual é enfatizado o motivo do 

herói, sendo Moisés colocado como o centro da narrativa e os demais personagens 

circulando em torno dele como personagens secundários.6 Vogels, citando a estrutura 

das narrativas de heróis, afirma que diversos elementos de tais narrativas se 

encontram nos textos que contam a história de Moisés, especialmente sobre a história 

 
5 EDINGER, E. F. Ego e arquétipo: uma síntese fascinante dos conceitos psicológicos fundamentais de 

Jung, p. 19. 
6 ANDIÑACH, Pablo R. O livro do Êxodo: um comentário exegético-teológico, p. 33-34. 



18 
 

do seu nascimento e da sua morte e que, por isso, é possível afirmar que Moisés tem 

a saga de um herói popular.7 

Jung escreve em vários de seus livros sobre as características psicológicas do 

herói, a partir da mitologia e das religiões. Ele afirma, por exemplo, que o herói é o 

mais nobre dos símbolos da libido.8 Tratando, por exemplo, do arquétipo da criança, 

Jung fala da criança-deus e da criança-herói e afirma que ambas têm o nascimento 

miraculoso e passam pelo abandono e sofrem perseguição. Ele explica que a criança-

herói, que expressa o tipo humano, é elevada ao limite do sobrenatural, considerada 

semidivina, e representa, por isso, uma síntese do inconsciente (que se caracteriza 

como aquilo ainda não humanizado, ou seja, como divino) e da consciência humana. 

Jung ainda diz que essa característica da criança-herói significa psicologicamente uma 

antecipação da individuação, porque indica uma aproximação da totalidade.9  

Segundo Campbell:  

 

um herói vindo do mundo cotidiano se aventura numa região de 

prodígios sobrenaturais; ali encontra fabulosas forças e obtém uma 

vitória decisiva; o herói retorna de sua misteriosa aventura com o poder 

de trazer benefícios aos seus semelhantes.10 

 

Estava apontado, dessa maneira, o primeiro problema a que se dedicou esta 

pesquisa: investigar se as características do herói, na perspectiva da psicologia 

analítica, poderiam ser percebidas em Moisés. 

O segundo problema levantado foi a seguinte interrogação: a partir da 

psicologia analítica, quais elementos psicológicos poderiam ser percebidos em 

Moisés, enquanto indivíduo humano e enquanto líder de um grupo em um processo 

de libertação da escravidão? 

A liderança de Moisés, segundo o Êxodo, é marcada por sua fé no Deus Iahweh, 

com o qual ele teve uma primeira experiência diante do Horeb, local chamado de 

montanha de Deus (Ex 3,1-15). A partir dessa experiência do encontro com Iahweh, 

Moisés age sempre obedecendo à palavra do seu Deus. A narrativa do Êxodo mostra 

 
7 VOGELS, Walter. Moisés e suas múltiplas facetas: Do Êxodo ao Deuteronômio, p. 18. 
8 JUNG, C. G. Símbolos da transformação. O.C. Vol. 5, par. 251 (p. 205). 
9 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 281 (p. 167-168). 
10 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 36. 



19 
 

Moisés liderando um grupo social, os filhos de Israel, num processo de saída da 

escravidão no Egito e caminhando durante quarenta anos pelo deserto, rumo à terra 

da liberdade. Nesse processo, sua liderança é marcada pela sua obediência a Iahweh, 

numa atitude de abertura ao seu Deus, tornando-se, durante toda a narrativa do Êxodo, 

o líder que caminha com seu povo e o orienta a respeito das determinações de Iahweh.  

Levantado o segundo problema, este estudo se encarregou de pesquisar e 

apresentar os elementos da trajetória de vida de Moisés no livro do Êxodo, como 

indivíduo, como homem religioso e como líder de um povo que o segue. Esses 

elementos puderam ser lidos a partir do conceito do processo de individuação, 

segundo a perspectiva da psicologia analítica.  

O livro do Êxodo desperta, continuamente, interesse de estudo na academia, 

principalmente pelos pesquisadores das várias linhas de pesquisa bíblica, por 

exemplo, exegética, hermenêutica, histórica, literária e mística.  

O Moisés do Êxodo também foi objeto de estudo de Freud, que, em suas obras 

completas, dedicou-lhe atenção especial no volume XXIII, produzindo três ensaios, 

tratando da relação entre Moisés e a religião monoteísta.11 E a obra de Delouya12 

oferece uma leitura da perspectiva da obra de Freud a respeito do monoteísmo judaico 

e da relação entre a obra de Freud e a religião judaica, propondo que a terceira parte 

do volume XXIII traz à reflexão o que de judaico tem a psicanálise.  

O tema do Êxodo e a história de Moisés, seu líder e protagonista, e a 

constituição de uma compreensão de povo de Israel, são objetos de interesse para a 

psicanálise assim como para a psicologia analítica. Têm sido realizadas algumas 

pesquisas sobre o livro do Êxodo por estudiosos da psicologia analítica; entre eles, 

Edinger, produziu a obra intitulada Bíblia e psique: simbolismo da individuação no 

Antigo Testamento, na qual, dos quinze capítulos, dedica dois ao Êxodo e a Moisés, 

analisando muitos elementos a partir da perspectiva analítica. Sanford, na obra O 

homem que lutou com Deus: luz a partir do Antigo Testamento sobre a psicologia da 

individuação, de quatro partes dedicadas aos personagens bíblicos, reserva a terceira 

parte a Moisés. E Lima Netto produziu a obra Os segredos da Bíblia: a mensagem 

 
11 FREUD, S. Obras psicológicas completas de Sigmund Freud: edição standard brasileira. Volume 

XXIII. Moisés e o monoteísmo. Esboço de psicanálise e outros trabalhos. 
12 DELOUYA, D. Entre Moisés e Freud: tratados de origens e de desilusão do destino. 



20 
 

psicológica do Velho Testamento, na qual dedica um capítulo ao estudo de Moisés, 

levantando alguns elementos da personalidade do herói da Terra Prometida sob a 

perspectiva junguiana.  

Pode-se ver que o Êxodo e seu protagonista Moisés têm despertado interesse 

nos estudiosos, e isso é um estímulo a enveredar-se pelas análises da psicologia 

analítica e aprofundar o conhecimento da psique a partir desse personagem, 

considerado pela tradição bíblica como um dos mais importantes personagens da 

história de Israel.  

Diante dessa relevância do personagem Moisés e, partindo dos problemas 

levantados, foram formuladas duas hipóteses para serem verificadas.  

A primeira hipótese foi a de que Moisés é sim um herói, conforme a psicologia 

analítica, inclusive porque Jung, ao analisar o símbolo da totalidade, faz menção a 

Moisés e as outros três personagens do Êxodo (sua irmã Miriam, sua esposa Séfora e 

seu sogro Jetro) como símbolos da quaternidade, devido à relação psíquica entre os 

quatro, e chega a afirmar que Moisés corresponde ao herói cultural e legislador.13 Mas 

Jung não faz uma exposição das características do herói que ele vislumbrou em 

Moisés. Assim, a primeira hipótese levantada foi a de que Moisés é um herói que tem 

uma trajetória de vida que corresponde às fases da jornada do herói levantadas pelo 

estudioso da psique do herói, o mitólogo Joseph Campbell, que escreveu sua obra O 

herói de mil faces, apoiando-se na psicologia de Freud e de Jung. 

A segunda hipótese levantada foi a de que na personalidade de Moisés do 

Êxodo são detectáveis os elementos do processo psicológico que, sob a perspectiva 

da psicologia analítica, é chamado processo de individuação. Assim, esta pesquisa se 

debruçou sobre essa leitura de Moisés, na ótica do processo de individuação da 

psicologia de Jung, para quem o desenvolvimento da individualidade é o princípio da 

singularidade. A singularidade é capaz de resistir ao domínio de exclusividade da 

psique coletiva, em que o indivíduo é capaz de viver dentro da coletividade e ser, ao 

mesmo tempo, singular; e, uma vez tendo esse desenvolvimento, o indivíduo se torna 

necessário no contexto social.14  

 
13 JUNG, C.G. Aion: estudos sobre o simbolismo do si-mesmo. O.C. Vol. IX/2, p. 217-218 (par. 359-360). 
14 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 169-173. 



21 
 

O objetivo geral, que norteou esta pesquisa, foi estudar os elementos da 

personalidade de Moisés nas narrativas do Êxodo, promovendo um diálogo entre as 

contribuições da teologia bíblica e as da psicologia analítica de Carl Gustav Jung, 

contribuindo assim para a interface entre Psicologia e Religião. 

Os objetivos específicos desta pesquisa foram três. O primeiro foi estudar a 

importância do protagonista Moisés e a sua contribuição para a formação do povo de 

Israel, nas narrativas do livro do Êxodo, seguindo o método de análise literária da 

interpretação dos textos bíblicos, método de tipo narrativo. O segundo objetivo 

específico foi examinar o processo psíquico de Moisés desde o nascimento até a vida 

adulta, buscando os elementos característicos do mito do herói e do processo de 

individuação na perspectiva da psicologia analítica de Carl Gustav Jung. E, 

completando a tríade de objetivos específicos, o terceiro foi mostrar que o 

desenvolvimento psicológico do líder Moisés contribuiu para o desenvolvimento 

psicológico, em linguagem junguiana, da coletividade dos israelitas no longo processo 

de libertação da escravidão e de busca da vida em liberdade numa sociedade nova, 

conforme se lê nas narrativas do Êxodo.  

Para levar a cabo a leitura de um texto bíblico sob o ponto de vista da psicologia, 

a pesquisa adotou três categorias de análise como referenciais teóricos. A primeira 

categoria adotada foi a abordagem sincrônica. Com essa categoria analítica foi lido o 

texto bíblico do Êxodo que contém as narrativas sobre Moisés e seu relacionamento 

com Iahweh e o seu relacionamento com os outros personagens, assim como sobre a 

sua liderança perante o grupo dos israelitas. Trata-se de uma categoria de análise do 

texto bíblico a partir do texto final, valorizando as narrativas e os seus personagens, 

distinguindo-se da teoria das fontes que usava o texto bíblico como documento, 

através do qual se poderia reconstruir o passado.15 Nesta pesquisa, o método literário 

de abordagem sincrônica adotado foi o de tipo narrativo, que se aplica exclusivamente 

às narrações dos textos bíblicos e as lê como peças literárias e não como documentos 

históricos.16 Foram tomados como base para abordagem de tipo narrativo os autores: 

W. Vogels, com a obra Moisés e suas múltiplas facetas, F. Garcia López, com a obra 

O Pentateuco e P. R. Andiñach, com a obra O Livro do Êxodo: um comentário 

 
15 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco: Introdução à leitura dos cinco primeiros livros da Bíblia, p. 46. 
16 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 49. 



22 
 

exegético-teológico, entre outros que dão relevantes contribuições para a análise do 

Êxodo. 

Uma segunda categoria analítica foi o herói, a partir da obra de Joseph 

Campbell, O herói de mil faces. Nessa obra, o herói é analisado a partir das mitologias 

e das religiões, e a jornada do herói é apresentada como uma aventura mitológica 

composta por três estágios significativos, que são a separação ou partida do herói; a 

iniciação, que é o estágio em que o herói passa por provas e vitórias; o retorno e 

reintegração do herói à sociedade, estágio este indispensável para que a energia 

espiritual tenha uma contínua circulação no mundo.17 

E a terceira categoria de análise foi o processo de individuação, na perspectiva 

da psicologia analítica. O processo de individuação é o processo psíquico em que a 

pessoa se torna um ser único e adquire a individualidade que é uma singularidade 

mais íntima da pessoa, última, incomparável, e ela se torna o Si-mesmo.18 Para Jung, 

a meta do processo psicológico é a individuação. Em diversos volumes das obras 

completas de C. G. Jung encontram-se as explicações do processo de individuação, 

assim como em autores junguianos, como E. C. Whitmont, R. A. Johnson, E. F. Edinger 

e M. Stein, entre outros, cujas análises foram contribuições importantes para esta 

pesquisa. 

Fica claro, assim, que o procedimento metodológico adotado foi a pesquisa 

bibliográfica, a partir de autores dos estudos bíblicos e autores da psicologia analítica. 

Esta pesquisa foi desenvolvida em quatro capítulos. No primeiro capítulo 

apresenta-se um panorama geral do livro do Êxodo, que faz parte do conjunto do 

Pentateuco – que são os cinco primeiros livros da Bíblia Hebraica –, e é o segundo 

livro do conjunto. Apresentam-se também suas características principais, tais como a 

pertença a esse conjunto de cinco livros chamado, pela tradição judaica, de Torá; a 

coesão entre os cinco livros distintos, que compõem um grande conjunto literário; a 

presença de Moisés, o personagem mais importante do Pentateuco, cuja história 

perpassa os quatro últimos livros do conjunto da Torá; a liderança de Moisés no 

processo libertador do Êxodo; a autoria, a datação e a redação do Êxodo; a relevância 

do Êxodo como paradigma para a tradição bíblica; a mensagem que se pode perceber 

 
17 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 40-41. 
18 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, p. 63. (par. 266). 



23 
 

na narrativa do Êxodo; por fim, um histórico das teorias de interpretação do Pentateuco 

e a opção pelo método narrativo com que esta pesquisa adentra o texto do Êxodo. 

No segundo capítulo, partindo-se da opção pelo método narrativo de 

interpretação do texto bíblico, faz-se a apresentação do protagonista do Êxodo, 

Moisés, seus aspectos e suas características. Entre os aspectos de Moisés, ressalta-

se a sua relevância para a tradição bíblica, que causa o interesse de estudiosos em 

continuar a pesquisá-lo na atualidade; a historicidade ou não de Moisés é um aspecto 

que se leva em conta neste capítulo; a relevância do Êxodo e de Moisés para distintos 

estudiosos, como Santo Agostinho e São Gregório de Nissa, representantes da 

Patrística, ou como Freud, o fundador da Psicanálise; as características de Moisés 

como herói popular na perspectiva teológica, como por exemplo, para Vogels, que 

apresenta o nascimento do herói como sinal da libertação que deverá ocorrer no 

Êxodo; Moisés como o homem religioso cuja vida está marcada pela sintonia com o 

Deus Iahweh; por último, o capítulo mostra a característica de Moisés como líder do 

processo de libertação de um grupo de hebreus escravizados no Egito. 

No terceiro capítulo esta tese apresenta uma leitura de Moisés como herói do 

ponto de vista da jornada do herói, segundo Campbell. Para tal tarefa, faz-se uma 

apresentação da possibilidade de se adentrar o texto bíblico a partir de uma 

hermenêutica do ponto de vista psicológico; elencam-se alguns testemunhos de leitura 

psicológica da Bíblia de autores junguianos, como Lima Netto, Rollins, Stein, Jaffe, 

Edinger, que defendem que os conteúdos humanos na Bíblia retratam a psique 

humana e que a psicologia pode dar uma palavra sobre a imagem de Deus que está 

na mente humana e é retratada nos textos bíblicos; apresenta-se também um pouco 

da leitura analítica de Jung dos textos bíblicos. Em seguida, apresentam-se as 

categorias do mito do herói segundo Campbell e faz-se a interpretação de Moisés 

como herói, de acordo com tais categorias. 

No quarto capítulo é feita uma leitura do processo psicológico do personagem 

Moisés do livro do Êxodo. Com base em Jung e em diversos autores da psicologia 

analítica, faz-se primeiramente a leitura da psicologia analítica como uma resposta à 

carência de valorização do espírito humano na sociedade racional; em seguida, 

adentra-se o tema das figuras interiores da psique, ou seja, os arquétipos ou figuras 

arquetípicas; são analisados os conceitos de consciente, inconsciente pessoal e 



24 
 

coletivo, e as figuras arquetípicas, como o ego, a persona, a sombra, a anima, o Si-

mesmo, e o conceito do processo de individuação, apresentado como a meta da 

personalidade de todos os seres humanos. São apresentados os recortes da trajetória 

psicológica de Moisés que se referem a tais figuras arquetípicas. E o capítulo finaliza 

mostrando o processo de individuação do personagem Moisés e a sua contribuição 

para a individuação coletiva do grupo de israelitas por ele liderado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 
 

CAPÍTULO I: UM PANORAMA ACERCA DO LIVRO DO ÊXODO 

 

O Êxodo é o segundo livro dentro da Bíblia Hebraica19 e faz parte do conjunto 

chamado Pentateuco, composto pelos cinco primeiros livros da Bíblia: Gênesis, Êxodo, 

Levítico, Números e Deuteronômio. 

 

1.1 O livro do Êxodo no conjunto do Pentateuco 

 

Pentateuco é o nome dado pela tradição bíblica cristã, enquanto a tradição 

judaica chama esse conjunto com o nome Torá, palavra hebraica que pode ser 

traduzida como lei ou instrução.20 Os cinco livros são chamados de Torá de Moisés, e 

Schimdt afirma que a tradução melhor da palavra Torá seria “orientação”, em vez de 

“lei”.21 A palavra Pentateuco vem do grego pentateuchos, e penta significa “cinco” e 

teuchos significa, “instrumento”, “estojo”.22 O estojo era uma espécie de caixa em que 

era guardado o rolo, formato dos livros na Antiguidade.23 Assim, Pentateuco, que 

significa cinco estojos de rolos, passou a designar os cinco primeiros livros da Bíblia.  

Os nomes dos cinco livros em hebraico são distintos dos nomes em grego. O 

Pentateuco foi traduzido para o grego, nas comunidades judaicas de Alexandria, no 

Egito24, em meados do século III a.C., momento histórico em que os judeus estavam 

na diáspora e já não utilizavam a língua hebraica. Daí a tradução dos cinco livros para 

o grego para que os judeus pudessem ler nas sinagogas de todo o Mediterrâneo a sua 

Escritura sagrada na língua que falavam na época. Nos séculos II e I a.C. foram 

 
19 A Bíblia Hebraica é o conjunto dos livros sagrados dos judeus. Esse conjunto faz parte também da 

escritura sagrada dos cristãos, os quais o nomeiam “Antigo Testamento”, como primeira parte da Bíblia 

cristã, e à segunda parte da sua Bíblia chamam de “Novo Testamento”. Conforme ANDIÑACH, P. R. 

Introdução Hermenêutica ao Antigo Testamento, p. 39. É na interpretação cristã que o “Antigo 

Testamento tornou-se ‘antigo’ devido ao Novo Testamento”. SCHMIDT, W. H. Introdução ao Antigo 

Testamento, p. 10. O Antigo Testamento da Bíblia cristã, canonizado, contém livros a mais do que a 

Bíblia Hebraica, que são os livros de Tobias, Judite, Baruc, 1º e 2º livros de Macabeus, Sabedoria e 

Eclesiástico. Conforme Bíblia de Jerusalém, p. 8-10. 
20 ANDIÑACH, P. R. Introdução Hermenêutica ao Antigo Testamento, p. 53-54. 
21 SCHMIDT, W. H. Introdução ao Antigo Testamento, p. 46. Schmidt diz também: “A Torá é 

originalmente a exortação dos pais (Pv 1.8; 4.3s e outras) ou a instrução do sacerdote num caso 

concreto (Ag 2.11ss). Só mais tarde o termo assume o significado genérico de ‘(livro da) lei’, que 

abrange todas as normas ...”. 
22 SKA, J. L. Introdução à leitura do Pentateuco: chaves para a interpretação dos cinco primeiros livros 

da Bíblia, p. 15. 
23 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco: Introdução à leitura dos cinco primeiros livros da Bíblia, p. 16. 
24 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 191. 



26 
 

traduzidos todos os demais livros que compunham a Escritura judaica. Essa tradução 

ficou conhecida como Septuaginta, abreviada como LXX, referência aos 72 sábios de 

Israel que teriam realizado tal empreitada. Mas, os judeus sempre entenderam que se 

tratava de uma tradução e que o texto original hebraico nunca deveria ser substituído, 

mantendo-se como a Escritura básica da sua fé.25  

Enquanto no hebraico os livros da Torá recebem o título de acordo com a 

primeira palavra importante de cada livro, sendo Beresit (no princípio), Semot (nomes), 

Wayyiqra (e chamou), Bemidbar (no deserto) e Debarim (palavras), na tradução grega, 

o título se refere ao conteúdo descrito em cada livro, sendo Genesis (origem), cujo 

conteúdo se refere à origem do mundo, da humanidade e dos israelitas; Exodos 

(saída), refere-se à saída dos israelitas da terra do Egito; Leuitikon (levítico), cujo tema 

central são as leis e ritos levítico-sacerdotais; Aritmoi (números), referência aos 

recenseamentos; Deuteronomion (deuteros-nómos = segunda lei), refere-se a uma 

nova lei dada ao povo. Daí as traduções latinas do grego: Genesis, Exodus, Leviticus, 

Numeri, Deuteronomium.26 

Esses cinco livros narram a história da origem dos israelitas apresentando 

desde os mitos que tratam da origem do mundo e do espaço sideral, no livro do 

Gênesis, até chegar à morte de um dos seus líderes mais importantes dessa história 

fundacional, que é Moisés. A narrativa da morte de Moisés, no livro do Deuteronômio, 

é o último relato que encerra o conjunto dos cinco livros. Mas o caráter dessas 

narrativas da história dos israelitas é compreendido na tradição judaica como direção 

para a vida, como instrução, como ensinamento, palavras estas que correspondem ao 

significado do termo hebraico Torá, o qual é utilizado para esses cinco livros, isto é, 

para o Pentateuco, como foi dito acima. A Torá “faz alusão à sua condição de manual 

de vida e guia geral para o povo de Israel”. Esse é o sentido dos cinco livros para a 

tradição judaica. Como diz Andiñach, o nome grego Pentateuco não reproduz a 

riqueza que o nome hebraico comporta.27  

 
25 ANDIÑACH, P. R. Introdução Hermenêutica ao Antigo Testamento, p. 42-43. 
26 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 16. Couto, A. Pentateuco: Caminho da Vida Agraciada, p. 14.  
27 ANDIÑACH, P. R. Introdução Hermenêutica ao Antigo Testamento, p. 54.  



27 
 

Pentateuco, que é o nome grego para a Torá, é a tradução da expressão 

hebraica hamisa humse hattora,28 que significa “os cinco quintos da Torá” ou “os cinco 

quintos da lei”.29 Ou, “a totalidade da Lei”.30 

Com base na análise de Ska,31 esses cinco quintos da lei teriam alguns critérios 

para sua divisão em cinco livros.  

O primeiro livro, o Gênesis, narra a criação do mundo e vai até a morte dos dois 

patriarcas, Jacó e o seu filho José. Assim, o final do livro do Gênesis encerra a era 

patriarcal da história de Israel. Isso sinaliza para a compreensão de que Israel deixa de 

ser uma família e se torna um povo. Uma das últimas falas de José foi o anúncio de 

que Deus faria o povo subir do país do Egito para a terra que ele prometera aos 

patriarcas (Gn 50,24).32  

Aquele anúncio de José faz uma ligação com o segundo livro, o Êxodo, o qual 

se inicia com os nomes dos israelitas que entraram na terra do Egito e fala de José 

que naquele país tinha morrido (Ex 1,1-6). Esse início do Êxodo faz a ligação do Êxodo 

com a história dos patriarcas. Mas o Êxodo começa narrando um novo período da 

história de Israel após a morte de José e se encerra contando que o Deus de Israel, 

que falava com Moisés no alto da montanha, passou a habitar no meio do povo por 

meio de sua glória que encheu a Tenda da Reunião (Ex 40,34-35).  

O terceiro livro, o Levítico, começa dizendo que Deus chamou Moisés da Tenda 

para lhe falar (Lv 1,1). Dá-se início a um novo jeito de Deus se comunicar com Moisés, 

agora, portanto, a partir da Tenda. Nesse terceiro livro há uma conclusão no capítulo 

26; e o capítulo 27, que é o último, é, na verdade, um apêndice considerado um 

acréscimo.33 E o Levítico tem sua conclusão no versículo em 26,46 que sintetiza em 

uma frase os conteúdos do livro todo: “São estes os estatutos, as normas e as leis que 

Iahweh estabeleceu entre si e os israelitas, no monte Sinai, por intermédio de Moisés.” 

Esse versículo enfatiza que a lei foi estabelecida para o povo de Israel por meio de 

Moisés no monte Sinai. São as leis dadas por Moisés que orientam o povo.  

 
28 RÖMER, T.; MACCHI, J. D.; NIHAN, C. (Orgs). Antigo Testamento: história, escritura e teologia, p. 

80. 
29 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 31. GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 15. 
30 GIUNTOLI, F. Denominação e delimitação. GALVAGNO, G., GIUNTOLI, F. Pentateuco, p. 17. 
31 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 32-35. 
32 Esta pesquisa toma como base os textos da Bíblia de Jerusalém, nova edição, revista e ampliada, 

São Paulo: Paulus, 2002. Quando for tomada outra tradução da Bíblia, será feita a referência. 
33 Como se pode constatar na Bíblia de Jerusalém, p. 200, nota a. 



28 
 

O quarto livro, o dos Números, começa tal qual o Levítico dizendo que Deus 

falou a Moisés no deserto na Tenda da Reunião. Esse primeiro versículo dos Números, 

tal qual o primeiro do Levítico, faz conexão com o encerramento do Êxodo que 

afirmava que Deus foi habitar na Tenda da Reunião. Assim como o Levítico finalizou 

com um versículo conclusivo, o livro dos Números também termina sintetizando o 

conteúdo: “Esses são os mandamentos e as normas que Iahweh ordenou aos 

israelitas, por intermédio de Moisés, nas estepes de Moab, junto do Jordão, a caminho 

de Jericó.” (Nm 36,13). O povo já caminhara do Sinai para as estepes de Moab e o 

versículo enfatiza que as leis têm o mesmo caráter do que foi dado no Sinai, pois foram 

dadas por Deus por meio de Moisés.  

O quinto livro, o Deuteronômio começa também dizendo que alguém fala, mas 

agora não é Iahweh, e sim Moisés.34 Ele fala a todo o povo no outro lado do rio Jordão 

e comunica o que Iahweh lhe tinha ordenado a respeito do povo. É na terra de Moab, 

do outro lado do Jordão, que ele fala. E o livro termina contando no capítulo 34 sobre 

a morte de Moisés. Moisés subiu das estepes de Moab para o monte Nebo, sobre o 

qual Deus mostrou-lhe toda a terra, confirmou que a daria à descendência dele, mas 

que ele não entraria nela, e Moisés morreu na terra de Moab. O livro conclui afirmando 

que em Israel nunca mais surgiu um profeta como Moisés.  

O conjunto de cinco livros encerra um sentido importante para o povo de Israel, 

ou seja, o de uma história fundacional e de um alicerçamento35 jurídico que compõem 

a compreensão da história do povo de Israel, que tem na figura de Moisés o verdadeiro 

 
34 Seguiremos a tradução da Bíblia de Jerusalém, que apresenta o nome do Deus bíblico Iahweh. Com 

profundo respeito à tradição judaica da tradução grega e da Vulgata de Ex 20,7 de não pronunciar o 

nome de Deus em vão (ver nota f na pág. 132 da Bíblia de Jerusalém), nós concordamos com Andiñach 

que não devemos substituir o nome Iahweh (aportuguesado para Javé) por “o Senhor” para que, em 

perspectiva teológica, não neguemos “ao Deus da Bíblia um nome próprio para designá-lo com um 

substantivo comum”. Andiñach também defende que não mencionar o nome de Deus erradicando-o do 

vocabulário, como fizeram círculos piedosos judaicos nos séculos IV e III a.C., embora seja uma intenção 

louvável, não é a única nem a melhor forma de se evitar usar indevidamente o nome de Deus. 

ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo: um comentário exegético-teológico, p. 68-69. Concordamos 

também com Goldingay que, após explicar o histórico da substituição do nome “Yahweh” por “o 

Senhor”, afirma que “O lado negativo é que isso obscurece o fato de Deus querer ser conhecido por 

esse nome. Por essa razão, o texto utiliza Yahweh, com frequência, não outro nome (assim chamado) 

deus ou senhor. Essa prática dá a impressão de que Deus é muito mais ‘senhoril’ e patriarcal do que 

ele o é na realidade.” GOLDINGAY, J. Pentateuco para todos: Êxodo e Levítico, p. 268. 
35 Sinônimo de: base, fundamento. Conforme BORBA, F. S. (org.), Dicionário UNESP do português 

contemporâneo, p. 50. 



29 
 

líder que entrega ao povo a Torá.36 Essa importância legislativa do Pentateuco é 

apresentada por Giuntoli em uma conjectura de que a divisão em cinco livros tem uma 

motivação teológica ao colocar em destaque o livro do Levítico no centro do conjunto. 

Ou seja, as leis, que o Levítico apresenta, “constituem Israel como uma comunidade 

santa, em tudo e por tudo distinta das outras nações e, exatamente por isso, exclusiva 

propriedade de YHWH”.37 

A Torá é chamada muitas vezes de livro da lei de Moisés, como em Js 8,31 e 

23,6 e 2Rs 14,6. A conclusão do livro do Deuteronômio é a conclusão do Pentateuco. 

Os três últimos versículos do capítulo final de Deuteronômio dizem: 

 

E em Israel nunca mais surgiu um profeta como Moisés – a quem 

Iahweh conhecia face a face, – seja por todos os sinais e prodígios que 

Iahweh o mandou realizar na terra do Egito, contra Faraó, contra todos 

os seus servidores e toda a sua terra, seja pela mão forte e por todos 

os feitos grandiosos e terríveis que Moisés realizou aos olhos de todo 

Israel! (Dt 34,10-12). 

 

A coesão do conjunto de cinco livros fica perceptível quando esses versículos 

finais explicitam o encerramento de um conjunto narrativo, encerramento esse 

caracterizado pelo tom de que se narrou a história de Israel a partir de Moisés, que 

marca a história de Israel apresentado como o maior de todos os profetas.  

As narrativas enfatizam que Moisés recebeu de Iahweh a lei e entregou-a ao 

povo de Israel. Essa lei de Moisés é a maior expressão da revelação divina. Ela é 

insuperável e seu valor é para sempre. Significa que o Moisés, que é apresentado no 

Pentateuco, é portador de uma revelação que supera todas as outras possibilidades 

de revelação dos outros textos bíblicos do Antigo Testamento, como nos profetas, por 

exemplo. A conclusão do Deuteronômio mostrando a supremacia de Moisés imprime 

ao Pentateuco uma autoridade que é garantida pela autoridade de Moisés. Essa 

superioridade de Moisés está explicada nesses versículos do Deuteronômio quando 

diz que ele era conhecido por Iahweh face a face, o que também é explicitado em Ex 

 
36 MURPH, R. E. Introdução ao Pentateuco. In: BROWN, R. E.; FITZMYER, J. A. MURPHY, R. E. (Editores). 

In: Novo Comentário Bíblico São Jerônimo: Antigo Testamento, p. 50. Giuntoli afirma que os cinco 

livros da Torah são “a seção considerada pelo hebraísmo de valor absolutamente fundante e normativo”. 

GIUNTOLI, F. Denominação e delimitação. In: GALVAGNO, G., GIUNTOLI, F. Pentateuco, p. 17. 
37 GIUNTOLI, F. Denominação e delimitação, p.19. Quanto ao tetragrama YHWH, trata-se do nome 

Iahweh ou Yahweh, em hebraico, sem as vogais. 



30 
 

33,11 que diz que “Iahweh, então, falava com Moisés face a face, como um homem 

fala com seu amigo”. O relacionamento entre Moisés e Iahweh era de uma 

comunicação sem obstáculos. E a história narrada no Pentateuco, contando o êxodo, 

mostra que a fundação de Israel remonta a Moisés. Os reis que virão posteriormente 

na história de Israel não serão os fundadores, Moisés sim.38  

Pode-se compreender, portanto, que dentro do Pentateuco há uma 

característica marcante: enquanto o livro do Gênesis narra as origens do povo de 

Israel,39 os outros quatro livros contam a história de Israel do ponto de vista da 

organização do povo com suas estruturas jurídicas e seu relacionamento com seu 

Deus, sempre sob a liderança de Moisés. O conjunto dos cinco quintos da lei finaliza 

quando Moisés morre. Ska diz que os quatro últimos livros do Pentateuco “constituem, 

por assim dizer, a ‘vida de Moisés’ a serviço de YHWH e de Israel”.40 

Os cinco livros têm dois gêneros literários predominantes: o gênero narrativo e 

o gênero da série de leis ou dos códigos de leis.41 O gênero narrativo predomina em 

todo o livro do Gênesis e nos dezenove primeiros capítulos do Êxodo, enquanto nos 

demais capítulos do Êxodo (20-40), no Levítico, nos Números e no Deuteronômio as 

leis se alternam com as narrativas. Assim, a Torá é uma unidade de narrativas e leis 

inseridas no meio das narrativas.  

O gênero narrativo no Pentateuco é caracterizado por três princípios: 

historiográfico, ideológico ou estético.  

O princípio historiográfico pode ser elucidado a partir da definição de van 

Seters42, segundo o qual a ciência histórica chamada historiografia engloba todos os 

textos históricos e é “uma categoria mais abrangente do que o gênero específico da 

escrita da história”, e, no caso do povo de Israel, que era um povo letrado e 

 
38 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 23-24. SKA, J. L. O canteiro do Pentateuco, p. 

173. 
39 Giuntoli analisa no Gênesis a constituição dos patriarcas a partir de Adão, o pai comum, e depois a 

partir da descendência de Noé: Sem, Abraão, Isaac e Jacó. Sobre os outros quatro livros do Pentateuco, 

Êxodo a Deuteronômio, esse autor destaca que a formação de Israel se deu em uma continuidade com 

os patriarcas fundadores de Israel, inclusive destaca o fundador como Abraão e chama a atenção para 

a conexão que a obra do Pentateuco faz da história desse povo nos quatro livros com o ato criador de 

Deus no Gênesis onde se narra a criação de Adão, o pai comum. Conforme GIUNTOLI, F. Denominação 

e delimitação. GALVAGNO, G., GIUNTOLI, F. Pentateuco, p. 21. 
40 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 34. 
41 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 16-17. 
42 VAN SETERS, J. Em busca da história: historiografia no Mundo Antigo e as origens da História 

Bíblica, p. 20. 



31 
 

“desenvolveu sua própria tradição escritural”,43 a historiografia se caracterizou pelas 

narrações que seguem uma ordem cronológica estabelecida no texto, mas que não 

sugerem que os fatos ocorreram realmente. Trata-se de narrativas de relatos como se 

fossem crônicas; elas têm um objetivo e um substrato histórico, mas são relatos que 

relembram fatos passados mais com intenção de ensinar algo para a vida presente e 

a vida futura do que situá-los rigorosamente na história passada.44  

García López considera que os documentos que compõem o Pentateuco, por 

serem tardios, ficam muito distantes dos acontecimentos de que falam e isso gera uma 

desconfiança em sua credibilidade histórica. Acaba acontecendo um reajuste na 

compreensão de como sejam históricos esses documentos que compõem o 

Pentateuco e levando a encarar como reflexo da época em que foram redigidos e não 

tanto como comprovação histórica dos acontecimentos narrados.45 

O princípio ideológico das narrativas do Pentateuco se refere à mensagem 

teológica, ou seja, à mensagem das ações de Iahweh, o Deus dos israelitas, cujo 

objetivo é salvar o povo e dar-lhe suas bênçãos.46 

E o princípio estético das composições do Pentateuco se refere à utilização e à 

alternância de estilos literários que embelezam as mensagens, como, por exemplo, os 

diálogos, os monólogos interiores, a repetição, a poesia, a prosa.47 

 O segundo gênero literário do Pentateuco, ou seja, a série de leis dos cinco 

livros, refere-se a três grandes coleções de leis. Uma está no livro do Êxodo e é 

chamada Código da Aliança (20,22-23,19), outra no Levítico (17-26) chamada Lei de 

Santidade e a terceira no Deuteronômio (12-26) chamada Código Deuteronômico. Há 

também o Decálogo no Êxodo (20,2-17) assim como o Decálogo no Deuteronômio 

(5,6-21) e a Ratificação da Aliança48 no Êxodo (34,10-26). 

Segundo os textos do Pentateuco as leis remontam a Iahweh e o próprio Iahweh 

foi quem ditou o Decálogo. A narrativa faz com que tanto os israelitas quanto o leitor 

se deem conta dessa transmissão divina direta, como, por exemplo, Ex 20,1-2, em que 

se lê: “Deus pronunciou todas estas palavras, dizendo: ‘Eu sou Iahweh teu Deus que 

 
43 VAN SETERS, J. Em busca da história, p. 22. 
44 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 17. 
45 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 18-19. 
46 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 19. 
47 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 19. 
48 Este título “Ratificação da Aliança” é dado por Andiñach. ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo, p. 377. 



32 
 

te fez sair da terra do Egito, da casa da escravidão’”. Os textos anunciam também que 

as demais leis foram transmitidas pelo líder de todo o Pentateuco, Moisés, como se lê 

no início do Código da Aliança em Ex 20,22: “Iahweh disse a Moisés: ‘Assim dirás aos 

israelitas...’”.49 As leis que remontam a Iahweh são todas associadas ao Sinai, local 

onde foram dadas as leis, e à pessoa de Moisés, fazendo dele o protagonista da 

recepção das leis que formaram a base jurídica do povo de Israel.50 Como diz 

Harrington, “o Pentateuco traz a marca de Moisés”.51 

Além desses dois gêneros literários predominantes no Pentateuco, ou seja, 

narrativas e séries de leis, podem-se elencar outros elementos que caracterizam a 

estrutura literária. De acordo com Andiñach,52 pode-se compreender a estrutura 

literária do Pentateuco concentrando-se na forma do texto e na construção de sentido 

das narrativas desses cinco livros da Torá. Serão percebidos os seguintes elementos: 

cenários geográficos e translados ou trajetórias dos personagens.  

Andiñach elenca um gênero literário que ele chama de itinerário, pois a narrativa 

se caracteriza por etapas ocorridas num desenvolvimento linear e são usadas 

expressões como “saíram de ... e chegaram a ...”, e há os cenários nos quais as etapas 

sucedem. No caso do livro do Gênesis aparecem os cenários geográficos sem tais 

expressões de itinerário, mas é enfatizada a condição de migrantes e a narrativa 

ressalta o constante translado dos personagens. Ocorre no Gênesis uma periodização 

da história marcada pela expressão “esta é a história de”, como em Gn 6,9: “Eis a 

história de Noé...”, ou pela expressão “estas são as gerações”, como em Gn 10,1: “Eis 

a descendência dos filhos de Noé, Sem, Cam e Jafé...”.  

Já nos quatro livros, de Êxodo a Deuteronômio, os itinerários aparecem em 

muito maior quantidade, como por exemplo em Ex 12,37: “Os israelitas partiram de 

Ramsés em direção a Sucot...”, em Nm 10,12: “Os israelitas partiram, em ordem de 

marcha, do deserto do Sinai. A Nuvem se deteve no deserto de Farã.” Em Dt 1,2: “Há 

onze dias de marcha, pelo caminho da montanha de Seir, desde o Horeb até Cades 

Barne.” Sucedem-se muitas narrativas indicando o cenário e o translado dos israelitas.  

 
49 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 20. 
50 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas: do Êxodo ao Deuteronômio, p. 51. 
51 HARRINGTON, W. J. Chave para a Bíblia: a revelação, a promessa, a realização, p. 13. 
52 ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo, p. 63-64. 



33 
 

Andiñach chama a atenção para a intenção teológica desse tipo de gênero 

literário “que busca consolidar com dados geográficos a realidade do fato que vai ser 

narrado”.53 Assim, podem-se vislumbrar os cenários geográficos no Pentateuco: no 

livro do Gênesis (1-11) o cenário é o Oriente (conforme Gn 2,8), (12-46,5) o cenário é 

Canaã e de Gênesis 46,6 entrando no livro do Êxodo (1-15) o cenário é o Egito; Êxodo 

(16-18) o cenário é o caminho no deserto; do Êxodo (19), passando pelo livro do 

Levítico até o livro dos Números (10,11) o cenário geográfico é o Monte Sinai; Números 

(10,12-22,1) novamente é o caminho no deserto; do livro dos Números (22,1) os 

israelitas acampam nas estepes de Moab e em todo o livro do Deuteronômio ficam 

assentados nesse cenário geográfico.54 

 Também segundo Andiñach,55 o Pentateuco tem uma teologia única e não uma 

soma dos temas teológicos em cada um dos cinco livros, e podem ser destacados 

quatro temas teológicos dentro do conjunto. As promessas são um desses temas, e 

são duas as que perpassam o Pentateuco: a promessa de se formar um povo 

numeroso para o qual a metáfora é o número de estrelas do céu, como em Gn 15,5 e 

Ex 1,7, e a promessa de possuir uma terra, como em Gn 15,7 e Ex 3,8. A conquista da 

terra não se realiza dentro do Pentateuco, mas somente no livro de Josué (3-6), assim 

como o povo que se forma não tem seu território, seu templo nem uma monarquia 

organizada.  

A mensagem dessa não realização das promessas e dessa não constituição 

plena de um povo é que o Pentateuco servirá para as gerações futuras de israelitas e 

não só as gerações do tempo abarcado pelo Pentateuco. Isso porque em outros 

momentos da história de Israel também os israelitas estarão sem a terra, sem o templo, 

sem o monarca, sem poder desfrutar do fruto do trabalho, como depois da queda da 

Samaria em 722 a.C. (conforme 2Rs 17,5-6),56 e de Jerusalém em 587 a.C. (conforme 

2Rs 25).57 A mensagem será então a de que as promessas de terra e de um povo pleno 

inspirarão a fé e a ação das novas gerações de israelitas em todos os tempos da 

história. 

 
53 ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo, p. 64. 
54 ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo, p. 65. 
55 ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo, p. 66-68. 
56 DONNER, H. História de Israel e dos povos vizinhos, vol. 2, p. 361. 
57 DONNER, H. História de Israel e dos povos vizinhos, vol. 2, p. 429. 



34 
 

Andiñach elenca como segundo tema que perpassa o Pentateuco a libertação. 

O Pentateuco narra a criação da pessoa humana livre e capaz de realizar seu potencial 

no grupo social, mas a história dos israelitas é marcada pela opressão que sofre das 

mãos de outros povos dominadores. O Pentateuco explicita a ação divina em favor do 

povo que é submetido a opressores. A libertação é um ideal que não chega a ser 

plenamente realizado, pois Israel sofrerá sempre sob o domínio alheio, mas sua 

mensagem é a de que todos aqueles que lerem os rolos do Pentateuco poderão ver-

se refletidos neles e neles inspirar-se para sonhar com projetos de libertação. 

Outro tema que perpassa o Pentateuco é o de que o Deus de Israel tem sempre 

uma palavra ao seu povo. Assim se passa no livro do Gênesis que enfatiza que Deus 

disse algo quando cada ser foi criado, como, por exemplo, em Gn 1,3: “Deus disse: 

‘Haja luz’, e houve luz”. É sempre uma palavra poderosa, criadora. É um Deus que 

sempre fala com seu líder Moisés, como em Ex 3,4: “E Deus o chamou do meio da 

sarça. Disse: ‘Moisés, Moisés!’”, como em Lv 1,1: “Iahweh chamou Moisés e da Tenda 

da Reunião falou-lhe, dizendo...”, como em Nm 6,1: “Iahweh falou a Moisés e disse...”, 

como em Dt 5,4-5 Moisés disse: “Iahweh falou convosco face a face, do meio do fogo, 

sobre a montanha. Eu estava então entre Iahweh e vós, para vos anunciar a palavra de 

Iahweh...”. É por meio da palavra que Iahweh anuncia suas promessas e suas obras. É 

uma palavra operante e estimulante, uma palavra de esperança. 

O quarto tema que percorre o Pentateuco é o tema da teologia dos textos 

jurídicos. Como já foi dito, em todo o Pentateuco há os três Códigos de leis, os 

Decálogos e a Ratificação da Aliança. Andiñach lembra que todas as leis presentes no 

Pentateuco são recordadas em toda a tradição bíblica e utilizadas como parâmetro 

para explicar a opressão vivida pelos israelitas em outros contextos como fruto da não 

obediência à lei de Iahweh, como, por exemplo, o profeta Isaías, quando diz: “Com 

efeito, eles rejeitaram a lei de Iahweh dos Exércitos, desprezaram a palavra do Santo 

de Israel.” (Is 5,24).  Andiñach esclarece que “a expectativa da libertação, a falta de 

justiça social ou a angústia pelo flagelo da idolatria são compreendidas como resultado 

de violar as leis dadas por Deus.”58 

 
58 ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo, p. 68. 



35 
 

Quanto à autoria e à datação do Pentateuco, pode-se partir da análise de 

Andiñach59, que chama a atenção para o texto de Dt 31,24 que conta que foi Moisés 

quem escreveu, “integralmente, as palavras desta lei num livro”.60 Ou seja, o versículo 

de Deuteronômio atribui a Moisés a gigantesca tarefa de ser o autor de toda a Torá. 

Essa atribuição é sustentada pela tradição, tanto judaica quanto cristã. Andiñach 

chama a atenção para o fato de que o próprio livro do Deuteronômio, que atribui a 

autoria a Moisés, dá margem à percepção da impossibilidade de ter sido ele, uma vez 

que é narrada a sua morte no encerramento do Pentateuco no último capítulo do 

Deuteronômio, o que faria não ter sentido o autor narrar a sua própria morte. Também 

por ter o texto do Pentateuco uma estética imensa, ser carregado com diversos estilos, 

linguagens e gêneros literários que possibilitam compreender que os textos seriam o 

resultado de diversas mãos e haveria, portanto, uma gama de autores.  

Para Schmidt, no entanto, o Antigo Testamento não atribui a autoria de todo o 

Pentateuco a Moisés. Para ele alguns textos atribuem a Moisés partes do Pentateuco, 

como leis, o que se pode depreender de Ex 24,4: “Moisés escreveu todas as palavras 

de Iahweh” entendendo-se “as palavras” como o Decálogo61 de Ex 20,1: “Deus 

pronunciou todas estas palavras, dizendo”. Outro exemplo seria Dt 31,9: “Moisés 

escreveu então esta Lei e deu-a aos sacerdotes...”. A Moisés estaria sendo atribuída 

somente a autoria das Leis e não de todo o Pentateuco. Assim, após o estudo das 

discussões sobre a autoria, Schmidt conclui que, uma vez não podendo Moisés ser 

considerado o autor do Pentateuco, acabou sendo mantido como o legislador, como 

o autor do Decálogo.62 

Já Otto, ao prefaciar sua obra “A Lei de Moisés”, diz que as pesquisas nos 

últimos três séculos produziram uma variedade de possibilidades de compreensão da 

formação literária do Pentateuco com objetivo de substituir o que ele chama de “a 

convicção pré-iluminista de que Moisés teria sido seu autor”.63 

Couto também faz referência ao paradigma do único autor do Pentateuco com 

base nos estudos de John van Seters e Roger Norman Whybray, paradigma que diz 

 
59 ANDIÑACH, P. R. Introdução Hermenêutica ao Antigo Testamento, p. 55-56 
60 Conforme a tradução do texto bíblico em Antigo Testamento poliglota: hebraico, grego, português, 

inglês, p. 483. 
61 Conforme Bíblia de Jerusalém, p. 200, nota e. 
62 SCHMIDT, W. H. Introdução ao Antigo Testamento, p.  49. 
63 OTTO, E. A Lei de Moisés, p. 9. 



36 
 

que o Pentateuco teria sido a criação de um único autor, o qual teria trabalhado na 

produção do texto final por volta do século VI a.C., parecido com o que fez o autor 

grego do século V a.C., Heródoto. Mas Couto chega à conclusão de que Heródoto e o 

autor do Pentateuco tiveram diferenças muito marcantes que fizeram ver a inexistência 

das características da obra grega na obra do Pentateuco.64 

Em recente artigo, Monteiro trouxe a declaração de eruditos da Bíblia a respeito 

da autoria do Pentateuco, reunidos em Zurique, em 2010, de que “a sólida conclusão 

da pesquisa bíblica é que a narrativa do Pentateuco que inicia com a Criação e termina 

com a morte de Moisés não foi composta por um único autor.”65 

Ska afirma que o Pentateuco é uma obra de tipo religioso, com caráter jurídico 

e não é obra de um autor único e é um texto normativo para a vida de Israel.66 O 

estudioso afirma que o Pentateuco foi concluído no pós-exílio. No contexto do pós-

exílio, em que os israelitas viviam dominados por povos diferentes com culturas 

distintas, é que tiveram a necessidade de mostrar aos outros povos que o Deus de 

Israel não era uma divindade inferior às divindades dos dominadores. Daí produzir uma 

obra que apresentasse um Deus único, criador do mundo e do universo. A história 

vivida pelos israelitas levou-os a redigir uma obra que mostrasse a grandeza do seu 

Deus. Como diz Ska, os israelitas do pós-exílio não inventaram um deus, mas, ao 

redigir o Pentateuco, aprofundaram a sua fé que já fazia parte da sua história como 

povo que cria no seu Deus. E o Deus dos patriarcas do livro das origens é apresentado 

no contexto do pós-exílio como o mesmo e único Deus do êxodo. Por isso, o texto de 

Ex 3,6 fará a conexão entre as duas experiências: dos patriarcas e do êxodo.  

Também há, segundo Ska, a explicação no contexto do pós-exílio para essa 

identificação entre o Deus dos patriarcas e o Deus do êxodo. Durante o exílio, os 

israelitas que ficaram em Israel mantiveram-se religiosamente conectados ao Deus de 

Abraão, enquanto que os deportados viveram a fé aliada à pessoa do líder Moisés, que 

os inspirava, por causa da experiência do êxodo da escravidão do Egito, a sonhar com 

um novo êxodo, então, da Babilônia. Assim, o contexto do pós-exílio fez com que fosse 

 
64 COUTO, A. Pentateuco, p. 50-51. 
65 DOZEMAN, T. B.; SCHMID, K.; SCHWARTZ, B. J. (Eds.). The Pentateuch: International Perspectives 

on Current Research, apud MONTEIRO, S. O Pentateuco no século XXI: retrospecto e perspectivas. In: 

Vox Scripturae, p. 13-38. 
66 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 152. 



37 
 

necessário produzir uma obra que mostrasse o mesmo Deus conduzindo a história 

tanto dos israelitas que tinham ficado em Jerusalém quanto dos que tinham sido 

deportados, e esses, ao retornarem, mantivessem-se unidos como o mesmo povo que 

tinha o mesmo Deus.67 Ska diz que: 

 

... vê-se logo que os textos do Pentateuco querem demonstrar a 

antiguidade das tradições de Israel. Israel é anterior à monarquia e à 

conquista do país. O Deus do êxodo é o Deus dos patriarcas. O Deus 

de Israel é o criador do universo. Essa antiguidade é essencial para se 

provar, perante as nações, o valor das tradições. E para o próprio povo 

é fundamental reconciliar e unir os vários grupos do Israel pós-exílico.68 

 

Ska reconhece “que o texto final do Pentateuco é uma obra-prima literária”.69 

Ele defende que não havia um documento pré-exílico completo do Pentateuco. Para 

ele, o Pentateuco, tal como é conhecido hoje, trata-se, sim, de uma obra compósita, 

que seria então constituída por pequenas histórias e coletâneas de leis, materiais pré-

exílicos que teriam sido reaproveitados na redação do Pentateuco no período pós-

exílico.70 Ou seja, a comunidade israelita pós-exílica passou por uma reconstrução da 

cidade de Jerusalém e, portanto, dos setores da vida, e a fé no seu Deus foi 

fundamental para contribuir para esse processo de reconstrução.  

Segundo Ska entre os remanescentes da cidade e os repatriados, estes últimos 

foram os que predominaram no empreendimento da reconstrução da cidade, do 

templo e da própria comunidade em si. Retomar as tradições antigas para fortalecer o 

sentido de origem do povo israelita foi o caminho empreendido e o instrumento dessa 

retomada foi a história do povo com Deus, a sua fé, a sua tradição religiosa. Mas 

também houve a necessidade de se constituir a base jurídica da comunidade pós-

exílica. Para tal reconstrução, a comunidade pós-exílica reaproveitou os materiais 

antigos, promoveu a redação desses conteúdos e imprimiu neles o que pulsava no 

“coração da comunidade pós-exílica.” A comunidade pós-exílica integrou aquele 

 
67 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 181-183.  
68 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 183.  
69 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 225, nota 70. 
70 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 199. 



38 
 

patrimônio religioso e cultural que permeava o viver da sua fé na obra que ela redigiu 

e que se tornou o Pentateuco.71 

Assim sendo, sobre como nasceu o Pentateuco no contexto do pós-exílio, Ska 

afirma que: 

 

Os textos, como dissemos, querem ressaltar o elo com o passado. Há, 

por isso, três códigos que querem demonstrar a continuidade jurídica 

entre o Israel pré-exílico e o Israel pós-exílico. Pelo mesmo motivo, a 

legislação cultual e civil é estabelecida no passado, na permanência no 

deserto. Em lugar de se deixar absorver, tornando-se uma província 

qualquer de um império imenso, o Israel pós-exílico quis salvaguardar 

sua identidade, e a política persa lhe outorgou essa possibilidade. 

Israel sobreviveu como comunidade de fé, congregada, 

particularmente, por suas tradições e instituições religiosas, e não 

como nação independente. Nesse contexto é que se entende o 

nascimento do Pentateuco. 72 

 

Em termos de datas, pode-se tomar como base a afirmação de Pury de que “em 

geral se considera que a Torá foi declarada encerrada antes do fim da época persa, 

entre 400 e 330 o mais tardar”.73 

 

1.2 Apresentação do livro do Êxodo 

 

Tendo sido apresentado o conjunto dos livros de Moisés, de modo que se pôde 

ter uma visão geral das características fundamentais do Pentateuco, agora será a vez 

de ser apresentado o livro do Êxodo, o segundo livro desse conjunto. Moisés está 

presente em quatro dos cinco livros, com exceção apenas do Gênesis. A narrativa dos 

quatro livros enfatiza a sua presença deixando claro que toda a lei que rege o povo 

 
71 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 202.  
72 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 240. 
73 PURY, A. O cânon do Antigo Testamento. In: RÖMER, T.; MACCHI, J. D.; NIHAN, C. (Orgs). Antigo 

Testamento, p. 28. Também em um recente trabalho publicado no Brasil por um grupo de estudiosos, 

o teólogo Matthias Grenzer propõe, em um conjunto de afirmações sobre a datação e autoria do 

Pentateuco, que “os próprios textos do Pentateuco – contemplando-se as múltiplas estratégias 

narrativas, as duplicações de determinadas tradições, os sinais de reformas e/ou ampliações nas 

tradições jurídicas e nas reflexões teológicas – revelam um processo de configuração literária que se 

estendeu por mais de meio milênio, sem que se pudesse definir exatamente em qual momento, em qual 

lugar e para quem o texto foi composto”. GRENZER, M. Êxodo. A Bíblia: Pentateuco, p. 128.  



39 
 

israelita está marcada com a personalidade de Moisés. Ska diz que o “Pentateuco é 

único porque Moisés ocupa um lugar único na história da revelação”.74  

A narrativa do Pentateuco faz também o serviço de contar a história de Moisés, 

pois no Êxodo narra-se a história do seu nascimento e, passando pelos quatro livros, 

chega-se ao Deuteronômio contando a sua morte. Ska diz que o Pentateuco “é, na 

verdade, uma ‘vida de Moisés a serviço de YHWH e do povo de Israel’”. E chama ao 

conjunto de toda a obra legislativa do Pentateuco com o nome de instituições 

mosaicas. Essas instituições mosaicas são fundamentais para a vida do povo e são 

anteriores à monarquia. Ou seja, a monarquia, que ocorrerá na história de Israel 

posteriormente à história narrada no Pentateuco, deverá ter a Lei de Moisés como sua 

norteadora. A monarquia e o povo deverão ter sempre presente que Israel nasceu 

como povo quando, liderado por Moisés, saiu da escravidão do Egito, o que é narrado 

no livro do Êxodo.75 

O Êxodo começa apresentando os nomes dos israelitas que tinham ido para o 

Egito, fazendo conexão com o livro do Gênesis, e parte para a narrativa da situação de 

escravidão dos israelitas no Egito e da escolha de Moisés por Iahweh para liderar os 

israelitas na saída da terra da escravidão rumo à terra da liberdade, “uma terra boa e 

vasta, terra que mana leite e mel” (Ex 3,8). Narra todo o processo de saída e também 

a caminhada dos israelitas pelo deserto rumo à liberdade e a sua chegada ao Monte 

Sinai. Ali, o livro narra a entrega das leis de Iahweh ao povo por meio de Moisés. Como 

diz García López: “O monte Sinai se encontra no meio do deserto como cenário e 

testemunho privilegiado da revelação de Deus, de sua aliança com o povo e da entrega 

da lei.”76 Depois o Êxodo narra sobre as prescrições da construção de um santuário, 

que poderia ser interpretado no contexto do deserto como uma tenda, que deverá ser 

a morada de Iahweh, e da organização do culto.  

Quanto à data e à autoria do Êxodo, segue-se o que foi dito sobre o conjunto 

do Pentateuco. Não houve um autor único, mas sim diversos autores. A redação inclui 

uma grande variedade de documentos.77 Documentos que podem ser originários de 

antes do exílio judaico assim como do período pós-exílico. E essa variedade de textos 

 
74 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 28. 
75 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 28. 
76 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 109. 
77 SKA, J. L. O canteiro do Pentateuco, p. 103. 



40 
 

narrativos foi fruto de muitas mãos. Exemplo de texto antigo seria o cântico de vitória 

do capítulo 15 e de textos mais tardios seriam os que narram as prescrições para a 

construção do santuário nos capítulos 25 e seguintes.78 

Diante da grande variedade de temas dentro do mesmo livro, os tradutores 

gregos selecionaram o tema da saída dos israelitas da terra da escravidão como 

fundamento para a titulação do livro, daí o título Êxodo, palavra que em grego quer 

dizer saída, tema que permeia os quinze primeiros capítulos do livro.79  

Schlaepfer, Orofino e Mazzarolo ajudam a entender o significado do título do 

livro explicando que os israelitas escravizados, ao fugirem do Egito, teriam percorrido 

um caminho para chegar a Canaã – a terra prometida – que seria diferente das 

conhecidas rotas de comércio que ligavam o Egito à Mesopotâmia pelo litoral do 

Mediterrâneo. Por isso, o caminho percorrido teria sido o deserto do Sinai passando 

pelo Mar Vermelho até a região de Damasco. 

Para esses autores aquele caminho, que não teria sido nada fácil para os 

israelitas que fugiam da escravidão egípcia em busca da terra da liberdade em Canaã, 

“tornou-se um paradigma, um exemplo para todo o povo. Em grego, esta travessia 

chamou-se ‘caminho de saída’ (ex + ‘odos). Todos os grupos deveriam passar pelo 

‘êxodo’ em direção à Terra Prometida por Deus aos antepassados”.80 Para Galvagno, 

o título do Êxodo “evidencia o acontecimento central não só da obra, mas também da 

história bíblica: o êxodo de Israel do Egito representa o momento do nascimento do 

povo para a liberdade, o fundamento sobre o qual repousa a sua identidade”.81  

Como se disse acima a respeito da historiografia no Pentateuco, as narrativas 

no Êxodo referem-se a acontecimentos muito distantes no tempo. Em outras palavras, 

o texto final do Êxodo do pós-exílio narra episódios que teriam acontecido no século 

XIII a.C., entre os anos 1250 a 1200 a.C., segundo Schlaepfer,82 ou 1280 a 1230 a.C., 

segundo Andiñach.83 Nesse período de 1280 a 1230 a.C. o Egito teve os seguintes 

faraós: Ramsés, Seti e Merneptá. Ramsés é citado no texto do Êxodo em 1,11 que se 

 
78 ANDIÑACH, P. R. Introdução Hermenêutica ao Antigo Testamento, p. 90.  
79 MACCHI, J. D. Êxodo. In: RÖMER, T.; MACCHI, J. D.; NIHAN, C. (Orgs). Antigo Testamento p. 215. 
80 SCHLAEPFER, C. F.; OROFINO, F. R.; MAZZAROLO, I. A Bíblia: Elementos historiográficos e literários, 

p. 40. 
81 GALVAGNO, G. Êxodo. In: GALVAGNO, G., GIUNTOLI, F. Pentateuco, p. 56. 
82 SCHLAEPFER, C. F.; OROFINO, F. R.; MAZZAROLO, I. A Bíblia, p. 38. 
83 ANDIÑACH, P. R. Introdução Hermenêutica ao Antigo Testamento, p. 90. 



41 
 

refere às cidades-armazéns de Pitom e Ramsés. A informação histórica dos nomes 

desses três governantes egípcios se torna relevante, pois um deles, Merneptá, deixou 

um monumento para a história, uma estela, na qual registrou a história das batalhas e, 

entre essas, há uma descrição de uma expedição egípcia à terra de Canaã e a citação 

de um povo chamado de “Israel”, que foi conquistado e destruído pela expedição de 

Merneptá.84  

É no Êxodo que se começa a contar a história de Moisés, o grande líder do povo 

de Israel, história que é narrada nos quatro livros do Pentateuco. Já no começo do 

Êxodo a narrativa conta o nascimento de Moisés e mostra a sua trajetória 

apresentando ao leitor como surgiu o grande líder, que recebeu um chamado de 

Iahweh em Ex 3,10 para ser o libertador do povo da escravidão no Egito; como liderou 

a saída dos israelitas do Egito e a caminhada pelo deserto; como recebeu direto de 

Iahweh a Torá para todo o povo em Ex 19,20: “Iahweh desceu sobre a montanha do 

Sinai, no cimo da montanha. Iahweh chamou Moisés para o cimo da montanha, e 

Moisés subiu.” E em Ex 20,22 Moisés recebe a ordem de Iahweh para que diga ao 

povo o que Iahweh falou: “Iahweh disse a Moisés: ‘Assim dirás aos israelitas: Vistes 

como vos falei do céu.” E a narrativa esclarece que se trata de leis quando em Ex 21,1 

Iahweh diz a Moisés: “Eis as leis que lhes proporás.” Assim, o Êxodo tem a intenção 

explícita de narrar que Moisés é o escolhido para liderar o povo, conduzi-lo à terra da 

liberdade e ser o portador da Torá que é o conjunto jurídico que regerá a vida do povo 

de Israel.  

O livro do Êxodo apresenta um elemento muito importante para a religião do 

povo de Israel, a revelação do nome do seu Deus: Iahweh. Esse nome já fora citado no 

livro do Gênesis, nos inícios do livro, como por exemplo, em Gn 2,4: “No tempo em 

que Iahweh Deus fez a terra e o céu”. E em muitos outros capítulos desse livro. Mas, 

como chama a atenção Andiñach, a novidade no livro do Êxodo é a narrativa da 

revelação do nome Iahweh pelo próprio Iahweh em Ex 3,14: “Disse Deus a Moisés: ‘Eu 

sou aquele que é.’” E em Ex 3,15: “Disse Deus ainda a Moisés: ‘Assim dirás aos 

israelitas: ‘Iahweh, o Deus de vossos pais, o Deus de Abraão, o Deus de Isaac e do 

 
84 ANDIÑACH, P. R. Introdução Hermenêutica ao Antigo Testamento, p. 90. SCHLAEPFER, C. F.; 

OROFINO, F. R.; MAZZAROLO, I. A Bíblia, p. 37. 



42 
 

Deus de Jacó me enviou até vós. É o meu nome para sempre, e é assim que me 

invocarão de geração em geração’”.  

Nos capítulos iniciais do livro do Êxodo, a narrativa deixava claro que era o 

narrador quem sempre se referia a Iahweh, e, a partir do capítulo 3, a narrativa 

mencionará Deus com o seu nome Iahweh, que, uma vez apresentado pelo próprio 

Iahweh no diálogo com Moisés, poderá ser utilizado pelo narrador toda vez que se 

referir a Deus.85 Vogels chama a atenção para a percepção teológica de que a narrativa 

do Êxodo apresenta o Deus Iahweh como figura central nos eventos relatados e que 

seriam as palavras de Iahweh a ser transmitidas e não as de Moisés.86 Mas, o mesmo 

Vogels chama a atenção para o fato de que a narrativa não coloca Moisés em segundo 

plano, pelo contrário, “o que é dito de Javé nesses livros é dito também 

freqüentemente de Moisés”, equipara-os.87  

Um exemplo do destaque a Moisés pode ser o texto de Ex 32,1, em que, antes 

da fabricação da estátua do bezerro de ouro, a narrativa, que em muitos versículos diz 

que Iahweh tirou o povo da terra da escravidão, coloca na boca do povo que foi Moisés 

quem os fez sair do Egito. Outro exemplo é o texto de Ex 24,4 que narra que foi Moisés 

quem escreveu as palavras de Deus. Portanto, Moisés é o protagonista do Êxodo que 

lidera os israelitas na saída da terra da escravidão, no caminho pelo deserto e na 

entrega da Torá a eles.  

Galvagno confirma Moisés como o líder ímpar do Êxodo, destinado a guiar os 

israelitas “até as portas da terra prometida”. Ele o chama de “personagem mais 

importante na história de Israel”.88 

Pode-se interpretar que o nome Iahweh estará associado ao processo libertador 

como uma apresentação pessoal do Deus Iahweh ao seu povo israelita, como se pode 

ver em Ex 13,3 em que Moisés exorta o povo a se lembrar de que foi com mão forte 

que Iahweh o tirou do Egito ou em Ex 13,9 em que Moisés exorta o povo a ter a lei de 

Iahweh na boca porque Iahweh o tirou do Egito com mão forte.  

 
85 ANDIÑACH, P. R. Introdução Hermenêutica ao Antigo Testamento, p. 90. 
86 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 8. 
87 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 9. A grafia “freqüentemente” segue a edição da 

obra anterior ao Acordo Ortográfico da Língua Portuguesa de 2009. 
88 GALVAGNO, G. Êxodo. GALVAGNO, G., GIUNTOLI, F. Pentateuco, p. 56. 



43 
 

A associação do nome Iahweh com o processo de libertação pode ser 

vislumbrada na narração89 da fuga pelo mar dos juncos em que o narrador explicita 

que “naquele dia, Iahweh salvou Israel das mãos dos egípcios” (Ex 14,30). É esse feito 

mais importante do Êxodo atribuído ao Deus Iahweh que o faz merecedor de toda a 

atenção e da adesão dos israelitas para com a promulgação das normas do Decálogo 

(Ex 20,1-17), pois a narração informa que o motivo da pronunciação das palavras que 

constituiriam o Decálogo está em Ex 20,2: “Eu sou Iahweh teu Deus que te fez sair da 

terra do Egito, da casa da escravidão”.90 Para Schökel, a “libertação do Egito, benefício 

radical, funda a exigência divina: os mandamentos [o Decálogo] se arraigam na história 

e a história desemboca numa constituição religiosa e ética.”91 

A partir dessa compreensão do processo libertador, que está em conexão com 

o nome de Iahweh, pode-se compreender o porquê de ter-se tornado o êxodo da terra 

da escravidão rumo à terra da liberdade, narrado no livro do Êxodo, referência e fonte 

importantes para a teologia na América Latina na segunda metade do século XX. Ou 

seja, a referência à liberdade e o relato do processo de libertação contribuíram para 

que o êxodo se tornasse um paradigma para a teologia latino-americana. Silva diz que 

na América Latina o Êxodo: 

 

foi a expressão de várias categorias e ganhou força na Teologia da 

Libertação. O Êxodo foi uma apropriação do povo pobre e tomou duas 

 
89 Usamos o vocábulo narração, que é sinônimo do vocábulo narrativa, pretendendo chamar a atenção 

para o fato de que a afirmação sobre Iahweh não é feita na narrativa nem por Moisés nem pelo próprio 

Iahweh, mas pelo narrador que conta a história do Êxodo. O narrador é uma “entidade fictícia que, numa 

narrativa, possui a função de enunciar o discurso, sendo protagonista da comunicação narrativa [Em 

princípio, um narrador pode assumir tb. o lugar de uma personagem, narrando os fatos em primeira 

pessoa, ou manter-se fora do enunciado, narrando os acontecimentos em terceira pessoa.]” Este último 

é o tipo do narrador do Êxodo. HOUAISS, A., VILLAR, M. S. Dicionário Houaiss da língua portuguesa, 

p. 1.342, entre colchetes do autor; tb. é a forma reduzida de também. 
90 Dillard e Longman III dizem que o “prólogo histórico (Ex 20.2) identifica o autor da lei como aquele 

que salvou o povo por sua graça”. DILLARD, R. B. e LONGAMAN III, T. Introdução ao Antigo 

Testamento, p. 68. 
91 SCHÖKEL, L.A. Bíblia do Peregrino, p. 125, nota 20,2. 



44 
 

direções. Serviu de arcabouço para libertação política, mais ligada às 

CEBs92, e libertação espiritual, ligada aos setores neopentecostais. 93   

 

Enquanto para o povo de Israel, em cuja história há a concepção de um 

processo de libertação da escravidão, o êxodo se tornou paradigma para outras 

situações históricas de opressão de Israel, como já se disse acima, para os povos da 

América Latina, vítimas de opressões políticas, econômicas, sociais, culturais, também 

o êxodo se tornou um paradigma. Sobre isto diz Croatto: 

 

Muitos estudiosos da Bíblia ou teólogos já se adentraram em uma 

exploração do Êxodo, relacionando-o com o novo caminho de 

“libertação” da América Latina. É, portanto, um lugar querigmático 

característico, provocador, criativo, inexaurível. Justamente para uma 

teologia da libertação, mais do que da liberdade, é uma passagem 

exemplar. Por isso é mais explorado no contexto teológico latino-

americano que no europeu. 94 

 

Como afirma Croatto, “o Êxodo é o acontecimento-chave, que modela a fé de 

Israel”.95 Assim, o Êxodo se tornou o parâmetro para a compreensão dos israelitas do 

que foi o seu povo. Ou seja, o Êxodo como acontecimento e como palavra narrada se 

tornou a base das tradições dos israelitas, inclusive dos próprios livros que narram sua 

história na Bíblia, que sempre utilizarão o acontecimento do Êxodo e a importância de 

Moisés como fundamento da sua história. Silva explica que esse parâmetro para a 

 
92 CEBs eram as comunidades eclesiais de base formadas pelos membros das comunidades da Igreja 

nos países latino-americanos como “uma estratégia pastoral que utiliza os recursos humanos existentes 

no seio do próprio povo” e eram lideradas pelos leigos, ou seja, pelos membros das comunidades que 

não eram os líderes eclesiásticos. Nas CEBs a leitura e a reflexão bíblicas eram as atividades centrais. 

“Para esses grupos era evidente que as personagens, os relatos e os cânticos encontrados na Bíblia 

eram relevantes para sua própria situação social, econômica e política. A Bíblia se revelava um 

instrumento poderoso para levá-los a tomar a consciência da sua condição de povo oprimido e 

explorado, e para inspirar suas tentativas de se organizar e de trabalhar juntos para a mudança e a 

transformação. (...) O que estava acontecendo na América Latina tornou-se mais amplamente 

conhecido (...) com a publicação e posteriormente a tradução do livro que se tornou uma obra clássica, 

Teologia da libertação, do teólogo peruano Gustavo Gutiérrez.” CERESKO, A. R. Introdução ao Antigo 

Testamento numa perspectiva libertadora, p. 17-18.  
93 SILVA, V. Leituras do Êxodo na América Latina. In: REIMER, H.; SILVA, V. (Orgs.). Libertação – 

Liberdade, p. 15. 
94 CROATTO, J. S. Êxodo: Uma hermenêutica da liberdade, p. 35-36. Hamilton diz em seu livro 

recente: “Eu concordo com a teologia da libertação em recorrer a esse livro da Escritura, pelo menos 

à primeira parte dele, para inflamar a paixão pela mensagem de ‘libertação aos cativos”, 

especialmente quando os captores são governantes insensíveis, megalomaníacos e burocráticos que 

governam com mão de ferro e mantêm as massas sob absoluto controle e debaixo da pobreza”. 

HAMILTON, V. P. Comentário de Êxodo, p. 21. 
95 CROATTO, J. S. Êxodo, p. 36. 



45 
 

compreensão é o êxodo ter-se tornado um paradigma de interpretação, que significa 

“que aquele evento original possui a força unificadora para interpretar outros 

momentos semelhantes, em diferentes situações históricas”.96 Carvalho, em seu 

recente trabalho, afirma: 

 

Que o êxodo é o evento mais importante para a Bíblia Hebraica não é 

difícil de demonstrar por meio da quantidade de alusões diretas ou 

indiretas a ele. O êxodo não é apenas o coração do Pentateuco, mas 

é o coração da Bíblia Hebraica. É nele que os profetas se inspiram para 

estabelecer as bases da aliança, que é o tema principal dos seus 

oráculos. É também no êxodo que os poetas buscam inspiração para 

cantar diversas canções. O êxodo torna-se um modelo redentor para 

Israel.97   

 

Isso é relevante pois, como afirma Croatto,98 enquanto nas muitas religiões o 

que exerce uma fascinação dramática é a cosmogonia, para os israelitas, o que fascina 

é o acontecimento de libertação narrado no Êxodo, no qual os israelitas visualizam a 

atuação do seu Deus não no cosmos, mas nos acontecimentos da vida humana, 

acontecimentos esses liderados por Moisés.  

Isso é relevante também porque com essa visão do Êxodo os israelitas 

passaram a ter no acontecimento da libertação da escravidão e no caminho para a 

terra da liberdade um sentido profundo que não se esgota de busca do sentido da 

vida, pois a vida é protegida, segundo a concepção de fé desse povo, para ser vivida 

em busca contínua da liberdade e da dignidade humana, expressa pelo símbolo da 

“terra que mana leite e mel” (Ex 3,17). O Êxodo tem grande importância enquanto 

narrativa escrita, pois ele registra o processo de libertação e as vicissitudes em busca 

da liberdade, arquivando uma memória do que aconteceu e gerando novas 

possibilidades de compreensão da vida vivida por esse povo, ao longo dos séculos, 

tornando-se essa narrativa como que preenchida de “energia recriadora”. Ou seja, as 

narrativas do Êxodo são muito relevantes porque funcionam como um “depósito” de 

 
96 SILVA, V. Releituras do segundo êxodo, a volta do exílio babilônico. In: CARNEIRO M. S.; 

OTTERMANN, M.; FIGUEIREDO, T. J. A. (orgs.). Pentateuco, p. 267. 
97 CARVALHO, T. S. A origem do Reino de Deus: A narrativa do Êxodo como base para a mensagem 

de Jesus no Evangelho de Mateus, p. 102. 
98 CROATTO, J. S. Êxodo, p. 37. 



46 
 

conteúdos que, ao serem relidos, fazem com que os acontecimentos adquiram uma 

transcendência na memória subsequente.99 

Essa maneira do povo de Israel conceber a importância do Êxodo, ao fazer 

novas leituras dele, explorando o seu sentido, e tornando esse sentido tão abrangente 

que se pode vê-lo, ao longo de muitos outros livros da Bíblia, é uma compreensão 

hermenêutica100 do texto. 

Para os israelitas o Êxodo significou a origem ontológica da realidade nova que 

estariam vivendo em outros momentos da sua história. Isso quer dizer que o Êxodo 

passou a ter uma nova significação. Croatto afirma que os israelitas, que tinham 

produzido uma palavra acerca do acontecimento primeiro do êxodo, fizeram muitas 

releituras hermenêuticas, ao longo dos séculos da sua história, perante os 

acontecimentos vividos. Tais releituras foram ampliando aquela palavra inicial, pois 

foram carregando-a cada vez mais com sentidos novos, até que séculos depois 

produziram o relato da narrativa que compõe hoje o livro do Êxodo. “Não se trata de 

um fato isolado que aconteceu por volta do século XIII a.C., mas de fato refletido, 

aprofundado, explorado pela fé e captado em todas as suas projeções.”101  

Isso conduz à percepção de uma profundidade no sentido do Êxodo, que se 

torna uma resposta ao filósofo André Neher, que disse que o Êxodo foi “um fracasso..., 

porque o Egipto ficou no Egipto”.102 A profundidade é a de que “o Êxodo é um 

Acontecimento cheio de sentido (como o revelam o relato bíblico e a experiência de 

Israel) e que ainda não foi concluído”.103 Ora, o olhar que se pode ter do Êxodo é o de 

que é um “projeto histórico inacabado” que se pode implementar em outras 

circunstâncias históricas de opressão e de libertação, daí ele funciona como uma 

“retroprojeção da esperança vindoura”.104  

Um elemento que chama a atenção nesse sentido é a missão do protagonista 

Moisés. A narrativa do Êxodo anuncia que ele recebeu um chamamento da parte divina 

para a realização de um grande projeto. Em termos hermenêuticos como está sendo 

 
99 CROATTO, J. S. Êxodo, p. 38. 
100 “A hermenêutica é a ciência da compreensão do sentido, que o homem traz para a sua vida prática, 

interpretando a mesma através da palavra, de um texto ou de outras práticas.” CROATTO, J. S. Êxodo, 

p. 11. 
101 CROATTO, J. S. Êxodo, p. 39. 
102  A frase do filósofo André Neher foi citada por COUTO, A. Pentateuco, p. 165, nota 231. 
103 CROATTO, J. S. Êxodo, p. 40. Itálico do autor. 
104 CROATTO, J. S. Êxodo, p. 41. 



47 
 

delineado até agora, segundo a visão de Croatto, no Êxodo o tema da missão ou 

vocação do líder Moisés somente se torna elemento concreto dentro da narrativa 

porque supõe que ele vivenciou a experiência da libertação do povo. Ou seja, o relato 

concretiza o que se vivenciou: Moisés liderou um movimento de saída da escravidão 

e se tornou o líder; daí a narrativa ter deixado claro que ele recebeu do Deus Iahweh, 

no pé da montanha, diante da sarça ardente, um chamado para tal missão. O relato 

atual do Êxodo contém a linguagem da vocação de Moisés, linguagem essa portadora 

de uma profundidade que não teria havido no tempo de Moisés, mas que foi composta 

pela compreensão hermenêutica que atravessou as “releituras” do acontecimento e 

produziu o relato final que hoje compõe o Êxodo.105 

Quanto a Moisés, até que o relato final fosse concluído, os israelitas, que tinham, 

no processo libertador conduzido por esse líder, a motivação fascinante para a 

releitura dos acontecimentos vividos ao longo da história,  

 

não se contentaram com os dados concisos do êxodo sobre Moisés, o 

líder da libertação (apesar de já estarem mitologizados), mas 

aumentaram sua figura com inumeráveis episódios apócrifos, cada 

qual mais extraordinário. Não se verifica nisso um objetivo de criar 

fábulas, mas uma expressão hermenêutica de “compreensão” 

profunda do personagem-chave de sua história.106 

 

1.3 A mensagem do livro do Êxodo 

 

A fascinação do povo israelita pelo acontecimento do êxodo narrada no texto 

final, imbuída dessa carga de leitura hermenêutica dos fatos narrados e do seu 

personagem principal, fica perceptível quando se depara com a exposição de quatro 

aspectos da mensagem do livro, segundo a opinião de Croatto.107 

Uma primeira mensagem do livro do Êxodo seria a de que o êxodo corresponde 

a uma experiência de salvação-libertação dos israelitas, o que significa dizer que, para 

os israelitas, o sentido de salvação, no êxodo, corresponde à libertação. Serem 

libertados da escravidão egípcia equivale a serem salvos. Então, nessa perspectiva, 

para a fé religiosa de Israel, a salvação seria uma equivalência a um ato divino 

 
105 CROATTO, J. S. Êxodo, p. 42-43. 
106 CROATTO, J. S. Êxodo, p. 66. Itálico do autor.  
107 CROATTO, J. S. Êxodo, p. 66-73. 



48 
 

enraizado na experiência humana que, naquele acontecimento concreto original, foi a 

libertação política da situação degradante de escravidão da pessoa humana. Isso é 

interessante para o estudioso das religiões porque se apresenta como uma 

compreensão de um povo que viveu uma fé imbuída de uma cosmovisão de que o seu 

Deus participa da sua história política. Ser salvo por seu Deus era o mesmo que ser 

libertado da escravidão.  

Vem ao encontro dessa ideia, apresentada como uma primeira mensagem do 

Êxodo, a afirmação de Rowley de que “o que AT [Antigo Testamento] reiteradamente 

sustenta é que Deus veio aos homens através dos eventos históricos para revelar a 

sua natureza e a sua vontade”.108 Após essa afirmação introdutória, Rowley discorre 

sobre diversas possibilidades de revelação do Deus da Bíblia e, ao se referir à 

concepção dos israelitas, inclusive a de Moisés, sobre o Deus Iahweh, afirma que “a 

concepção israelita nascera da sua própria experiência de Deus, na libertação do 

cativeiro do Egito”.109  

Outra mensagem que se pode depreender do Êxodo é a de que o Deus dos 

israelitas não age diretamente por via espiritual ou metafísica, mas trata-se de um Deus 

que se serve de mediadores humanos para que a salvação-libertação se torne 

realidade; daí a relevância do líder Moisés. Assim, o chamamento de Moisés para 

liderar a libertação se deu porque ele era um líder. Como explica Croatto, a 

interpretação religiosa do relato promove uma inversão dessa relação, apresentando 

Moisés sendo chamado por Iahweh para que assim seja o líder. Além disso, o líder 

humano carrega uma responsabilidade sacra, ou seja, a de que suas palavras e ações 

expressam o que queria o Deus Iahweh.  

O líder do Êxodo é responsável por expressar a forma histórica de um projeto 

de liberdade de um Deus para com o seu povo. Daí o fato, do relato expressar a crença 

de que Moisés é o enviado do Deus Iahweh, e essa fé, que permeia os corações dos 

israelitas, é importante para se entender que Iahweh é um Deus que age por meio de 

uma pessoa humana que ele envia. O que também é expresso na concepção de 

Rowley como sendo Moisés portador de uma personalidade profética e que tinha uma 

 
108 ROWLEY, H. H. A Fé em Israel: Aspectos do pensamento do Antigo Testamento, p. 26. 
109 ROWLEY, H. H. A Fé em Israel, p. 79. 



49 
 

fé pela qual se sentia “intimamente persuadido de ser o porta-voz de Deus”.110 Dillard 

e Longman III afirmam que a missão de Moisés é “ser o agente humano de Deus para 

a libertação de Israel do Egito”.111  

Uma terceira mensagem que se pode perceber no Êxodo é a de que o relato, 

ao mostrar uma concepção do Deus dos israelitas como um Deus libertador, mostra 

consequentemente um valor essencial na vocação desse povo, o da liberdade. Isso 

implicaria em compreender que o povo de Israel tem uma consciência que é 

fundamentalmente da liberdade. Consciência de liberdade em nível de povo e de 

pessoa e da aliança que Iahweh promove, segundo o relato, com o povo, 

estabelecendo normas e leis para o proceder cotidiano da comunidade. Frigerio, ao 

estudar o Êxodo com as comunidades periféricas em Belém do Pará, escreve que, na 

Bíblia, há a memória histórica do povo de Israel, memória de que “Deus está ao lado 

dos que lutam por vida e liberdade, dos que lutam pela realização do Projeto de 

Deus”.112 

Balancin e Storniolo explicam que um grupo de pessoas somente se torna um 

povo quando é capaz de autodeterminar a organização da vida em termos políticos, 

econômicos e culturais, tendo a liberdade como condição exclusiva para a tomada de 

decisões e a organização social.113 E o grupo de israelitas passou pelo processo de 

libertação da escravidão para a caminhada no deserto, em busca da terra prometida 

por Iahweh, para se constituir um povo, com seus regulamentos e sua organização, 

somente depois que passou pelo Mar dos Juncos e conquistou a liberdade.  

Embora a narrativa diga que Iahweh chamava os israelitas de “meu povo” (Ex 

3,7), ainda estando no Egito, o relato do Êxodo deixa explícito que, somente após a 

conquista da liberdade, se dará a constituição de Israel como povo, com sua 

organização jurídica que estabelece leis para os comportamentos sociais, e sua 

organização religiosa com a planificação do culto e da construção do santuário. É o 

 
110 ROWLEY, H. H. A Fé em Israel, p. 60. Rowley considera que na Bíblia há uma religião profética por 

ser mediada por Moisés e pelos profetas e pela ação de Iahweh, e a considera como revelação porque 

se dá pela história. Afirma que “existe aí um instrumento único de revelação encontrado na Bíblia. Um 

entremear de fatores históricos e pessoais, encaixados uns nos outros”. Segundo Rowley, a narrativa 

sobre Moisés no Êxodo é um exemplo do complexo de personalidade e acontecimento. ROWLEY, H. H. 

A Fé em Israel, p. 56-57. 
111 DILLARD, R. B., LONGMAN III, T. Introdução ao Antigo Testamento, p. 64. 
112 FRIGERIO, T. Introdução geral ao estudo da Bíblia. Vol. 1, p. 23.  
113 BALANCIN, E. M.; STORNIOLO, I. Como ler o Livro do Êxodo: O caminho para a liberdade, 13. 



50 
 

que narrativa deixa claro em Ex 19,1 quando diz que “No terceiro mês depois da saída 

do país do Egito...” e em Ex 19,5 quando a narrativa deixa claro que vai começar a 

organização legislativa do povo, com Iahweh convocando o povo para ouvir sua voz e 

guardar sua aliança e se tornar uma nação marcada pela santidade (Ex 19,6). Somente 

o povo livre é que se tornará um povo organizado e santo.  

E uma quarta mensagem que se apresentaria seria o tema da violência do Deus 

Iahweh no projeto de libertação dos israelitas da escravidão. A narrativa vai deixar 

claro que, no chamamento do líder para conduzir o processo de libertação, há uma 

entonação de rejeição explícita de Iahweh ao sofrimento dos israelitas “debaixo das 

corvéias dos egípcios”,114 a ponto de enfatizar que seriam libertados e resgatados pelo 

braço divino estendido que faria justiça solene (Ex 6,6). Ou seja, a mensagem é a de 

que Iahweh agirá energicamente contra o opressor. Isto poderá ser lido, por exemplo, 

no relato das pragas nos capítulos 7 a 12.  

Pode-se verificar essa característica de violência de Iahweh na libertação 

porque o opressor egípcio não dá a liberdade aos israelitas, porque o opressor não 

deixa de ser opressor. Então, resta a Iahweh manifestar uma postura enérgica, isto é, 

violenta perante os desmandos do opressor egípcio para que o processo de libertação, 

que será conduzido por Moisés, possa se realizar.  

Silva, após analisar as pragas, às quais prefere chamar de prodígios, seguindo 

a afirmação do próprio relato do Êxodo, que assim chama às nove primeiras pragas, 

pergunta se o Deus do Êxodo não queria salvar os egípcios, afinal sofreram as 

consequências dos prodígios. Silva esclarece que o relato bíblico enfatiza que o faraó, 

o opressor, tinha que reconhecer quem era Iahweh, o Deus dos israelitas. E esse 

reconhecimento se passaria como a confirmação de que se tratava de um Deus 

libertador do grupo de oprimidos sob uma dura escravidão, e essa libertação implicava 

anular todo tipo de aflição desse povo. Iahweh não compactua em nenhuma hipótese 

com a opressão e quer que sejam salvos todos, oprimidos e também opressores, 

porém, as pragas, isto é, os prodígios, deixaram claro que ele toma partido dos 

oprimidos.115  

 
114 A grafia “corvéias” segue a edição da Bíblia de Jerusalém de 2002, anterior, portanto, ao Acordo 

Ortográfico da Língua Portuguesa de 2009. 
115 SILVA, V. Deus ouve o clamor do povo: Teologia do êxodo, p. 60-61. 



51 
 

A violência de Iahweh está melhor expressa no relato do Êxodo com a morte 

dos primogênitos dos egípcios, inclusive do primogênito do faraó. Silva argumenta que 

“a leitura dos textos sobre as pragas deixa um sabor amargo de violência. Predomina, 

em toda a narrativa, a imagem de um Deus poderoso e protetor de seu povo. Isso é 

compreensível no contexto de grupos marginalizados e oprimidos”.116 

Croatto argumenta que essa violência de Iahweh era necessária para que o 

poder opressor fosse suprimido e cedesse lugar a um outro tipo de poder, o poder 

salvífico.117 Daí, lembrar a primeira mensagem de que a libertação-salvação é um 

acontecimento iluminado pela ação divina no histórico da humanidade.118 

Baumann, ao analisar distintas possibilidades de conceituar a violência como 

literatura no Antigo Testamento, diz que uma das formas literárias de definir violência 

seria a conexão dos textos bíblicos sobre violência à crítica das condições sociais, e 

que, portanto, tais “textos sobre violência podem ser considerados um tipo de clamor 

literário por justiça”.119 Referindo-se ao tema da libertação do Egito e da violência com 

que Iahweh trata os egípcios e protege Israel, Baumann afirma que, se ao tratar-se da 

violência divina, está-se referindo à “superação da violência superpotente para fora de 

uma situação onipotente", é preciso levar em consideração que em muitas passagens 

do Antigo Testamento, com destaque para o Êxodo, “algumas formas de violência não 

podem ser vencidas com meios não violentos.” Por isso, continua Baumann, “com 

frequência invoca-se o auxílio totalmente violento de YHWH quando o povo de Israel 

ou israelitas individuais encontram-se em situações opressoras desesperadas”.120  

 
116 SILVA, V. Deus ouve o clamor do povo, p. 63. 
117 CROATTO, J. S. Êxodo, p. 72. 
118 A autora Gerlinde Baumann, pesquisadora do tema da violência no Antigo Testamento, chama a 

atenção para o fato de que em seu país, a Alemanha, é preciso manter “grande vigilância em relação a 

tendências antijudaicas. Além disso, é preciso evitar trabalhar com uma concepção problemática – as 

imagens divinas da violência – de uma maneira que se sirva de outras atitudes problemáticas – o 

antijudaísmo.” BAUMANN, G. Entender as imagens divinas da violência no Antigo Testamento, p. 

13. Nosso trabalho destaca uma mensagem do Êxodo de que há violência de Iahweh no sentido de 

defender os oprimidos dos opressores, não impingindo nenhuma postura contrária ao povo herdeiro da 

fé no Deus da Bíblia Hebraica nem contrária a nenhum outro povo. Inclusive, somos aderentes à opinião 

de Baumann de que “dizer que os textos veterotestamentários com imagens divinas da violência 

representam um problema significa defender uma visão unilateral.” Baumann defende que os textos 

bíblicos com imagens divinas de violência devem ser criticamente questionados e também concebidos 

como potencial a ser explorado pela análise interpretativa. BAUMANN, G. Entender as imagens divinas 

da violência no Antigo Testamento, p. 17. 
119 BAUMANN, G. Entender as imagens divinas da violência no Antigo Testamento, p. 44. 
120 BAUMANN, G. Entender as imagens divinas da violência no Antigo Testamento, p. 123. 



52 
 

Como se disse acima, o texto do Êxodo é composto de vários gêneros literários, 

destacando-se as narrativas e os conjuntos de leis. Isto precisava ser observado diante 

das mensagens, que se podem depreender do Êxodo e que acabam de ser elencadas, 

pois essas mensagens são levantadas a partir dos quinze primeiros capítulos do livro. 

Após a narração da passagem do Egito para o deserto, há outras possibilidades de 

mensagens que serão distintas das que até então se elencaram.  

Não é preciso concordar com Hamilton que afirma que Deus teria um motivo 

para conduzir os israelitas para a terra do Egito e o relato do Êxodo mostraria que esse 

motivo seria mais importante do que a saída do Egito, uma vez que o que estaria no 

bojo da questão não seria a miséria dos israelitas sob a escravidão no Egito, mas sim 

que “sua motivação é o cumprimento da aliança firmada com Abraão, Isaque e Jacó, 

que é descrita em Gênesis. Essa aliança compreende o estabelecimento de Israel na 

terra de Canaã.”121 Mas, torna-se relevante a chamada de atenção de Hamilton de que 

o motivo da libertação abrange os quinze primeiros capítulos do livro e que há outros 

componentes literários que merecem destaque na análise do relato. Ou seja, é possível 

observar outras mensagens do Êxodo, além daquelas já elencadas. Hamilton chama a 

atenção para o cenário do deserto no qual os israelitas passam a maior parte do tempo 

e ao qual a narrativa dedica mais da metade do livro, ou seja, de Ex 15,22 a 40, o que 

significa que, dos quarenta capítulos do livro, mais de vinte e quatro capítulos narram 

a estadia no deserto.122  

Nesse grande bloco literário em que o deserto é o cenário predominante, 

sobressaem os temas da lei e da construção do santuário ou tabernáculo. Com relação 

à lei, Dillard e Longmann III chamam a atenção para a percepção de como a lei flui 

dentro da história narrada pelo Êxodo, para que não se tenha uma visão da lei como 

apêndice dentro da narrativa.123 Assim, também se pode depreender do Êxodo a 

mensagem de que a lei é imbuída de um caráter de aliança. Essa aliança comporta 

exigências da relação dos seres humanos para com o Deus Iahweh e da relação dos 

seres humanos entre si.124  

 
121 HAMILTON, V. P. Comentário de Êxodo, p. 21-22.  
122 HAMILTON, V. P. Comentário de Êxodo, p. 25. 
123 Croatto diz que as leis no Pentateuco “flutuam aí numa atmosfera de história salvífica”. Croatto, J. S. 

História da Salvação: A Experiência Religiosa do Povo de Deus, p. 65. 
124 DILLARD, R. B.; LONGMAN III, T. Introdução ao Antigo Testamento, p. 68. 



53 
 

Croatto enfatiza que “Javé faz um pacto de aliança com o povo salvo do Egito. 

Essa Aliança estabelece os vínculos jurídicos e espirituais de Javé com o povo 

redimido e conquistado”.125 Tanto o Decálogo (Ex 20,1-17) quanto o Código da Aliança 

(Ex 20,22-23,19) são concebidos como leis de uma aliança entre um Deus e um povo. 

As ações deverão ser regidas por essa concepção de que há uma aliança, da qual a 

narrativa mostrará uma consagração simbolizada em um ritual litúrgico conduzido pelo 

líder Moisés, no capítulo 24, intitulado “Conclusão da Aliança”126, após ter realizado a 

leitura das leis perante o povo e às quais o povo declara sua adesão. Então “Moisés 

tomou do sangue e o aspergiu sobre o povo, e disse: ‘Este é o sangue da Aliança que 

Iahweh fez convosco, através de todas essas cláusulas.’” (Ex 24,8). Essa adesão do 

povo de Israel está ligada ao sentido da lei como aliança, pois o “Deus que acabava 

de ‘libertar’ o povo, que antes gemia sob o jugo dos faraós, não podia decepcioná-lo 

com uma lei sufocante”, por isso, os israelitas “aderiram ao Deus da Vida, por meio da 

Aliança”.127 

Por último, pode-se prestar atenção no bloco literário da construção do 

santuário ou tabernáculo em Ex 25-31, capítulos que prescrevem as orientações 

respeito da construção e em Ex 35-39, capítulos que abordam a execução das 

orientações dadas para a construção. Bräumer chama a atenção para a narrativa da 

construção do tabernáculo (Ex 25) imediatamente após a celebração da aliança (Ex 

24). Pois, após celebrar a aliança, os israelitas começarão a caminhar pelo deserto na 

direção da Terra Prometida. Com isso “o povo se afasta do monte da revelação. 

Enquanto estavam acampados junto ao Sinai, tinham certeza da proximidade de Deus. 

Esse ponto visível desaparecerá de seus olhos e de sua memória.”128 Bräumer 

interpreta que Iahweh “cria um novo sinal de sua presença” e que o “tabernáculo será 

o local visível para todos que assegura aos israelitas: Deus habita entre nós.”129 

Em Ex 25,8 Iahweh diz a Moisés que lhe faça um santuário para que ele, Iahweh, 

possa habitar no meio do povo, e em Ex 29,45-46 Iahweh diz a Moisés que habitará no 

meio dos israelitas e que os libertou da escravidão do Egito para habitar no meio deles. 

 
125 Croatto, J. S. História da Salvação, p. 61, negrito do autor. 
126 Bíblia de Jerusalém, p. 136. 
127 Croatto, J. S. História da Salvação, p. 65. 
128 BRÄUMER, H. Êxodo: Comentário Esperança, p. 393. 
129 BRÄUMER, H. Êxodo, p. 393-394. 



54 
 

Em Ex 39,43 a narrativa confirma a finalização da obra e em Ex 40,33 enfatiza que 

Moisés terminou todo o trabalho necessário para que o santuário, chamado de 

Habitação, estivesse pronto para atingir a sua finalidade. A narrativa em Ex 40,34 

confirma que Iahweh ocupou a Habitação, isto é o santuário. 

Diante do exposto, pode-se vislumbrar mais uma mensagem no Êxodo, que é a 

de que o ato religioso de adorar o Deus Iahweh acontecerá mediante a presença do 

divino no meio do povo, presença que será simbolizada pelo tabernáculo. Isso porque 

o tabernáculo deve ser compreendido como o espaço específico onde adorar o Deus 

Iahweh, segundo Dillard e Longman III,130 e, segundo também Hamilton.131 A referência 

ao tabernáculo passou a ser a de uma “habitação terrestre de Deus durante o período 

de Moisés a Davi. Sendo sua habitação, o tabernáculo enfatiza a presença de Deus 

entre o seu povo, continuando um tema que percorreu todo o livro do Êxodo”.132  

 

1.4 As teorias de interpretação do Pentateuco e o método narrativo 

 

O estudo do texto bíblico pode percorrer distintos caminhos, tais como a 

exegese133 e a hermenêutica134. O presente trabalho não se insere numa linha de 

 
130 DILLARD, R. B.; LONGMAN III, T. Introdução ao Antigo Testamento, p. 63-65. 
131 HAMILTON, V. P. Comentário dne Êxodo, p. 28.  
132 DILLARD, R. B.; LONGMAN III, T. Introdução ao Antigo Testamento, p. 69. O rei Davi foi o segundo 

monarca da história de Israel e reinou no período de 1000-961 a.C.. Conforme ANDIÑACH, P. R. 

Introdução Hermenêutica ao Antigo Testamento, p. 188. 
133 “O vocábulo ‘exegese’ vem do verbo exegoumai, ‘fazer sair’ (de um texto os significados que ele 

encerra).” O trabalho exegético requer “garantir o texto original sobre o qual quer trabalhar, escolhendo, 

entre as variantes, as mais plausíveis (...), situar o texto, isto é, recolocá-lo em seu quadro geográfico, 

político, social, religioso e histórico (‘Sitz im Leben’), determinar a composição do texto: aqui se trata de 

determinar a estrutura do texto, o gênero literário no qual foi escrito e disso tirar as consequências para 

sua interpretação; determinar a intencionalidade do texto: De onde vem o texto? Por que ele foi 

redigido?; traduzir o texto: de fato, não pode existir exegese sem tradução acessível ao não iniciado, 

que traduz o melhor possível o(s) sentido(s) que o texto veicula; dar sentido ao texto: o exegeta não 

terminou sua obra enquanto não tiver dado sentido ao texto. Não só deve perceber o que diz, mas 

também descobrir o que quer dizer. Ele terá cumprido plenamente sua missão se o leitor for questionado 

por um dever fazer ou um dever viver.” CENTRO: INFORMÁTICA E BÍBLIA ABADIA DE MAREDSOUS. 

Dicionário enciclopédico da Bíblia, p. 497-498. 
134 Seguindo Croatto, que já foi citado acima, “‘Hermenêutica’ é o correlato do termo ‘interpretação’, 

mais comum. Hermeneuo, em grego, é o equivalente de interpretar. Em si, é a mesma realidade em 

dois vocábulos diferentes, grego o primeiro, latino o segundo.” Usa-se o “termo ‘hermenêutica’ para 

indicar sobretudo três aspectos que devem ser explicitados. Antes de tudo, o lugar privilegiado da 

operação hermenêutica é a interpretação dos textos. (...) Em segundo lugar, supõe-se que o intérprete 

condiciona sua leitura por uma espécie de pré-compreensão, que surge do seu próprio contexto vital. 

Em terceiro lugar, o ato hermenêutico faz crescer o sentido do texto que se interpreta. Conforme 

CROATTO, J. S. Hermenêutica bíblica, p. 9. Em outra obra, Croatto explica exemplificando: “A 

hermenêutica é a interpretação de um texto (em um sentido amplo, que pode compreender desde o 



55 
 

pesquisa exegética, mas sim numa linha de pesquisa da ciência da religião com o 

objetivo de fazer uma leitura hermenêutica das narrativas do Êxodo que tratam do 

personagem Moisés sob a perspectiva da psicologia analítica. Assim sendo, este 

estudo não se encaixa numa proposta exegética, mas, sim, na busca de uma 

interpretação da narrativa e, especialmente, de Moisés – o objeto específico deste 

estudo –, numa linha de pesquisa que priorize a narrativa em si, ou seja, numa linha de 

pesquisa que valorize o texto final do livro bíblico do Êxodo. Para isso, o caminho 

selecionado de estudo será então o da pesquisa literária do texto bíblico, tomando 

como base o método narrativo de interpretação da Bíblia. Esta é uma possibilidade de 

adentrar o texto bíblico e levantar uma reflexão ou promover uma interpretação da 

mensagem da narrativa. 

Para isso, é esclarecedor que se levantem os distintos tipos de leitura do 

Pentateuco ao longo da história da sua interpretação, uma vez que o Êxodo faz parte 

desse grande conjunto de cinco livros da Bíblia. Com base no panorama apresentado 

por García López, na obra O Pentateuco: introdução à leitura dos cinco primeiros livros 

da Bíblia,135 e com base também no texto de Jean-Louis Ska, na obra Introdução à 

leitura do Pentateuco: chaves para interpretação dos cinco primeiros livros da Bíblia,136 

elencam-se, a seguir, diversos estudos que abarcaram a interpretação dos textos 

bíblicos desse conjunto chamado Pentateuco. 

García López começou sua exposição sobre a interpretação do Pentateuco 

alertando para a percepção de que cada época da história da humanidade tem a sua 

maneira própria de fazer a leitura da Bíblia, pois os estudiosos são imbuídos do espírito 

intelectual das correntes de pensamento que predominam em cada momento da 

história. 

A primeira maneira de adentrar os conteúdos dos Pentateuco, ao longo de 

séculos dos estudos de interpretação dos textos bíblicos, pode ser nomeada como 

interpretação do período pré-crítico. Trata-se de uma tradição interpretativa que toma 

 
relato de um sonho até a releitura de um acontecimento), processo pelo qual o leitor descobre nele uma 

reserva de sentido. A partir do texto, a interpretação abre-se para uma significação extra-lingüística, 

dirige-se a um referencial: a interpretação de um sonho leva ao desejo que o origina, assim como a 

compreensão da arte remete a um mundo arquetípico de formas e a de um texto estende-o a novos 

significados.” CROATTO, J. S. As linguagens da experiência religiosa, p. 108.  
135 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 31-55. 
136 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 117-142. 



56 
 

o texto ao pé da letra, como por exemplo, a respeito da autoria do Pentateuco. 

Segundo a interpretação pré-crítica o autor do Pentateuco seria Moisés, pois, segundo 

essa leitura, está literalmente dito em vários textos que foi ele quem escreveu as leis 

ou as palavras, como se pôde ver acima. Trata-se de uma interpretação a-histórica, 

cujo interesse está somente nas ideias teológicas que aparecem no texto e não levanta 

discussões sobre o problema do autor. 

Ao contrário desse método considerado a-histórico, a interpretação crítica 

histórica é a que utiliza os métodos histórico-críticos, ou seja, os que analisam os textos 

bíblicos a partir do contexto de sua origem e da sua formação. São chamados métodos 

diacrônicos.137 Esses métodos histórico-críticos são considerados métodos científicos 

cuja estratégia de interpretação é sempre a objetividade na análise dos textos. Fatores 

culturais gerais influenciaram os estudos bíblicos, tais como o Renascimento Cultural 

do século XV, que propunha uma recuperação dos valores da Antiguidade greco-

romana, e o Iluminismo do século XVIII, que valorizava a ciência e a razão 

questionando os dogmas políticos e religiosos. O Iluminismo favoreceu o 

desenvolvimento dos métodos histórico-críticos, pois tinha, por exemplo, um olhar 

para os textos da Bíblia como textos do passado, sobrepondo-se à visão de que fossem 

textos inspirados. 

Entre os primeiros estudos de interpretação crítica estão os que compõem a 

crítica literária e os que compõem a crítica das formas. 

Os estudos de crítica literária se ocupam de analisar se se trata de um texto 

homogêneo, isto é, se é composto por somente um autor, ou se não é homogêneo, 

tendo então vários autores. Essa crítica surge diante da afirmação da tradição tanto 

judaica quanto cristã de que o autor do Pentateuco seria Moisés. O trabalho 

interpretativo consiste em separar nos textos bíblicos os elementos que compõem o 

texto, mas que são resultados de inserções ou acréscimos àquele texto. Em outras 

palavras, poderia ter havido um texto original, ao qual redatores posteriores incluíram 

fragmentos tornando o texto maior, chegando ao formato atual que se encontra na 

Bíblia Hebraica. Os estudiosos então mostram se o texto se compõe de uma unidade 

 
137 Diacrônico significa “relacionado com a evolução ao longo do tempo; histórico”. Conforme BORBA, 

F. S. (org.), Dicionário UNESP do português contemporâneo, p. 436. 



57 
 

ou de uma heterogeneidade, dependendo da constatação do que encontram na 

formação dos textos.  

É do século XV o primeiro autor da interpretação crítica, Afonso de Madrigal 

(1410-1455), conhecido como o “O Tostado”, autor de um “Comentário ao 

Deuteronômio” (Comentaria in Deuteronomium, III/2)138 em que propõe a interrogação 

sobre a autoria do Pentateuco ser somente de Moisés ou se seria também de Esdras. 

Tem-se aí o germe dos estudos de interpretação crítica do Pentateuco que se 

definiriam a partir do século XVI. Mas é no século XVII que surge o autor que é 

considerado o inaugurador da crítica bíblica, Richard Simon (1638-1712). Em sua obra 

de 1678, Historie critique du Vieux Testament,139 Simon, levantando as possibilidades 

distintas no texto do Pentateuco, tais como as duplicações de narrativas, mudanças de 

estilo, distintos aspectos formais e temáticos, observa que não poderia o Pentateuco 

ter sido obra de um único autor, Moisés. Aproveita a proposta de Afonso de Madrigal 

e propõe que quem teria compilado o Pentateuco seria o Esdras, que seria quem teria 

reunido toda a herança literária de textos bíblicos produzidos desde o tempo de Moisés 

até chegar à época de Esdras. A compilação desse vasto material teria dado 

surgimento aos textos históricos assim como aos textos legislativos do corpo bíblico.  

Dois outros estudiosos da Bíblia do século XVIII, Henning Bernard Witter e Jean 

Astruc, observaram que os textos do Pentateuco ora chamam a Deus de Elohim, ora 

chamam a Deus de Iahweh. A partir disso, levantaram a hipótese de que haveria dois 

documentos que teriam dado origem aos textos do Pentateuco. Um documento seria 

o Eloísta, que seriam os textos que nomeiam a Deus como Elohim, e outro documento 

seria o Javista, composto de textos que nomeiam a Deus como Iahweh (aportuguesado 

para: Javé). Witter publicou seu livro em 1711 e Astruc publicou seu estudo em 1753. 

Os documentos seriam fontes ou documentos principais a partir dos quais teriam sido 

redigidos os textos do Pentateuco; daí o nome de hipótese documentária. E Astruc 

admitia que outras fontes secundárias também existiriam nesse grande conjunto 

redacional, que teria sido então sido então composto por Moisés.  

No final do século XVIII surge uma outra forma de compreender os textos do 

Pentateuco com toda a sua complexidade. Destacam-se os estudiosos Alexander 

 
138 Citado por GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 33. 
139 Citado por GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 34. 



58 
 

Geddes e Johann Severin Vater, esse já no início do século XIX. Apresentam uma 

hipótese que ficou conhecida como a hipótese dos fragmentos. Geddes, em 1792, 

defendeu que no Pentateuco haveria uma coleção de fragmentos, longos às vezes e 

independentes entre si, mas a arrumação deles no conjunto do Pentateuco teria sido 

feita pelos recompiladores do grupo Eloísta e o do grupo Javista. Vater, para quem a 

lei era o fundamento do Pentateuco, propôs nos anos de 1802 a 1805 que a lei tinha 

um núcleo no Pentateuco – que estaria no livro do Deuteronômio –, teria sido composto 

na época dos reis Davi e Salomão e teria sido reeditado na época do rei Josias.  

No início do século XIX surgiram os estudos de Kelle (1812) e Ewald (1823) que 

defenderam o que se chamou hipótese dos complementos, pois sustentavam que 

havia unidade no Pentateuco, uma vez que existiria um documento-base, que seria a 

fonte Eloísta e também o Decálogo de Ex 20,2-17 e o Código da Aliança de Ex 21-

23.140 Esse documento-base seria complementado por outros textos, o que teria 

proporcionado a constituição de um texto final unido.  

Em 1805 Wilhelm de Wette publicou seu trabalho, no qual identificou o “Livro 

da Lei” – o qual, segundo o texto de 2Rs 22-23, fora encontrado no templo de 

Jerusalém durante o reinado de Josias (640-609 a.C.)141 – com o livro bíblico do 

Deuteronômio e deu uma importante contribuição para os estudos bíblicos utilizando 

o “Livro da Lei” para formular a datação do Pentateuco. De Wette comparou o relato 

da reforma de Josias com as leis do Deuteronômio e assim visualizou a datação das 

leis que estabeleciam a centralização do culto como contemporâneas ou como 

posteriores à reforma de Josias, datada de 622 a.C.  

Com essa datação, De Wette contribuiu para os estudos do Pentateuco que 

buscavam a conexão histórica para a formulação da datação do Pentateuco, trabalho 

ambicionado pelos estudiosos no século XIX, que procuravam datar alguma fonte, 

fragmento ou complemento, ou ligá-los a algum evento histórico.142 

Na metade do século XIX, em 1853, surge o estudo de Hermann Hupfeld que 

propõe uma nova hipótese dos estudos do livro do Gênesis, a partir da fonte Eloísta. 

Para ele, a fonte Eloísta se configurava com duas características marcantes, sendo 

 
140 Conforme SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 118. 
141 Ver Bíblia de Jerusalém, p. 539-542. 
142 Conforme SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 120. 



59 
 

uma primeira, chamada E1, cujo conteúdo era a “Lei”, e uma segunda, chamada E2, 

que seria uma fonte independente e posterior. Ele considerava também a fonte Javista, 

chamada J. Esta seria a mais antiga das três fontes. A fonte E1 mais tarde se tornou a 

fonte Sacerdotal (Priesterkodex, que quer dizer Código Sacerdotal)143 e passou então 

a ser identificada por P. A fonte E2 mais tarde passou a ser então a fonte Eloísta, 

identificada por E.  

Hupfeld contribuiu para os estudos do Pentateuco com a percepção de que a 

presença do nome Elohim não era suficiente para identificar um texto com uma fonte. 

Em um estudo, em que fez uma análise cuidadosa do vocabulário, do estilo, do 

conteúdo dos textos do Gênesis, concluiu que nem todos os textos, em que o nome 

Elohim aparecia, seriam da mesma fonte. Então, para ele, houve um papel importante 

do redator do Gênesis que reuniu, articulou e uniu os textos das distintas fontes 

chegando a um texto final.  

Na segunda metade do século XIX o estudioso Karl Heinrich Graf, concordava 

com a proposta de Hupfeld; mudava, no entanto, a ordem e a datação das fontes. Em 

seu trabalho de 1886 sobre “os livros históricos do Antigo Testamento”,144 fez 

observações interessantes quanto ao livro do Deuteronômio, aos livros históricos de 

Josué e dos Reis e aos livros proféticos pré-exílicos, propondo que tais livros bíblicos 

não demonstravam conhecer as leis sacerdotais do Pentateuco. Assim, levando-se em 

conta a narrativa das leis sacerdotais do Pentateuco, elas deveriam ser datadas em 

um período posterior, ou seja, na época do exílio ou do pós-exílio. Seus estudos 

contribuíram para que a fonte Sacerdotal (P) fosse considerada mais recente e a fonte 

Javista (J) a mais antiga. 

Em 1871 o estudioso Julius Wellhausen publicou um trabalho sobre os livros de 

Samuel e, conhecedor dos estudos de Graf, concluiu que nem os livros de Samuel 

nem os livros dos Reis supunham a existência das leis sacerdotais do Pentateuco. Ele 

elaborou a compreensão do Hexateuco dos livros iniciais da Bíblia Hebraica, ou seja, 

em vez de cinco livros, seriam seis que formariam um conjunto.  

No Hexateuco haveria quatro fontes de épocas distintas, como o J (Javista) e o 

E (Eloísta), que seriam as fontes mais antigas e serviram para a constituição do que se 

 
143 Citado por GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 36. 
144 Citado por GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 36. 



60 
 

chamou Jeovista (JE), que seria uma fonte do século VIII a.C. para os textos do 

Hexateuco. Wellhausen propôs a fonte D (Deuteronômio), que corresponderia aos 

escritos da época do rei Josias, e à fonte Sacerdotal ele qualificou como P 

(Priestercodex) na obra Prolegomena zur Geschitchte Israels (Prolegômenos para a 

História de Israel), de 1883, e, ao mesmo tempo, como Q (Quattuor, referindo-se às 

quatro alianças de Iahweh, que, segundo Wellhausen, teriam sido com: Adão, Noé, 

Abraão e Moisés) na obra Die Composition des Hexateuchs und der historischen 

Bucher des Alten Testaments (A composição do Hexateuco e os livros históricos do 

Antigo Testamento), de 1893.145 Essa fonte Sacerdotal pertenceria à época pós-exílica 

e seria no contexto da reforma empreendida pelo personagem bíblico Esdras que o 

Pentateuco teria sido finalizado. 

Wellhausen, que era um historiador e queria reconstruir “uma história da 

religião de Israel”,146 destacou o substrato histórico dos textos do Hexateuco, trazendo 

uma compreensão da evolução das instituições cultuais de Israel conforme as percebia 

a partir das fontes. Para ele, nos textos cuja fonte era o jeovista encontrava-se sem 

obstáculos a realização do culto em diferentes lugares, com a construção de altares, 

santuários dos tempos patriarcais, templos. Já nos textos originários da fonte 

Deuteronomista encontrava-se a exigência de que o culto fosse centralizado no templo 

de Jerusalém, e a fonte Sacerdotal gerou textos que estabeleceram a centralização do 

culto no exílio. 

Ska esclarece que Wellhausen estabeleceu a ordem clássica das fontes, ficando 

assim: J (Javista), E (Eloísta), D (Deuteronômio) e P (Código Sacerdotal), que ele 

chamou de Q.147 

Wellhausen deu uma importante contribuição para a história da concepção da 

evolução da religião de Israel, marcada por uma “visão romântica sobre a religião 

primitiva, espontânea e livre” e por uma “visão negativa do período pós-exílico” como 

diz Ska. Mas, até hoje suas pesquisas são úteis para se estudar o Pentateuco. Sua 

teoria ficou conhecida como a hipótese documentária clássica.148  

 
145 Obras citadas por GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 37. 
146 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 124. 
147 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 125. 
148 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 126. 



61 
 

Além dos estudos da interpretação crítica literária houve também os estudos da 

crítica da forma no século XX. Para se estudar a forma do texto é preciso distinguir 

forma de gênero. A forma é o texto particular enquanto o gênero é o tipo de texto. 

Quando vários textos particulares têm a forma semelhante conclui-se que há um 

gênero que perpassa aqueles textos. A crítica da forma tem como objetivo determinar 

a situação e as circunstâncias da vida em que são produzidos os textos, investigando 

assim a forma deles e comparando os gêneros encontrados nessas formas redigidas 

e montadas em uma narrativa final. 

No caso dos estudos bíblicos o inaugurador da crítica da forma à análise do 

Antigo Testamento foi Hermann Gunkel. Ele não pretendia romper com a crítica 

literária nem com a teoria das fontes, mas sim superá-las; no entanto acabou 

oferecendo como que um complemento à hipótese dos documentos. Achava que era 

preciso ir além dos estratos literários do texto bíblico, indo em busca dos relatos que 

estão além das fontes. Então ele se perguntava pelo contexto vital em que se 

originaram as pequenas unidades literárias. Ska diz que a expressão Sitz im Leben 

(“contexto vital”) foi criada por Gunkel nessa época.149 

Gunkel se preocupou com as pequenas unidades literárias como constituintes 

da unidade do texto e viu que, no livro do Gênesis, a unidade era formada por lendas, 

que seriam narrações poéticas, com características populares e transmitidas ao longo 

de muito tempo. As lendas, que inicialmente eram unidades, foram se agrupando com 

o passar do tempo e acabaram sendo recolhidas por escrito em um texto. Ska explica 

que duas são as características mais destacadas da escola de Gunkel, a sensibilidade 

estética e um grande interesse pela forma literária e pelo estilo.150 

Gerhard von Rad estudou o Hexateuco e afirmou que este ter-se-ia originado 

do credo que aparece no texto de Dt 26,5b-9 e Dt 6,20-24, que seria como que um 

núcleo primitivo. Nesse credo estavam presentes tradições que foram se 

desenvolvendo e formaram complexos de tradição. Assim formou-se o Hexateuco. Sua 

proposta era como que uma intermediária entre as pequenas unidades de Gunkel e as 

fontes de Wellhausen. Por exemplo, a tradição do Sinai foi incorporada ao Hexateuco 

 
149 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 128. 
150 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 129. 



62 
 

pelo Javista, que teria sido um grande narrador e grande teólogo. Para Von Rad o 

Eloísta e o Sacerdotal teriam um papel menos importante.  

Martin Noth entendia que a forma atual do Pentateuco era originária de uma 

orientação pan-israelita, ou seja, o Israel pré-monárquico uniu cinco temas 

fundamentais, que originalmente eram independentes e se transmitiam oralmente, 

para formular as tradições que constituíram o Pentateuco atual. As cinco tradições 

originais eram o êxodo do Egito, a entrada em Canaã, a promessa dos patriarcas, o 

longo caminho pelo deserto e o Sinai. Essas tradições foram se mesclando com outras 

tradições, como a das pragas do Egito, os episódios da conquista da terra prometida, 

etc., e foram se enriquecendo e, nesse processo gradativo, chegou-se ao texto final 

do Pentateuco, graças ao trabalho dos autores das fontes. Noth publicou seu trabalho 

em 1948, ou seja, na metade do século XX, o que implica dizer que a teoria 

documentária predominava nessa época e permaneceu ainda por muitos anos na 

segunda metade do século passado. 

Interessante é a observação de Ska sobre a postura do campo católico da 

exegese de que se mantinha com certa reserva sobre as ideias que os exegetas 

protestantes vinham difundindo quanto às fontes do Pentateuco. Ele lembra, por 

exemplo, de um decreto da Pontifícia Comissão de 1906 que “reafirmava a origem 

mosaica do Pentateuco, embora admitindo que Moisés pudesse ter usado alguma 

fonte e não ter escrito tudo pessoalmente”. Lembra também que o estudioso Pe. 

Lagrange já ensinava o método histórico-crítico e a teoria documentária na Escola 

Bíblica de Jerusalém, que tinha sido fundada em 1894.151 

Ska faz referência também à primeira edição da Bíblia de Jerusalém, de 1956, 

que foi a primeira Bíblia e, ao mesmo tempo, a primeira obra exegética que falou 

abertamente sobre a teoria documentária na Igreja Católica. A interpretação crítica da 

Bíblia passa a ser um estímulo para a compreensão madura dos documentos que dão 

o alicerce para a fé dos membros da Igreja, como a encíclica Divino afflante spiritu, do 

Papa Pio XII, 1943, o documento do Concílio Vaticano II, Dei Verbum, e da Pontifícia 

Comissão Bíblica de 1993, A interpretação da Bíblia na Igreja. Essa encíclica papal e 

esse documento do Vaticano II são explícitos no estudo bíblico com base nos gêneros 

 
151 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 137. 



63 
 

literários e o documento da Pontifícia Comissão Bíblica de 1993 critica seriamente a 

interpretação fundamentalista da Bíblia.152 

Foi a partir do trabalho de Rendtorff, de 1969, que “a aparente ‘imutabilidade’ 

da teoria documentária se tornou movediça, e sua fortaleza, quebradiça”, diz García 

López.153 Não significa que fosse unânime a adesão à teoria documentária, mas as 

críticas eram de vozes isoladas ou que acabavam sendo abafadas. Porém, na década 

de 1970, há uma mudança na exegese bíblica. 

Os estudiosos Rolf Rendtorff e Erhard Blum tomaram como base a hipótese 

fragmentária desenvolvendo as interpretações bíblicas a partir de textos fragmentários 

que eram na origem independentes, que progressivamente se uniram e se tornaram 

um texto maior.  

Rendtorff negou a existência do Javista e, como consequência, a hipótese 

documentária, afirmando que essa teoria não correspondia às perspectivas da história 

da tradição. Sua proposta foi a de que, para interpretar o Pentateuco, seria necessário 

partir de seis grandes unidades, que seriam: História das Origens em Gn 1-11; História 

dos Patriarcas em Gn 12-50; História de Moisés e do êxodo em Ex 1-15; a História do 

Sinai em Ex 19-24; o caminho do deserto em Ex 16-18 e em Nm 11-20 e, por fim, a 

História da conquista da terra em Nm 20-36. Essas unidades seriam originais e 

independentes e o redator teria feito a unidade final.  

Blum trabalhou com a ideia da composição (komposition, em alemão) do 

Pentateuco a partir das tradições mais antigas. Em seu trabalho de 1984 analisou os 

capítulos 12 a 50 do Gênesis como uma grande unidade literária, constituída de duas 

grandes composições: KD (composição de tipo deuteronômica) e KP (composição de 

tipo sacerdotal), que foram o resultado de um longo processo de formação a partir de 

unidades literárias. No trabalho de 1990 estudou os livros do Êxodo e dos Números e, 

discordando da teoria documentária, afirmou que neles não há fontes paralelas, e, 

discordando de Rendtorff, afirmou que não há grandes unidades, mas sim duas 

composições, como as que afirmou no trabalho anterior. 

No final do século XX, três autores se apresentam mostrando a importância da 

trama narrativa contínua do Pentateuco e não mais a fragmentação dos textos, como 

 
152 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 139. 
153 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 41. 



64 
 

os autores anteriores. Hans Heinrich Schmid reflete a continuidade e, ao mesmo 

tempo, o distanciamento da teoria documentária, pois admite a existência do Javista, 

porém afirma que é de uma época mais tardia, isto é, não da época salomônica, mas, 

mais tarde, da época do exílio. Martin Rose, discípulo de Schmid interpreta o bloco 

dos cinco livros como sendo os quatro primeiros um Tetrateuco, composto graças ao 

Javista, e funcionando como um prólogo da História Deuteronomista, fechando assim 

o bloco de cinco livros. John Van Seters, citado acima, conclui que o Javista é como 

um historiador que produz o Pentateuco como uma composição acima de tudo literária 

e estabelece o Sacerdotal como uma fonte suplementar ao Javista e o Eloísta como 

uma ficção da exegese moderna. Para Van Seters, o Pentateuco funciona como uma 

ampliação da História Deuteronomista, preenchendo um vazio que teria existido na 

composição literária antes dessa História.  

Outros dois autores são Erich Zenger e Eckart Otto. Zenger fez uma 

combinação das hipóteses documentária, fragmentária e complementária, defendendo 

que a redação do Pentateuco ficou pronta por volta do ano 400 a.C., resultado de 

vários séculos de processo redacional. Defendeu que tal processo incluiu três 

conjuntos preexistentes que teriam sido: a história dos patriarcas e do êxodo que 

dataria de 690 a.C., que coincidiria com o Jeovista de Wellhausen; a obra sacerdotal; 

e o Deuteronômio. O Pentateuco teria sido composto por sacerdotes e latifundiários 

leigos do pós-exílio, autorizados pelas autoridades persas para servir de documento 

oficial para a comunidade pós-exílica. Echark Otto, diferentemente dos estudos 

anteriores que deram atenção às narrativas do Pentateuco, dedica-se aos códigos 

legais e procura esclarecer a relação entre as coleções legais e entre as seções 

narrativas, afirmando que Dt 12-26 interpreta e atualiza Ex 20-23 e que Lv 17-26 

recorre a Dt 12-26 e a Ex 20-23. 

Os estudos mais recentes sobre o Pentateuco são marcados pelos 

acontecimentos nas sociedades, tais como a Europa, que entrou nos anos 1970 

carregando as consequências da Segunda Guerra Mundial, que dilacerara as 

sociedades e possibilitara o surgimento de diversas ideologias que dividiram o 

mundo.154 Entre as ciências que influenciaram os estudos teológicos estavam a 

 
154 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 141. 



65 
 

psicologia e a sociologia. Na exegese do Pentateuco passou-se a questionar a hipótese 

documentária e “assiste-se a um influxo maior da ‘nova crítica’ literária, ou seja, insiste-

se na autonomia do texto literário e da ciência literária que o analisa. Para entender 

um texto, não se precisa, necessariamente explicar sua origem (...)”.155 A nova 

interpretação dos textos bíblicos não se baseia mais nas fontes, nas origens do texto, 

portanto, não se trata mais de um estudo histórico, mas passa a explicar os textos em 

sua forma final. É uma postura, diante do texto bíblico, diferente do que se fazia, em 

que se pesquisavam as origens da história, passando, nos tempos atuais, a um 

interesse pelo fim da história, característica assinalada pela interpretação do texto final 

como é conhecido na Bíblia Hebraica atual.156 

Os estudos bíblicos passam a ter caráter a-histórico e sincrônico,157 

diferentemente dos estudos que viam o texto bíblico com “documento” para 

reconstruir a história, donde o nome teoria documentária (ou documental). As novas 

teorias literárias passam a ver o texto bíblico como um “monumento” a ser 

contemplado e admirado. Por isso, os critérios desses estudos são diferentes, como a 

postura de olhar o texto não mais como uma unidade composta por fontes ou 

fragmentos ou complementos, mas como um sistema literário fechado que é 

importante por si próprio, uma vez que os textos finais são portadores de mensagem 

e carregados de estética e valor artístico. São vários os métodos sincrônicos e todos 

se caracterizam pelo interesse pelo texto final. 

Podem-se elencar dois fatores do impulso para o desenvolvimento dos métodos 

sincrônicos: houve um desencanto com os métodos histórico-críticos, que deram 

muita importância ao que está por trás do texto em vez do texto em si, e uma 

desconexão com o mundo da leitura. Por exemplo, Alonso Schökel, em 1974, 

reclamava, em congresso internacional sobre o Antigo Testamento, da falta de 

interesse nos estudos sincrônicos, mas mudava de opinião em 1986 em outro 

congresso reconhecendo o aumento de tal interesse.158 

 
155 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 142.  
156 SKA, J. L. Introdução à Leitura do Pentateuco, p. 142. 
157 Sincronia significa: “simultaneidade de acontecimentos ou fenômenos” e “estado de língua 

considerado num momento dado, sem levar em conta aspectos de sua história”. Conforme BORBA, F. 

S. (org.), Dicionário UNESP do português contemporâneo, p. 1.288. 
158 Essas informações sobre Schökel são apresentadas por GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 47.  



66 
 

Entre as muitas possibilidades de métodos literários, seguindo o panorama 

proposto por García López, elencam-se a seguir os três métodos mais influentes, 

dedicados ao Pentateuco: o retórico, o narrativo e o semiótico.159 

Do método retórico há dois tipos: a análise retórico-clássica e a análise retórico-

bíblica. A análise retórico-clássica aplicava a retórica greco-latina ao estudo dos textos 

bíblicos e sua finalidade era descobrir como se constrói um texto persuasivo. Sua 

dinâmica se conectava com o método dos estudos de crítica da forma que se 

preocupavam com a origem dos textos. O iniciador da retórica clássica foi Muilenburg, 

em 1968.  

A análise retórico-bíblica se distingue da clássica greco-latina. Enquanto essa 

demonstra algo convencendo o leitor, a análise retórico-bíblica indica a ele o caminho 

que pode seguir se se mantém interessado pelo texto. Dois elementos presentes na 

literatura hebraica são a existência de paralelismo dos membros na poesia e a 

existência de estruturas concêntricas na poesia hebraica. A retórica bíblica tem 

realizado um trabalho de identificar amplas seções nos textos da Bíblia com as leis do 

paralelismo poético e com estruturas concêntricas, conseguindo, assim, identificar os 

limites das unidades literárias e sua coerência interna. Há numerosos estudos de 

método retórico, entre eles o de James W. Watts, com seu trabalho de 1995, que 

entende as narrações de Gênesis e de Êxodo 1-19, as leis de Êxodo 20-40, de Levítico 

e de Números e as sanções do Deuteronômio como estratégias retóricas de persuasão 

dos leitores. 

O método literário narrativo se aplica às narrações e pretende analisá-las como 

peças literárias e não como documentos históricos, por isso, nesse método é grande 

a atenção dada às técnicas narrativas, a ponto de ser considerado como a “nova crítica 

literária”. Enquanto para alguns críticos o método narrativo seria uma subespécie de 

nova crítica retórica, autores como M. A. Powell valorizam o método narrativo como 

um movimento paralelo e independente do método da crítica retórica.160 Segundo 

García López,161 o método narrativo pode ser considerado o método literário mais 

popular para a análise dos textos bíblicos.  

 
159 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 47. 
160 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 49 
161 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 49-50. 



67 
 

Nos textos bíblicos narrativos são levados em conta para a análise literária: a 

trama, os personagens e o ponto de vista do narrador. O objetivo é analisar como uma 

história está sendo contada para ajudar o leitor a adentrar o universo do relato. Por 

isso, o autor e o leitor são dois elementos importantes no processo de compreensão 

do texto narrativo.  

Há o autor real, ou seja, aquele que de fato escreveu o texto, e o leitor real, que 

é cada pessoa que faz a leitura do texto. Mas o método narrativo considera que há 

também um autor implícito e um leitor implícito. O autor implícito é uma figura que o 

texto faz existir como autor do texto, e pode ser percebido nas opções que o texto 

defende, nos julgamentos, nas preferências e na visão do mundo do próprio texto. O 

leitor implícito é aquele leitor ideal a quem o texto se destina, aquele leitor ideal que é 

capaz de penetrar no que o texto que dizer.  

Fica claro que, ao lado do autor real e do leitor real, os quais são externos ao 

texto, o autor implícito e o leitor implícito são integrantes do próprio texto, ou seja, são 

pressupostos pelo texto. Nos textos bíblicos, o autor real é muitas vezes desconhecido, 

mas o texto possibilita conhecer um autor implícito, há como que uma intenção de que 

seja conhecido. E conhecê-lo ao analisar o texto é muito importante para que a análise 

alcance seu objetivo. E quanto ao leitor real, para o método narrativo, passa a ser o 

leitor implícito, pois o leitor real compreenderá o relato ao assimilar a mensagem como 

leitor implícito pressuposto pelo texto. 

Entre os estudos do método narrativo destacam-se as produções de Jean-Louis 

Ska e Pablo R. Andiñach, estudiosos do Pentateuco, cujas contribuições estão 

enriquecendo este trabalho. 

Há também o método semiótico ou estruturalista fundado pelo linguista suíço 

Ferdinand de Saussure e, no campo dos estudos bíblicos, as escolas que se destacam 

são a de Algirdas Julius Greimas e a de Roland Barthes. “A semiótica estuda os 

sistemas de significação nos níveis narrativo, discursivo e lógico-semântico”.162 É um 

método interessado na relação entre as palavras e as frases de um discurso ou de um 

relato e no significado global dos textos. Encontra dificuldade no campo bíblico devido 

à linguagem complicada e esotérica do método, mas há diversos estudos sobre os 

 
162 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 51. 



68 
 

textos bíblicos, como a “Análise estrutural da narrativa” de R. Barthes, A. J. Greimas e 

um grupo de estudiosos, publicada no Brasil pela Editora Vozes.  

Ao fazer esse levantamento histórico dos métodos de interpretação bíblica, 

especialmente referindo-se ao Pentateuco, observa-se que ainda não há uma solução 

que satisfaça a todos os estudiosos quanto às interrogações que o Pentateuco 

proporciona. Há muitos métodos e muitas questões a serem estudadas. Os métodos 

são caminhos para se chegar à profundidade da literatura bíblica, são contribuições 

que têm auxiliado os estudiosos, mas nenhum método é plenamente satisfatório para 

a compreensão da vastidão e da disparidade de sentidos, significados, histórias, 

teologias e mensagens que compõem a riquíssima obra do Pentateuco.  

García López propõe que, diante do desconforto que há atualmente na exegese 

do Pentateuco, não se deve historicizar como uma atitude única assim como não se 

deve exceder no esquecimento da história. O que se pode perceber na tendência atual 

dos estudos bíblicos é que o consenso é não partir mais das fontes ou estratos 

originais, mas sim do texto final. Dessa forma, sua proposta para a interpretação bíblica 

é que “o estudo sincrônico deve preceder a qualquer operação diacrônica. (...) a leitura 

sincrônica pode e deve enriquecer-se com a diacrônica. Somente assim se poderá 

perceber os diferentes ecos do texto em toda a sua riqueza.”163 

De acordo com García López, quatro lições são tiradas da história da 

interpretação do Pentateuco e devem ser consideradas: a) o ponto de partida para o 

seu estudo é o texto final e o método que for usado deverá esclarecê-lo; b) é 

enriquecedor para os estudos do Pentateuco integrar os estudos históricos e os 

literários, pois são complementares; c) o Pentateuco é uma obra resultante de uma 

composição literária e de um suceder histórico, mas também de um processo espiritual 

e canônico, por isso, é necessário valorizar sua mensagem teológica; d) as questões 

sobre a exegese do Pentateuco estão em aberto ainda.164 

Este levantamento histórico das interpretações da Bíblia, especialmente do 

Pentateuco, se torna relevante pelo fato de que proporciona uma conscientização das 

possibilidades de se chegar ao conteúdo do texto bíblico. A história mostra que a 

literatura bíblica instiga em todos os tempos os estudiosos a buscar o sentido dos 

 
163 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 53. 
164 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 54-55. 



69 
 

textos. E, como se pôde compreender, os estudos continuam em aberto para novas 

investigações.  

Este trabalho se dedica a contribuir para que um sentido possa ser perscrutado 

no texto bíblico do Êxodo, trabalho que será auxiliado pela ferramenta intelectual da 

psicologia analítica. Dessa forma, este panorama histórico da interpretação do 

Pentateuco se torna relevante por causa da importância histórica de estudos de 

interpretação literária e por causa da demonstração da importância do Pentateuco e, 

por conseguinte, do Êxodo, e da atração e da fascinação que as narrativas bíblicas 

exercem sobre o pesquisador. Torna-se relevante também esse levantamento 

histórico das interpretações do Pentateuco porque pôde-se perceber que uma leitura 

sob a perspectiva da psicologia pode contribuir para essa história das interpretações 

da Bíblia. 

Este trabalho pretende fazer uma leitura do texto bíblico a partir do texto atual 

do Êxodo, isto é, o texto final, e encará-lo como uma obra literária, tal como é em si 

um texto. Trata-se de uma riqueza literária, consagrada como Escritura Sagrada, 

componente da Bíblia Hebraica, à qual este trabalho saúda com grande reverência. É 

a essa obra literária reverencial que esta pesquisa se dedica para desempenhar uma 

reflexão acerca do ser humano, ou melhor, das facetas do humano expressas pelo 

personagem, ilustrado em suas páginas. Nessa obra literária de alcance simbólico para 

a fé da humanidade, pelo menos para três povos, judeus, cristãos e muçulmanos, 

encontra-se a beleza da narrativa do personagem que instiga à uma pesquisa: Moisés, 

o homem, o líder, o herói, o ser humano que vivencia um processo vital que pode ser 

estudado e compreendido sob a ótica da psicologia analítica de Carl Gustav Jung.  

Diante de todo esse percurso histórico das possibilidades de interpretação e 

análise de textos bíblicos, esta pesquisa segue uma opção entre os métodos literários, 

e o método escolhido para este estudo é o método narrativo. Por isso, esta pesquisa 

se apoia na mesma opção de Andiñach em sua análise do Êxodo. Na introdução ao 

seu livro, Andiñach diz que “o sentido não nasce da dissecação do texto, mas, pelo 

contrário, da complementação inteligente realizada pelo redator final.”165 

 

 
165 ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo, p. 13. 



70 
 

CAPÍTULO II: O PERSONAGEM MOISÉS DO ÊXODO 

 

Como foi dito no primeiro capítulo, esta pesquisa opta pelo método narrativo de 

interpretação do texto bíblico e busca compreender o personagem Moisés a partir do 

texto final do relato do Êxodo como se encontra na Bíblia Hebraica atualmente.  

Andiñach e Vogels optam pelo método narrativo que no trabalho da análise 

teológica faz parte da análise literária sincrônica. Dessa forma, pode-se fazer a leitura 

de Moisés tal como está relatado no texto; é importante dizer isto uma vez que esta 

pesquisa pretende ler as narrativas e buscar compreendê-las sem a preocupação com 

a origem dos textos bíblicos ou a intenção do autor. O método narrativo percorre a 

análise do texto sem tais preocupações e busca o sentido do texto nele mesmo; além 

disso, este trabalho não pretende ser uma análise teológica nem exegética, mas uma 

leitura do personagem sob a ótica da psicologia analítica. Por isso, interessa levantar 

os aspectos e as características da figura de Moisés.  

 

2.1 Moisés, o personagem que desperta o interesse dos estudiosos 

 

Pretende-se abordar neste tópico aspectos gerais da vida de Moisés no livro do 

Êxodo que atrai a atenção dos estudiosos da teologia, da mística, da poesia e da 

psicologia; como diz García López, “Moisés não tem deixado de atrair a atenção de 

exegetas, historiadores, artistas, escritores e músicos, sendo objeto de vivos 

interesses culturais”.166 E, como diz Navarro Puerto, esse livro continua a exercer “um 

fascínio sobre seus leitores e leitoras”.167 

A história de Moisés está narrada em quatro livros da Bíblia Hebraica, como já 

se disse, no capítulo anterior, e como afirma Otto:  

 

Essa narrativa dos livros Êxodo, Levítico, Números e Deuteronômio 

deve ser lida também como biografia de Moisés como o líder do povo 

dos hebreus, desde seu nascimento no início do livro do Êxodo até sua 

morte no fim do livro do Deuteronômio.168 

 

 
166 GARCÍA LÓPEZ, F. El Moisés histórico y el Moisés de la fe. In: Salmanticensis, p. 5. Tradução nossa. 
167 NAVARRO PUERTO, M. Êxodo. In: GARCÍA LÓPEZ, F. (org). O Pentateuco, p. 42. 
168 OTTO, E. A Lei de Moisés, p. 15. 



71 
 

Faz-se esclarecedor dizer, porém, que esta pesquisa faz a opção por analisar 

Moisés no livro do Êxodo, deixando de lado muitos outros elementos que os outros 

livros do Pentateuco apresentam sobre o personagem. A delimitação se faz 

necessária, uma vez que há numerosas informações sobre um mesmo personagem 

em um montante de quatro livros dentro da Bíblia. Há muito que estudar sobre Moisés, 

e muitos outros pesquisadores continuarão a contribuir para o conhecimento desse 

personagem importante na literatura bíblica. 

Seguindo a análise de Vogels, a pesquisa dará maior relevância às seções 

narrativas do Êxodo que tratam de Moisés e uma atenção menor aos textos legislativos, 

pois o interesse é estudar os seus comportamentos, a relevância da sua atuação na 

condução de um processo de libertação dos israelitas e o seu relacionamento com o 

divino e com o povo. Pretende ser um estudo “da figura de Moisés tal qual brota dos 

textos bíblicos”.169 

Um primeiro elemento que se destaca nesta análise é a historicidade ou não de 

Moisés. Muito tem sido estudado na teologia a respeito disso. Há ainda estudos que 

afirmam que tudo ocorreu conforme o que está narrado, o que Vogels chama de 

posição maximalista, e há os que afirmam que nada é histórico, a chamada posição 

minimalista.170 E há muitos estudos que ficam entre essas duas posturas, o que parece 

mais aconselhável, uma vez que não há muitos dados em literaturas extrabíblicas que 

correspondam aos relatos bíblicos sobre Moisés, mas, ao mesmo tempo, é  possível 

que alguns elementos nas narrativas sejam vislumbrados como históricos, quando se 

os compara ou relaciona com algum testemunho histórico da época, tal como se disse 

no capítulo anterior, por exemplo, a respeito da existência histórica de uma estela 

egípcia do século XIII a.C. que faz referência à terra de Canaã e a um povo chamado 

Israel.171  

Outro dado histórico é a crise política e social ocorrida no Médio Oriente no 

século XIII a.C.172 Houve a ocupação do litoral sul de Canaã a partir da invasão de 

povos vindos do mar, tais como os filisteus que destruíram cidades importantes, como 

 
169 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 10.  
170 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 19. 
171 Este testemunho histórico é também recordado por SILVA, V. Deus ouve o clamor do povo: 

Teologia do êxodo, p. 16. 
172 SILVA, V. Deus ouve o clamor do povo, p. 16-19. 



72 
 

Ugarit, e posteriormente se estabeleceram numa faixa do território que se chamou 

Filisteia, onde atualmente se localiza a Faixa de Gaza. Esse acontecimento modificou 

o status dominante dos egípcios na terra de Canaã (citada na estela egípcia), ficando 

o poder egípcio enfraquecido nessa terra, poder que era exercido por meio das 

cidades-Estados que tinham sido subordinadas ao império egípcio. Dentro de cada 

cidade-Estado moravam o rei e os membros das classes sacerdotal, militar, dos 

escribas, dos artesãos e fora dos muros da cidade moravam as populações pobres, 

que trabalhavam para sobreviver e pagar tributos mantendo o rei e as elites da cidade.  

Muitos camponeses e pastores, não conseguindo sobreviver ao redor de uma 

cidade-Estado, migravam de um lugar para outro para tentar encontrar meios de 

sobreviver. O aumento dessa população pobre gerou a formação de grupos que 

ficaram conhecidos como hapirus.173 Não tendo do que sobreviver, os hapirus 

atacavam as cidades, saqueavam-nas, tentavam aumentar o grupo com mais pessoas 

que estavam na pobreza, e mantinham-se nas suas proximidades; fugiam e 

refugiavam-se nas áreas de montanhas. Eles formavam grupos que lutavam por sua 

sobrevivência contra o sistema das cidades-Estados e optavam por trabalhar para 

quem lhes oferecesse maior remuneração.  

De acordo com Silva, isso explicaria a “raiz da transformação social que iria 

permitir o surgimento de Israel como grandeza política. Admite-se, normalmente que 

o termo bíblico hebreu corresponde à palavra hapiru dos demais documentos.” 174 

Este teor histórico ou teológico se apresenta com o objetivo de mostrar algumas 

possibilidades de reflexão sobre a historicidade dos relatos bíblicos que são o objeto 

deste estudo no que diz respeito a Moisés. Trata-se, assim, de uma tentativa de 

demonstração ou exemplificação quanto às semelhanças entre testemunhos históricos 

e relatos bíblicos. O objetivo é tratar do tema da historicidade ou não de Moisés. 

 
173 Hapiru é o termo para se referir aos camponeses e pastores que, nos séculos XV a XI a.C., estavam 

marginalizados da sociedade em Canaã, assim como escravizados no Egito. Para fugir da dura opressão 

imposta a eles tanto pelos reis cananeus das cidades-Estados como dos faraós do Egito, eles migravam 

para as montanhas de Canaã. Hapiru é a designação da condição social de marginalização dos pobres. 

DIETRICH, L. J.; KAEFER, J. A. A formação do povo de Israel. In: NAKANOSE, S.; DIETRICH, L. J. (orgs.) 

Uma história de Israel: leitura crítica da Bíblia e arqueologia, p. 47 e 55. De acordo com Donner, 

enquanto a literatura bíblica usa o termo “hebreu” para definir essa condição social, que em hebraico é 

‘ibri, as literaturas extrabíblicas usam o termo “hapiru” da forma básica ‘apiru. DONNER, H. História de 

Israel e dos povos vizinhos, vol. 1, p. 80. 
174 SILVA, V. Deus ouve o clamor do povo, p. 19. 



73 
 

Para Silva, no século XIII a.C., os grupos em Canaã, que se mobilizaram e 

aproveitaram o enfraquecimento do poderio egípcio, constituíram uma formação social 

com características tribais, em que se valorizavam suas antigas tradições. Houve 

também o contato com grupos vindos de fora que organizavam a produção de maneira 

autônoma em relação ao império egípcio enfraquecido. Essa nova conjuntura em 

Canaã possibilitou a existência de muitos grupos que lutavam contra o poderio 

opressor egípcio e um desses grupos teria sido o grupo liderado por Moisés que 

deixou a terra do Egito para buscar uma nova forma de viver em Canaã.175 Haveria 

assim uma associação histórica com o evento do êxodo narrado no relato bíblico. 

Vogels apresenta a dificuldade de se definir a historicidade de Moisés. Relembra 

que, de acordo com a teoria documentária, segundo a qual haveria quatro fontes dos 

textos do Pentateuco, haveria quatro imagens diferentes de Moisés. Para o Javista 

Moisés seria um pastor; para o Eloísta ele seria um taumaturgo; para o Deuteronomista 

seria um profeta; para o Sacerdotal Moisés seria um homem delegado para o diálogo 

com Iahweh. Com quatro imagens distintas, pergunta-se qual seria a imagem do 

Moisés histórico.176  

Por outro lado, referindo-se à sugestão de Noth de que o Pentateuco contém 

grandes temas, tais como o tema do êxodo, o do Sinai, o do deserto e o da conquista 

da terra, que se teriam juntado para formar um relato único, Vogels lembra que, para 

o próprio Noth, é extremamente difícil definir a historicidade de Moisés.177  

Por exemplo, dizer que as narrativas do Sinai se referem pouco a Moisés 

implicaria a inexistência de vínculos históricos dele como organizador das leis, mas 

afirmar que ele teria sido muito atuante no êxodo, de acordo com as narrativas da 

saída do Egito, implicaria, assim, a maior chance de ser histórica a sua participação 

nos eventos da saída. Segundo Vogels a proposta de Noth estabelece então que ou 

Moisés é o conquistador, ou é o libertador, ou é o legislador, de forma excludente entre 

as definições. Vogels recorda que nem mesmo os seguidores de Noth se entendem 

sobre qual seria o tema original de Moisés e sugere, concordando com Coats, que, se 

os temas do Pentateuco devem ser compreendidos como unidade literária, Moisés, 

 
175 SILVA, V. Deus ouve o clamor do povo, p. 24. 
176 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 27-28. 
177 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 28. 



74 
 

que está presente em todos esses temas e, portanto, nessa unidade, pode ser visto 

como o libertador, o guia, o legislador e o organizador.178 

A conclusão a que chega Vogels sobre a historicidade de Moisés é a de que os 

textos narrativos sobre ele, que se originaram na história, foram transmitidos por 

gerações sucessivas que os enriqueceram com valores e crenças. Isso foi moldando 

os textos de modo a incluir tanto elementos aceitáveis pelos historiadores quanto 

elementos imaginários e inverossímeis, assim como elementos literários que se 

referem à expressão de fé no mistério da divindade. Esse terceiro conjunto de 

elementos funcionaria no relato bíblico como uma forma de lançar luz aos elementos 

históricos e aos imaginários. Por isso é difícil chegar ao Moisés histórico e ter clareza 

sobre ele.179 

Mas, como ensina Ska, as narrativas bíblicas têm uma intenção bastante 

diferente da do historiador, tal como se concebe na ciência histórica atual, pois 

procuram “transmitir uma mensagem existencial a propósito dos acontecimentos que 

descrevem. (...) querem ‘formar’ mais que ‘informar’”. Ska esclarece que, para as 

narrativas bíblicas, “o ‘significado do evento narrado é sempre mais importante que o 

‘mero fato’”.180  

Em sua mais recente obra, Ska afirma que Moisés é o único mediador entre 

Deus e o povo, considerado o fundador de Israel e que a ele se devem as instituições 

mais importantes desse povo. Ska esclarece, então, que o povo de Israel atribui ao 

protagonista da sua história as instituições, e que “não se trata do resultado de uma 

pesquisa histórica. Trata-se antes de uma reflexão plurissecular, de uma reflexão que 

leva em conta experiências infelizes do povo (...).”181  

Tal reflexão tem o objetivo de formar a consciência de um povo, ou seja, o livro 

do Êxodo não tem o objetivo de informar aos leitores o passado de Israel, mas fornecer 

uma reflexão que proporcione a formação da consciência desse povo, consciência 

essa que se pode formar a partir da compreensão do sentido das tradições do passado 

 
178 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 29. 
179 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 32-33. 
180 SKA, J. L. A Palavra de Deus nas narrativas dos homens, 17. 
181 SKA, J. L. O Livro do Êxodo, p. 10. 



75 
 

que, ao longo de muito tempo, foram sendo transmitidas de geração a geração, 

refletidas, reelaboradas, até que tomaram corpo de narrativas.182 

Nesse sentido, referente a Moisés, o personagem principal do Êxodo, que para 

Ska é uma “figura gigantesca que emerge dos relatos bíblicos”, não há informações 

históricas extrabíblicas. Mas, há alguns sinais ou acontecimentos que levam a pensar 

que o personagem não seja inteiramente inventado, como o seu nome, que é usado 

no relato bíblico dos hebreus, seria de origem egípcia e significaria “filho de”, nome 

que era usado para definir nomes de faraós, como Ramsés, “o filho do deus Rá”, 

Tutmosis, “o filho do deus Thot”. Outro elemento seria o casamento de Moisés com a 

filha de Jetro, o sacerdote madianita, casamento entre um hebreu e uma estrangeira, 

o que será tornado proibido nas leis que o próprio Moisés entregará ao povo como em 

Dt 7,3. Também fora do Êxodo, isto é, em Dt 34,1-5 narra-se que Moisés, o condutor 

do povo pelo deserto, não entrou na terra prometida, tendo-a visto do monte Nebo, 

mas morreu ali, na terra de Moab. Esses elementos narrativos levam a pensar que os 

hebreus não inventariam todos os detalhes referentes ao protagonista, os quais, como 

diz Ska, “não são fruto da fantasia, porque uma narração totalmente criada é muito 

mais límpida”.183 

De acordo com essa perspectiva, pode-se dizer que não há indícios da 

historicidade de Moisés fora dos relatos bíblicos. Não se encontra menção sobre o 

protagonista do Pentateuco, que é o protagonista não só do Êxodo, mas de quatro dos 

cinco livros do Pentateuco, em outras fontes da Antiguidade.184 Conclui-se, com 

Andiñach, que apesar de se esperar que “um líder dessa magnitude” dentro do 

Pentateuco “tivesse ultrapassado as fronteiras de seu próprio povo, porém, 

concretamente, não parece ter sido assim. A historicidade de Moisés não é um dado 

que possamos afirmar nem que surge com clareza (...)”.185 

É relevante este levantamento da ausência de comprovação da historicidade de 

Moisés em fontes extrabíblicas por se tratar de um personagem bíblico importante na 

 
182 SKA, J. L. O Livro do Êxodo, p. 14. 
183 SKA, J. L. O Livro do Êxodo, p. 19-20. 
184 Donner diz que na literatura egípcia antiga não foram encontrados “vestígios da imigração daqueles 

que posteriormente seriam os israelitas” e explica que, entre vários fatores, a ausência de informações 

sobre o acontecimento do Êxodo, que tem importância muito grande para a literatura bíblica, 

“certamente teve uma significação muito menor para os egípcios”. DONNER, H. História de Israel e 

dos povos vizinhos, vol. 1, p. 99. 
185 ANDIÑACH, P. R. Introdução hermenêutica ao Antigo Testamento, p. 92. 



76 
 

história bíblica, mas em nada prejudica a leitura que esta pesquisa pretende fazer 

desse personagem. Isso porque já foi esclarecido que o método, com que será 

realizado o estudo de Moisés, não requer a busca histórica da construção do texto 

bíblico nem da comprovação histórica dos elementos que compõem as narrativas 

bíblicas.  

Uma vez que a opção de interpretação do relato bíblico é pelo método narrativo, 

o objeto de estudo será o relato tal como se encontra no texto atual do Êxodo e o 

personagem tal como é retratado. Isso implica dizer que os elementos humanos que 

serão vislumbrados no personagem serão considerados como expressão da 

humanidade impregnada ao personagem pelo redator final. Essa observação se faz 

oportuna uma vez que esta pesquisa pretende analisar os elementos do processo 

psíquico de Moisés, considerando-o um exemplar humano relatado no texto bíblico, 

sem deixar de ter a percepção que se trata de um personagem cujas características 

foram elaboradas e reelaboradas até tornar-se o personagem tal como está no texto 

presente na Bíblia Hebraica.  

Como se disse acima, os textos do Pentateuco e, portanto, do Êxodo, são o 

resultado de busca de sentido de muitas gerações que leram e releram os 

acontecimentos e, também, os personagens.  

Poder-se-ia pensar que o personagem comporta elementos míticos, porém, se 

tais características forem observadas como resultantes da busca de sentido para o 

povo que produziu essa obra de arte literária, pode-se considerar que se trata de 

concepções humanas incorporadas no personagem. Além disso, a hermenêutica é o 

exercício da interpretação do texto que “faz com que o sentido cresça.”186 E um 

“postulado básico e inicial da hermenêutica é que o sentido de um texto não é algo 

que está depositado nele e que deve ser extraído, mas o sentido é produto do encontro 

de um texto com um leitor”,187 o que possibilita a esta pesquisa perscrutar uma 

possibilidade de sentido a partir da investigação de Moisés sob a ótica psicológica.  

O livro do Êxodo tem sido objeto de estudo dos mais diversos estudiosos ao 

longo da história, como, por exemplo, os representantes da Patrística. Entre eles 

 
186 ANDIÑACH, P. R. Introdução hermenêutica ao Antigo Testamento, p. 27. O itálico é do autor. 
187 ANDIÑACH, P. R. Introdução hermenêutica ao Antigo Testamento, p. 25. 



77 
 

destaca-se Santo Agostinho, um dos Padres da Igreja que dedicou atenção ao Êxodo 

e a Moisés.188  

Na obra A Trindade, Santo Agostinho lê diversos trechos do Êxodo sob uma 

ótica cristã, buscando a compreensão da presença das pessoas da Santíssima 

Trindade: o Pai, o Filho e o Espírito Santo, nas afirmações da presença de Deus ou do 

anjo de Deus. Santo Agostinho segue o ritmo de questionamentos sobre qual pessoa 

da Santíssima Trindade se pode vislumbrar nas passagens do Êxodo.189  

Um exemplo é a referência de Santo Agostinho a Ex 33,20-23 em que Iahweh 

fala a Moisés sobre a montanha que ele não poderá ver a face de Iahweh e quando a 

glória de Iahweh passar diante dele, Iahweh o cobrirá com a palma de sua mão e 

Moisés somente o verá pelas costas. Santo Agostinho interpreta as palavras de Iahweh 

“como prefiguração da pessoa de nosso Senhor Jesus Cristo – as costas significando 

sua carne, na qual nasceu da Virgem, morreu e ressuscitou”.190 Interpreta a não 

permissão de se ver a face de Iahweh dizendo que “ninguém pode ver a face, isto é, a 

manifestação da Sabedoria de Deus e viver”.191  

Em seguida, Santo Agostinho interpreta que quem suspira por contemplar a 

beleza de Deus é “todo aquele que se empenha em amar a Deus com todo o coração, 

com toda alma, com todo o entendimento.”192 Na sequência explica que, para o ser 

humano chegar a essa contemplação de Deus, é preciso amar o seu próximo. Ao fazer 

essa interpretação, ele afirma que “isto está também prefigurado no próprio 

Moisés”,193 quando este pediu a Iahweh em Ex 33,13 que levasse em consideração 

que o povo era de Iahweh, o que, segundo Santo Agostinho, foi feito por Moisés “por 

amor ao próximo”.194  

 
188 Os Padres da Igreja são “os doutores da Igreja” dos cinco primeiros séculos da era cristã, bispos 

como Santo Agostinho, ou padres como São Jerônimo, que produziram obras em defesa da doutrina 

cristã e constituíram um cabedal doutrinal. A Patrística é “o conjunto de conhecimentos sobre a doutrina 

filosófica dos padres da Igreja Católica e a história dessa doutrina”. BORBA, F. S. (Org.), Dicionário 

UNESP do português contemporâneo, p. 1.010 e 1.039. Ver também DROBNER, H. R. Manual de 

Patrología, p. 19-23. 
189 AGOSTINHO, S. A Trindade, p. 96-108. 
190 AGOSTINHO, S. A Trindade, p. 103. 
191 AGOSTINHO, S. A Trindade, p. 104. 
192 AGOSTINHO, S. A Trindade, p. 104. 
193 AGOSTINHO, S. A Trindade, p. 104. 
194 AGOSTINHO, S. A Trindade, p. 104. 



78 
 

Outro Padre da Igreja, São Gregório de Nissa, escreveu a obra Vida de Moisés. 

Falando aos seus contemporâneos com o intuito de exortá-los a praticar o bem 

imitando as coisas que outros realizaram com retidão, São Gregório de Nissa, no 

prefácio da obra, explica que toma “Moisés como modelo de vida”195 para fazer, na 

primeira parte da obra, um percurso analítico da vida de Moisés conforme o texto 

bíblico. Na segunda parte, faz uma busca do “significado espiritual correspondente à 

história” da vida de Moisés, com o objetivo de tirar “um ensinamento sobre a virtude” 

e conhecer “em que consiste para os homens a vida perfeita”.196  

Sobre Moisés, por exemplo, São Gregório de Nissa interpreta a ação de 

conduzir os israelitas na saída do Egito rumo ao mar (Ex 14,19-22), como quem “olhava 

a para nuvem e ensinava o povo a seguir este fenômeno”, que foi “reconfortado com 

a força divina, fez o mais incrível de tudo”, referindo-se à retirada do mar que abriu 

passagem para os israelitas conforme o relato do Êxodo.197  

Outro exemplo é da interpretação do medo dos israelitas diante da teofania de 

Iahweh na montanha (Ex 19,16-25). Enquanto o relato bíblico diz que era o povo que 

tremia, para São Gregório de Nissa, Moisés padecera do mesmo medo do povo diante 

dos fenômenos assustadores ocorridos na montanha, como a fumaça que dominava a 

montanha, o tremor da terra e o ruído das trombetas que aumentavam pouco a pouco. 

Diz de Moisés que, “o medo que experimentara no início não era próprio dele, mas 

que o havia padecido por padecer juntamente com aqueles que estavam 

assustados.”198 

O fundador da Psicanálise também escreveu sobre o protagonista do Êxodo. 

Freud, em seus três ensaios sobre Moisés, que depois foram incluídos na sua obra 

completa, chama Moisés de homem, aquele que libertou o povo judeu199. A tradução 

brasileira de 1996 traz o vocábulo varão. Freud começa seu primeiro ensaio 

 
195 NISSA, S. G.  Vida de Moisés, p. 15. 
196 NISSA, S. G.  Vida de Moisés, p. 15. 
197 NISSA, S. G.  Vida de Moisés, p. 24. 
198 NISSA, S. G.  Vida de Moisés, p. 32-33. 
199 Esta pesquisa utilizou até aqui os gentílicos “hebreus” e “israelitas” para se referir aos membros do 

povo de Israel no Êxodo, pois se trata da história do Israel antigo na qual ainda não se usa o gentílico 

“judeus”. Schlaepfer, Orofino e Mazzarolo começam a usar o termo “judeus” após narrarem a queda 

do Reino de Israel em 722 a.C. e após a derrocada do império assírio em 630 a.C. quando o Reino de 

Judá recupera sua independência. SCHLAEPFER, C. F.; OROFINO, F. R.; MAZZAROLO, I. A Bíblia, 

p.58-83. Porém, seguimos aqui o autor, pois Freud usa o termo “judeu”. 



79 
 

levantando a interrogação se Moisés teria sido um personagem histórico ou uma 

criatura lendária, e faz, em seguida, referência à ausência de informações sobre a 

historicidade de Moisés, mas recorda que muitos autores teriam se pronunciado a 

favor de que ele teria existido de fato.  

Freud assinala que não há informações sobre Moisés a não ser as dos livros 

sagrados dos judeus e de suas tradições. Na obra traduzida em português com o título 

Moisés e o Monoteísmo, uma nota chama a atenção para o título original alemão que 

é literalmente O Homem Moisés e a Religião Monoteísta. 200 

Freud deixa claro que a intenção dos seus ensaios é mostrar a questão da 

nacionalidade de Moisés. Ele começou pelo nome que é citado em Ex 2,10 e cujo 

significado seria hebraico. Para Freud e outros estudiosos não teria cabimento uma 

princesa egípcia dar um nome hebraico para o menino que decide adotar como filho, 

e “a filha do Faraó não falava hebraico. De fato, esse nome é egípcio”, dizem os 

comentadores da Bíblia de Jerusalém, nos anos finais do século XX.201 Porém, para 

Freud, no começo do século XX, não havia nenhum historiador que afirmasse a 

nacionalidade de Moisés. Ele diz que tal dificuldade poderia ser atribuída à reverência 

dos historiadores à tradição bíblica, pois seria inconcebível para essa tradição Moisés 

ser outra coisa que não fosse um hebreu. A publicação dos seus ensaios sobre Moisés 

numa revista de psicanálise202 era porque, para Freud, tais ensaios tinham uma 

aplicação da psicanálise. 203 

 

2.2 Moisés, o herói popular 

 

Para um início de compreensão do tema do herói popular no personagem 

Moisés, são importantes as informações fornecidas por Vogels.204 O autor aponta um 

 
200 FREUD, S. Obras psicológicas completas de Sigmund Freud: edição standard brasileira. Volume 

XXIII. Moisés e o monoteísmo. Esboço de psicanálise e outros trabalhos, p. 19. Ver também a nota 1 na 

p. 19. O título original alemão é: Der Mann Moses und die Monotheistische Religion. 
201 Bíblia de Jerusalém, p. 104, nota d.  
202 A revista era a Imago, “editada em Viena, era uma Revista de Psicanálise Aplicada às Ciências de 

Natureza e do Espírito”. Conforme nota da tradutora da edição portuguesa. FREUD, S. Moisés e o 

monoteísmo, p. 32. 
203 FREUD, S. Obras psicológicas completas de Sigmund Freud: edição standard brasileira. Volume 

XXIII, p. 21. 
204 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 18. 



80 
 

exemplo de estrutura de narrativa de herói popular com os elementos: o herói é 

concebido; ele nasce; tem ameaça em sua juventude; é educado; adquire 

invulnerabilidade; luta com monstro; ganha uma jovem após o vencer os grandes 

perigos; vai aos infernos; retorna ao local de origem e derrota os inimigos; morre. 

Normalmente nas sagas dos heróis nota-se a presença, se não de todos, de muitos 

desses elementos. E na história de Moisés também estão presentes muitos desses 

elementos de narrativa de herói popular.  

Uma vez que Vogels concorda com a característica do herói popular em Moisés, 

faz a conexão com a dificuldade de localizar a historicidade do personagem, como foi 

dito acima. Parece aos estudiosos que quanto mais se caracteriza um personagem 

como herói popular maior o distanciamento com a sua possibilidade histórica. 205 

Uma característica marcante do herói é o seu nascimento que ocorre em 

situações extraordinárias. O nascimento de Moisés e os acontecimentos ao redor do 

seu nascimento e da sua infância são extraordinários. O relato do Êxodo introduz o 

personagem na história de Israel apresentando essas características extraordinárias 

do seu nascimento. Assim, o nascimento do líder de Israel é o nascimento típico de 

herói.206 

O início do relato do Êxodo parece querer mostrar que um herói está sendo 

pensado pela narrativa bíblica, pois nos primeiros versículos conta-se que os israelitas 

entraram no Egito, foram fecundos e se multiplicaram deixando o país repleto de seus 

descendentes (Ex 1,1.7). Surgiu um rei no Egito que desconhecia a história dos 

israelitas e o tudo que um representante deles, um líder, José, havia feito em prol do 

país. Pode-se interpretar essa introdução literária como uma introdução à distinção 

entre os dois líderes que vão marcar a história do relato: o novo rei do Egito, o faraó, 

que não tem nome, e o novo líder dos israelitas, que se chamará Moisés.207 

O relato mostra que os israelitas tinham progredido no Egito e que o novo rei 

os considera mais poderosos do que os egípcios. Diante disso, o faraó convoca os 

egípcios a tomar medidas que impeçam os israelitas de crescer e, em caso de guerra, 

de combater contra os próprios egípcios. Estabelece então a opressão contra os 

 
205 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 30. 
206 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 63. 
207 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 64. 



81 
 

israelitas implantando os trabalhos forçados (Ex 1,9-11). Está anunciado o contexto do 

nascimento do herói de Israel.  

Para a teologia, a ausência da menção de Deus no início do Êxodo – nesse 

relato da implantação da escravidão e daquela prosperidade dos israelitas no início da 

estadia no Egito – poderia ser interpretada como a ausência de um ator escondido no 

relato. Seria a ação dos seres humanos que tudo decidem e tudo realizam “sem Deus”. 

Por outro lado, percebe-se que há uma forte insistência no início do Êxodo no tema da 

escravidão dos israelitas, diferentemente do progresso do relato que insistirá no tema 

da libertação dos israelitas.208 Nesse contexto, portanto, de escravidão dos israelitas, 

é que se dará o nascimento do herói.  

Outro dado da narrativa que antecede, melhor, prepara o nascimento do herói 

Moisés é a atuação de duas parteiras. Essa atuação vai acontecer porque a estratégia 

opressora do faraó, ao impor dura escravidão com trabalhos forçados, não deu 

resultado como o faraó esperava, pois, mesmo sob esse regime, os israelitas se 

multiplicavam (Ex 1,12). Diz o relato que tal crescimento dos israelitas levou o faraó a 

temê-los e a planejar uma imposição mais dura sobre eles. Foi assim que entraram em 

cena duas parteiras dos hebreus chamadas Sefra e Fua.  

As duas mulheres foram convocadas pelo faraó que lhes deu a ordem de matar 

os meninos israelitas e deixar viver as meninas israelitas (Ex 1,15-16). Essas duas 

mulheres abriram o caminho para que o herói pudesse nascer, pois elas mostraram 

uma coragem impensada, num contexto de escravidão tão dura em que estavam 

inseridos os israelitas, não obedecendo à ordem do faraó, e deixaram viver os 

meninos.  

Ao narrar sobre a atitude das parteiras, o relato faz a primeira menção a Deus, 

dizendo que elas deixaram viver os meninos porque temeram a Deus (Ex 1,17). As 

duas mulheres tomaram atitudes sábias, pois, segundo o relato, não obedeceram ao 

faraó opressor, mas agiram mediante o temor ao Deus hebreu e preservaram a vida 

dos meninos. O relato enfatiza a diferença entre tais personagens dizendo os nomes 

das parteiras, mas nunca o nome do faraó.209  

 
208 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 66. 
209 Grenzer enfatiza o contraste entre as figuras centrais nessa cena apontando a importância das duas 

parteiras, “que, em oposição ao mais poderoso, são lembradas até com seus nomes (conforme o v. 



82 
 

Vogels enfatiza um elemento da ação das mulheres que é muito importante na 

caracterização do nascimento do herói, ou seja, o de que elas “estão na origem da 

resistência contra a escravidão” dos israelitas no Egito. Seus nomes semíticos 

significam: Sefra, “beleza”, e Fua, “moça” ou “esplendor”.210  

Relevante a menção de Deus no relato quanto à ação das parteiras que vão 

contribuir para o nascimento do herói, pois elas agem de forma aprovada pelo divino, 

o qual lhes proporciona uma recompensa: uma posteridade, ou seja, uma 

descendência (Ex 1,21). A aprovação do divino à ação das mulheres, que protegem a 

vida dos meninos hebreus, implica o futuro nascimento de um menino que será o herói 

do povo hebreu escravizado no Egito, ou seja, o nascimento do herói ocorrerá 

envolvido em uma atmosfera divina e foi preparado com beleza e esplendor. 

Gorgulho e Anderson enfatizam que essa atmosfera de beleza e esplendor se 

refere a uma história de aldeia em que as mulheres hebreias camponesas se 

conhecem e que aquelas, que atuam como parteiras, têm uma circulação entre elas, 

porque entram nas casas para ajudar suas conterrâneas nos partos, e assim têm a 

chance de combinar entre si uma resistência ao poder opressor. A beleza e o 

esplendor das mulheres impedirão que os meninos morram, pois as “mulheres se 

unem na proteção da casa e na defesa do futuro de seus filhos”.211 Nesse contexto de 

resistência das mulheres das aldeias no Egito opressor é que vai nascer o herói. 

Faz-se oportuno destacar uma concepção atual da relevância das parteiras que 

vem ao encontro da sua importância no nascimento do herói. Falando sobre o 

significado das parteiras no contexto atual da Amazônia brasileira, a jornalista e 

radialista Mara Régia di Perna assim define o papel das mulheres que ajudam a trazer 

a vida à luz: 

 

A Amazônia me trouxe grandes lições, a começar por tudo o que 

aprendi, se fosse com as parteiras da floresta, coisa mais linda você 

vivenciar uma pessoa com tão parcos recursos sair de sua casa na 

madrugada com uma tocha para iluminar a mata pra fazer o parto de 

uma companheira que tava precisando; então, aprendi inclusive a 

cantar com as parteiras, né, “Donas do divino dom são as parteiras, as 

 
15b.c). Parece que, para o autor da narrativa, somente vale a pena guardar o nome delas na memória.” 

GRENZER, M. O projeto do Êxodo, p. 20. 
210 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 68. 
211 GORGULHO, G.; ANDERSON, A. F. A mulher na Memória do Êxodo. In: SCHWANTES, M. et al. 

Estudos Bíblicos: A memória popular do Êxodo, p. 44-45. 



83 
 

enviadas de Deus são as parteiras”. Olha, realmente essas mulheres 

são uma experiência iniciática, porque elas são as mães primeiras do 

umbigo do mundo porque alguém teve que amparar menino pra 

nascer, a humanidade crescer; então, muita resistência, muita força, a 

fé que essas mulheres têm, a cantoria, os saberes; saber que um 

algodão, uma planta, o algodão, por exemplo, faz aumentar o leite das 

mulheres e por aí você vai aprendendo um monte de coisa (...).212 

 

Se o menino que vai nascer será um herói, então, o relato do Êxodo apresenta 

mais um elemento extraordinário nessa preparação literária para que o nascimento 

ocorra. O faraó, sem nome, mas cuja personalidade é enfatizada como o opressor 

cruel, mediante o plano frustrado com as parteiras, decreta maior violência contra os 

meninos hebreus: que fossem jogados no rio todos os meninos que nascessem, mas 

fossem deixadas vivas as meninas (Ex 1,22). Vogels, à guisa de uma conclusão sobre 

a afirmação do caráter do herói em Moisés e, ao mesmo tempo, de uma introdução à 

vida do herói, assim explicita: 

 

Agora tudo está pronto para começar a história de Moisés 

propriamente dita. O livro do Êxodo começa com o nascimento de 

Moisés e dizendo como ele escapa da morte (2,1-10), continua com 

sua ação “heróica”, que o obriga a fugir do país do Egito (2,11-15), e 

termina com seu casamento (2,16-22). Depois, ele retornará junto aos 

seus no Egito e libertará seu povo. Tudo isso corresponde muito bem 

aos elementos das narrativas do herói popular. Assim, Moisés aparece 

nessas primeiras perícopes213 como herói popular. 214 
 
 

Dizer que a ação das parteiras estava na origem da resistência ao poder 

opressor do faraó e dizer que o herói nasce envolvido numa atmosfera divina implica 

reconhecer que o herói, que está sendo esperado no relato do Êxodo, se insere num 

contexto sociopolítico e religioso em que predomina o poder de uma autoridade 

opressora sobre seres humanos subjugados, mas o texto bíblico faz o anúncio de uma 

resistência a esse sistema dominador que implanta uma escravidão sobre um povo.  

 
212 DI PERNA, Mara Régia. Série: Comemoração especial dos cem anos do rádio no Brasil. [Entrevista 

cedida a] Marilu Cabañas. Jornal Brasil Atual. 
213 Perícope é uma “porção considerável de um texto que se corta para servir de prova ou para outro 

fim”. Conforme o verbete "Perícope" In: Dicionário Priberam da língua portuguesa [em linha], 

2008-2021.  
214 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 69. A grafia “heróica” segue a edição da obra 

anterior ao Acordo Ortográfico da Língua Portuguesa de 2009. 



84 
 

O faraó era considerado um filho de Deus, e pode-se pensar que o relato bíblico 

esteja querendo contrapor o faraó como filho de um Deus – que deve ser obedecido 

e que, portanto, se trata de um Deus ou de Deuses que autorizam a opressão dos 

seres humanos – a um Deus bíblico que se revela como aquele que autoriza, ou 

melhor, possibilita o nascimento de um herói que agirá em nome de um Deus libertador 

da opressão.215 

Pode-se pensar num contexto do Antigo Oriente Próximo em que o mundo é 

considerado sagrado, e isso significaria pertencer aos Deuses, o que implicaria a 

marginalização dos seres humanos, que poderiam ser submetidos a trabalhos 

forçados de modo que assim estariam servindo aos Deuses, donos do mundo. Nesse 

mundo antigo, a vida, principalmente econômica, girava em torno do templo, o qual 

incluía o palácio do faraó. Se os Deuses eram os donos de tudo, particularmente da 

terra, as pessoas, que não fizessem parte da família do faraó ou da sua corte, estavam 

destinadas a servir aos Deuses e trabalhar na terra e nas construções dos palácios em 

que os representantes dos Deuses habitariam.216 Em Ex 1,11 lê-se que os israelitas 

construíram para o faraó as cidades-armazéns de Pitom e de Ramsés. 

Nessa atmosfera sociopolítica e econômica de subjugação dos seres humanos 

pobres, o relato bíblico prepara e apresenta o nascimento de um herói, que agirá em 

prol da libertação dos israelitas da escravidão, numa atmosfera divinizada por uma 

concepção de um Deus libertador da opressão. Quando o herói for adulto conhecerá 

o nome do Deus libertador: Iahweh (Ex 3,15). O Deus libertador “se apresenta e se 

manifesta para a liberdade”.217  

O herói nasce. Nascer, todos os meninos israelitas nasciam, mas o destino, 

estabelecido pelo faraó, dos que acabavam de ser dados à luz, era a morte por serem 

jogados no rio e ali se afogarem. Mas, o destino do herói é outro. Porque consegue 

escapar do destino de morte estabelecido pelo faraó opressor a todos os meninos.218 

O relato parece enfatizar um contraste entre a determinação de que vivam as 

meninas, mas morram os meninos, e a iniciativa de mulheres que estão 

 
215 ROSSI, L. A. S. Êxodo, p. 15.  
216 ROSSI, L. A. S. Êxodo, p. 15. 
217 ROSSI, L. A. S. Êxodo, p. 16. 
218 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 69. 



85 
 

protagonizando as cenas que envolvem o nascimento do herói. Primeiro foram as 

parteiras Sefra e Fua. Depois entram em cena outras mulheres.  

A primeira mulher é a mãe do herói. Na cena do nascimento, a narrativa não 

conta o nome dela, nem do pai do herói, mas somente que eles se casaram e que ela 

era descendente da tribo sacerdotal de Levi.219 Também as outras mulheres não têm 

seus nomes anunciados.220 A narrativa parece querer dar a ênfase ao nascimento do 

herói, pois somente ele é quem recebe o nome no final da cena do nascimento.221  

Se o herói nasce, ele é o centro das atenções da narrativa, mas o contraste da 

narrativa é, na verdade, uma ironia literária, pois enquanto o faraó deixa viver as 

meninas, são as mulheres que desobedecem às suas ordens. 

Ao nascer, o herói recebe um adjetivo: ele era belo (Ex 2,2). Vogels esclarece 

que o termo hebraico para esse adjetivo tob significa “bom”, e poderia ser traduzido 

também por “sadio”, “robusto”.222 Essa beleza, essa saúde, essa robustez do recém-

nascido levaram a mãe a escondê-lo por três meses. Ela não obedeceu à ordem do 

faraó de jogá-lo no rio.  

Grenzer lembra que essa cena se inicia a partir do desespero da mãe de um 

menino hebreu e que o faraó havia determinado (Ex 1,22) que todo o seu povo deveria 

jogar os meninos no rio. Assim sendo, o poder opressor era exercido pelo faraó e seu 

povo.223 No entanto, a mãe agiu com criatividade e ternura, confeccionando um cesto 

de papiro, tomando todos os cuidados para que o cesto ficasse impermeável, colocou 

o bebê de três meses dentro do cesto, ou seja, com todo o carinho de uma mãe que 

deu à luz e protegeu o seu bebê. Em seguida, ela depôs o cesto na beira do rio junto 

aos juncos, ou seja, com a esperança de que a força das correntezas do rio não levasse 

brutalmente o cesto amparado pelos juncos (Ex 2,3-4). “Nota-se a delicadeza da mãe. 

Os verbos que descrevem sua ação contrastam com o verbo ‘jogar’ da ordem do rei 

 
219 Na cena do nascimento de Moisés o relato não informa os nomes dos seus pais, mas essa informação 

será dada mais adiante no livro do Êxodo 6,20: Amram é o pai e Jocabed é a mãe. 
220 Também mais adiante no livro do Êxodo 15,20 será revelado o nome da irmã de Moisés: Maria, 

segundo a Bíblia de Jerusalém, mas pode ser também Míriam, segundo os tradutores Storniolo e 

Bortolini do Dicionário bíblico hebraico-português. SCHÖKEL, L. A. Dicionário bíblico hebraico-

português, p. 763. 
221 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 70. 
222 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 71. 
223 GRENZER, M. O projeto do Êxodo, p. 28. 



86 
 

(Ex 1,22). (...) a mãe o deposita ‘entre os juncos, na margem do rio’”.224 Andiñach 

sugere que essa atitude da mãe pode ser um indício de que ela tinha a esperança de 

que o cesto com o bebê estando enroscado nos juncos na beira do rio acabasse sendo 

encontrado por alguém que salvasse o menino.225  

Toda a ação da mãe nessa cena é de proteção do bebê colocado no cesto e 

depositado no rio. Entram em cena também outras mulheres. O relato faz uma 

referência à irmã do menino que ficou responsável de acompanhar de longe o que 

aconteceria com ele (Ex 2,4). A filha do faraó desceu ao rio para tomar banho e suas 

criadas ficaram na beira do rio observando tudo (Ex 2,5), o que seria normal a fim de 

garantir a privacidade e a segurança da filha do faraó. Ela viu o cesto, mandou uma 

das criadas apanhá-lo e viu a criança chorando dentro dele. O relato diz que a filha do 

faraó ficou compadecida do menino que chorava e disse que era uma criança dos 

hebreus (Ex 2,6).  

A compaixão dela revela um contraste com a falta de compaixão de seu pai. A 

filha do faraó retira das águas um menino hebreu contrastando com a ordem do seu 

pai de que os meninos fossem jogados no rio.226 A narrativa anuncia que dentro do 

palácio havia alguém diferente do faraó opressor, pois sua filha era capaz de sentir 

compaixão por uma criança dos hebreus.227 

A irmã do menino que acompanhava de longe aproximou-se e interveio na cena 

e ofereceu ajuda para a princesa. Perguntou se a filha do faraó queria que ela 

chamasse uma mulher para que amamentasse o menino (Ex 2,7). A irmã agiu de modo 

a levar de volta o menino à sua mãe.  

Ficam claras as distinções sociais entre as duas mulheres que estão atuando na 

salvação do herói. A irmã do menino, hebreia, pergunta se a filha do faraó quer ajuda. 

A filha do faraó fala com o imperativo afirmativo “Vai”.228 Mas aqui não há um choque 

social, pelo contrário, há um encontro de mulheres que estão contribuindo para salvar 

o menino. São três mulheres: a mãe, a irmã do menino e a filha do faraó.  

 
224 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 71-72. 
225 ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 35. 
226 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 73. 
227 GRENZER, M. O projeto do Êxodo, p. 29. 
228 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 73. 



87 
 

A irmã levou a mãe do herói até a filha do faraó. A mãe recebeu uma ordem da 

filha do faraó: “Leva esta criança e cria-a e eu te darei a tua paga” (Ex 2,9). A salvação 

do herói envolve acontecimentos extraordinários, e um deles é uma contradição. A 

filha do faraó que ordena à mãe do herói que o crie, isto é, o amamente, é a mesma 

pessoa que oferece pagamento à mãe do menino. A contradição está em que a filha 

do faraó não teria que pagar a uma hebreia escravizada pelo seu pai. Mas, o relato 

quer enfatizar que a filha do faraó está decidida a salvar o menino e a ficar com ele, 

pois, primeiro ela tinha aceitado a oferta de ajuda da menina hebreia e agora diz em 

primeira pessoa: “eu te darei a tua paga”.229 Pagar pela amamentação significa que o 

menino não é da sua mãe, agora ele é da filha do faraó.230 

A mãe amamentou o herói e quando terminou a fase da amamentação ela levou-

o à filha do faraó que o adotou. Vogels explica com clareza: 

 

A princesa egípcia adota o futuro libertador dos israelitas. O menino 

hebreu não tem mais nada a temer e não há mais nenhum perigo. Ao 

contrário, ele foi aceito na casa da abundância e de luxo da filha do 

opressor. Como ela se considera mãe do menino, tem o direito de lhe 

pôr o nome e, então, “lhe deu o nome de Moisés”. É o único ator do 

relato cujo nome é mencionado. A princesa diz que escolheu esse 

nome porque “eu o tirei das águas”. O texto explica o nome Mosheh a 

partir do verbo mashah, que significa “tirar”. O nome é uma lembrança 

do passado, mas também um anúncio para o futuro: aquele que agora 

foi tirado das águas, mais tarde salvará seu povo das águas do mar (Is 

63,11).231 

 

O herói nasceu, passou por uma reviravolta logo após o seu nascimento, quase 

morreu, mas foi salvo e poderá crescer e desempenhar a sua missão. 

A narrativa do nascimento do herói bíblico Moisés pode ser comparada com 

narrativas de nascimento de outros heróis da Antiguidade, pois são encontradas 

analogias entre elas.232  Um exemplo é o da lenda de Sargão de Agadê, rei da 

Mesopotâmia no III milênio a.C., segundo a qual ele também foi colocado num cesto 

de junco no rio.233 Sargão foi um rei importante que fundou o império assírio entre os 

anos 2340 e 2284 a.C.  

 
229 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 74. 
230 GRENZER, M. O projeto do Êxodo, p. 30. 
231 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 74. 
232 ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 39. 
233 Bíblia de Jerusalém, p. 104, nota d. 



88 
 

De acordo com Estévez López, seriam três os interesses da narrativa do Êxodo 

ao contar elementos semelhantes com as narrativas extrabíblicas de salvamento de 

criança das águas: primeiro, ressaltar a importância do personagem Moisés e dar-lhe 

mais relevo; segundo, conectá-lo com o plano divino de libertação na história; e, 

terceiro, retirar Moisés da água seria uma prefiguração da libertação saindo do Egito 

pelo mar.234 

 

2.3 Moisés, o homem religioso  

 

Neste tópico pretende-se abordar o tema de Moisés apresentado nas narrativas 

do Êxodo como um homem que viveu a experiência religiosa assinalada como uma 

intimidade com Iahweh, o Deus do Êxodo. Segundo as narrativas, Moisés passa pelo 

processo de descoberta do divino, recebendo em um encontro numinoso um chamado 

para um projeto em nível social que se referia à libertação de um grupo de israelitas 

escravizados no Egito. As narrativas mostram a adesão de Moisés ao projeto de Iahweh 

e uma trajetória de ações e decisões a partir dos diálogos com o divino.  

Para tratar do tema de Moisés como homem religioso, tema que é interessante 

numa pesquisa em Ciência da Religião, Oliveira oferece um breve elenco de 

etimologias do termo religião esclarecendo que 

 

Cícero afirma que “religião” (religio) provém de relegere (ler de novo, 

observar algo atentamente, recordar as coisas de Deus). Para 

Lactâncio, apologista cristão do séc. IV, o vocábulo deriva de religare 

(tornar a atar ou a ligar-se com Deus). S. Agostinho prefere fazer 

derivar o termo de reeligere (eleger de novo a Deus). Qualquer destas 

possíveis etimologias (o mais normal é que provenha de religare) 

aponta para a religião como adesão ou união voluntária do homem a 

Deus ou à divindade, através de diversos ritos e cultos (...). 

Na religião estão presentes, para além do ritualismo simbólico e do 

sentido comunitário, dois elementos fundamentais: crença numa força 

sobrenatural e ordenação da vida em consonância com esta crença. 

Uns autores afirmam mais os aspectos teóricos e racionais, outros a 

prática, prevalecendo o sentimento e a experiência. Há um aspecto 

subjectivo e outro objectivo, um interior e outro exterior, um individual 

e outro social.235 

 
234 ESTÉVEZ LÓPEZ, E. La figura de Moisés en el Éxodo. In: GÓMEZ, J. L. B. (coord.). Reseña Bíblica: 

El Libro del Éxodo, p. 17. 
235 OLIVEIRA, J. H. B. Psicologia da religião, p. 14-15. 



89 
 

 

Jung apresenta sua compreensão do termo religião com a seguinte explicação: 

 

Religião é – como diz o vocábulo latino religere – uma acurada e 

conscienciosa observação daquilo que Rudolf Otto acertadamente 

chamou de “numinoso”, isto é, uma existência ou um efeito dinâmico 

não causados por um ato arbitrário. Pelo contrário, o efeito se apodera 

e domina o sujeito humano, mais sua vítima do que seu criador. 

Qualquer que seja a sua causa, o numinoso constitui uma condição do 

sujeito, e é independente de sua vontade. De qualquer modo, tal como 

o consensus gentium,236 a doutrina religiosa mostra-nos 

invariavelmente e em toda a parte que esta condição deve estar ligada 

a uma causa externa ao indivíduo. O numinoso pode ser a propriedade 

de um objeto visível, ou o influxo de uma presença invisível, que 

produzem uma modificação especial na consciência. Tal é, pelo 

menos, a regra universal.237 

 

Portela interpreta a explicação de Jung afirmando que aqui “a religião é 

ressaltada enquanto uma observação cuidadosa de fenômenos e forças sobrenaturais 

que transpassam o mundo objetivo”. O autor recorda também que Jung prefere o 

termo relegere ao termo religare.238 Sobre o uso do termo latino por Jung, Portela 

explica que 

 

Tanto nas obras completas quanto nas cartas parece haver um erro 

referente à grafia do termo relegere. Jung utiliza a palavra religere, que 

não existe no latim, para se referir ao mesmo sentido do termo relegere 

cunhado por Cícero na obra, De Natura Deorum (A Natureza de Deus). 

De toda forma, o conceito de religião usado por Jung se remete às 

raízes antigas do paganismo, no qual está vinculado à prática correta 

dos ritos, exigindo uma postura de escuta, observação e submissão 

por parte do ser humano ao desejo ou à vontade dos deuses.239 

 

Jung explica a sua concepção de religião deixando claro como é que ele encara 

a religião e diz: 

 

Encaro a religião como uma atitude do espírito humano, atitude que de 

acordo com o emprego originário do termo: “religio”, poderíamos 

qualificar a modo de uma consideração e observação cuidadosas de 

 
236 O significado de consensus gentium é “um acordo de nações”. Conforme Dicionário latim-

português, p. 91. 
237 JUNG, C. G. Psicologia e Religião, O.C. Vol. XI/1, par. 6 (p. 9). O itálico é do autor. 
238 PORTELA, B. O conceito religião no pensamento de Carl Gustav Jung. In: Psicologia MSN.com. 
239 PORTELA, B. O conceito religião no pensamento de Carl Gustav Jung. In: Psicologia MSN.com. 



90 
 

certos fatores dinâmicos concebidos como “potências”: espíritos, 

demônios, deuses, leis, idéias, ideais, ou qualquer outra denominação 

dada pelo homem a tais fatores; dentro de seu mundo próprio a 

experiência ter-lhe-ia mostrado suficientemente poderosos, perigosos 

ou mesmo úteis, para merecerem respeitosa consideração, ou 

suficientemente grandes, belos e racionais, para serem piedosamente 

adorados e amados.240 

 

Em Moisés como homem religioso, o primeiro elemento que se apresenta é o 

fato de que sua vida está ligada ao destino do povo de Israel.241 Pois a vida do herói do 

Êxodo foi retratada de forma que concretizou um projeto que atendia ao chamado do 

Deus Iahweh e que durou toda a trajetória da sua vida, como se lê no Êxodo. Moisés é 

um homem profundamente religioso, pois tem um relegere quanto ao divino, uma vez 

que suas atitudes são registradas na narrativa do Êxodo como daquele que está atento 

a tudo o que o divino lhe comunica ou a tudo o que o divino faz para si e para o povo 

de Israel conduzido por ele. 

Adentrar o tema de Moisés como homem religioso leva a recordar as atuais 

discussões nos estudos de psicologia da religião que se encaminham para uma nova 

tendência que seria a de estudos de psicologia da espiritualidade. Tendência, segundo 

a análise de Paiva, que leva em conta praticamente uma oposição entre espiritualidade 

e religião.242 A religião seria mais concernente à estrutura de ritos, ao ideológico e à 

institucionalização da experiência do ser humano com Deus ou Deuses, e a 

espiritualidade mais referente à experiência de dimensões espirituais no aspecto 

pessoal, afetivo, experiencial e contemplativo. A religião seria inibidora da 

potencialidade humana enquanto a espiritualidade seria a busca de sentido, de 

unidade, de transcendência.243  

Nos últimos anos há uma tendência a distinguir-se a espiritualidade da 

religiosidade244 chamada clássica que comporta ritual, comunidade e normas 

 
240 JUNG, C. G. Psicologia e Religião, O.C. Vol. XI/1, par. 8 (p. 10). O itálico é do autor. A grafia “idéias” 

segue a edição da obra anterior ao Acordo Ortográfico da Língua Portuguesa de 2009. 
241 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 87. 
242 PAIVA, G. J. Psicologia da religião, psicologia da espiritualidade: oscilações conceituais de uma (?) 

disciplina. In: AMATUZZI, M. M. (org.). Psicologia e espiritualidade, p. 33. 
243 PAIVA, G. J. Psicologia da religião, psicologia da espiritualidade: oscilações conceituais de uma (?) 

disciplina, p. 35. 
244 Aqui Paiva deixa transparecer que religião e religiosidade sejam termos sinônimos; já Oliveira 

estabelece a diferença: “A religião distingue-se propriamente da religiosidade. A religião é um conjunto 

de doutrinas e práticas visando pôr o homem em contacto com o divino ou sobrenatural (...). A 



91 
 

comportamentais, conjuntos doutrinais e aspectos emocionais.245 A espiritualidade 

passa ser uma autonomia da pessoa em relação à tradição e à religião como 

instituição; seria a busca de sentido que a pessoa faz; também uma espécie de 

universalidade entre os seres que se conectam e têm uma dependência de um 

princípio transcendente ao indivíduo e ao mundo.246 

Dito isso pode-se compreender a afirmação de Teixeira sobre Moisés e sua 

experiência de homem espiritual; Teixeira não fala de religião, mas de espiritualidade. 

Espiritualidade conceituada como uma espiritualidade libertadora. Ou seja, uma 

espiritualidade que se aprofunda a partir da conversão do coração, quer dizer, da 

“conversão da pessoa ao que há de mais íntimo nela”.247  

Na experiência espiritual em que ocorre essa conversão do coração dá-se 

“justamente o processo de reorientação da vida e descentramento do sujeito, de sua 

unificação e purificação para experimentar a união com Deus ou o Mistério sem 

nome”.248 Mas essa conversão do coração não é, tão somente, uma experiência que 

se reduz ao interior da pessoa. Do interior para as atitudes externas é provocada “uma 

mudança de conduta na vida que envolve toda a pessoa. A autêntica experiência 

mística jamais é fuga do mundo ou desprezo das realidades criadas, mas é fonte de 

fecundidade moral”.249 

Teixeira afirma que o Moisés do Êxodo experimentou uma espiritualidade 

libertadora, após experienciar a presença do mistério na sarça ardente, que lhe exigiu 

tocar o solo sem o aparato das sandálias nos pés e fazer contato com o sagrado da 

terra diante da sarça, que não se consumia enquanto ardia no fogo, e da voz que o 

chamava pelo nome (Ex 3,2-6). Nessa experiência com o mistério, Moisés “é 

imediatamente provocado ao exercício do amor, a ouvir o clamor do seu povo 

 
religiosidade é a tendência para os sentimentos religiosos ou abertura ao sobrenatural, mas de forma 

difusa e descomprometida.” OLIVEIRA, J. H. B. Psicologia da religião, p. 15, o itálico é do autor. 
245 PAIVA, G. J. Psicologia da religião, psicologia da espiritualidade: oscilações conceituais de uma (?) 

disciplina, p. 37. 
246 PAIVA, G. J. Psicologia da religião, psicologia da espiritualidade: oscilações conceituais de uma (?) 

disciplina, p. 38. 
247 TEIXEIRA, F. O potencial libertador da espiritualidade e da experiência religiosa. In: AMATUZZI, M. 

M. (org.). Psicologia e espiritualidade, p. 25. 
248 TEIXEIRA, F. O potencial libertador da espiritualidade e da experiência religiosa, p. 26. 
249 TEIXEIRA, F. O potencial libertador da espiritualidade e da experiência religiosa, p. 26. 



92 
 

esmagado pela opressão do faraó no Egito, a acordar o Deus esquecido em seu 

coração e sair em busca da libertação de seus irmãos oprimidos (Ex 3,5.7-8)”.250  

Voltando ao termo religião, Teixeira não expressa contraposição com a 

espiritualidade. Pelo contrário, conclui que as diversas religiões vivem de forma 

diversificada a espiritualidade como um fabuloso convite do mistério – que se encontra 

em toda parte onde há seres humanos – a revelar que os corações humanos são 

capazes de viver a alegria, de promover o cuidado dos seres e de estimular a 

solidariedade.251 

A partir destas informações podem-se elencar alguns elementos que 

caracterizam Moisés como o homem religioso em trechos do relato do Êxodo. 

Ao mesmo tempo em que Moisés assume um compromisso com o divino, a 

partir do encontro numinoso diante da sarça ardente, e, a partir dessa experiência 

profunda, atua como homem religioso, será a partir da experiência que ele e os 

hebreus farão de Deus na libertação da escravidão do Egito que esse povo israelita 

formará a sua concepção do Deus do Êxodo que se lhes apresenta, na narrativa em 

Ex 3,13-15, com o nome de Iahweh.252 

A experiência do encontro de Moisés com o divino mostra-se no relato do Êxodo 

como transformadora da personalidade do protagonista. O relato (Ex 3,1-6) fala de 

símbolos importantes para a compreensão do mistério e da transformação do 

personagem. Vogels expressa essa transformação dizendo que “de herói popular ele 

se tornará, mediante esse chamado, um homem de Deus”.253 Tal transformação se 

inicia com o trabalho cotidiano de pastor de ovelhas e anuncia que ele se aproxima de 

um lugar considerado lugar de Deus, o monte Horeb. A seguir o relato deixa claro que 

a presença divina se concretiza na forma da aparição de um Anjo de Iahweh, símbolo 

da presença visível do divino na história narrada.254 Um elemento natural, a sarça, 

passa por uma situação estranha para a natureza, pois queima-se no fogo, mas não se 

consome. Seria o fogo um símbolo da manifestação do divino, pois o “fogo que não 

necessita de lenha ilustra a presença imaterial de Deus”,255 e a sarça flamejante sem 

 
250 TEIXEIRA, F. O potencial libertador da espiritualidade e da experiência religiosa, p. 28. 
251 TEIXEIRA, F. O potencial libertador da espiritualidade e da experiência religiosa, p. 30. 
252  ROWLEY, H. H. A Fé em Israel, p. 79. 
253 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 91. 
254 ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 53. 
255 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 92. 



93 
 

se consumir seria o símbolo de que a missão que Moisés vai receber de libertar Israel 

da escravidão tem um sinal sagrado, pois, assim como a sarça não se consome, os 

israelitas não são destruídos pela opressão, apesar de violenta.256  

O sentido do homem religioso que se pode perceber na personalidade de 

Moisés, e do qual já se disse que está caracterizado como uma expressão da ação 

libertadora da escravidão, será expresso no relato bíblico do chamamento do divino 

ao homem Moisés para a missão libertadora.  

Experimentado o encontro com o divino na cena da sarça ardente e na audição 

de uma voz que chamou Moisés pelo nome, o próximo ato (Ex 3,7-12) da cena narrada 

será o da apresentação do motivo do chamamento que virá na sequência. Moisés que 

tinha visto a presença do Anjo de Iahweh na forma simbólica do fogo e da sarça, tem 

a experiência de ouvir a voz divina. Essa voz apresenta-lhe o porquê do processo 

libertador que lhe será solicitado como missão. O herói escuta da voz, que lhe fala da 

sarça, que o divino vira a situação de miséria e opressão dos hebreus no Egito, tal 

como Moisés viu a sarça; o divino ouvira o grito dos hebreus escravizados, agora 

Moisés ouviu o chamamento de Iahweh;257 o divino conheceu as angústias do povo 

sofrido, agora será Moisés a conhecer a proposta de Iahweh. 

O Deus do Êxodo argumenta ao herói com uma afirmação afetuosa chamando 

os hebreus escravizados no Egito de “meu povo” e insiste que, tendo visto e ouvido o 

sofrimento deles, tal sofrimento “chegou até” Iahweh (Ex 3,7.9). A maneira como se 

expressa Iahweh parece conter sentimentos pelos hebreus escravizados. Parece que 

Iahweh expressou que foi tocado, atingido pelos gritos daqueles que estavam 

escravizados. Vogels diz que a narrativa não está falando de um conhecer especulativo 

da parte de Iahweh, mas que “Deus sente dentro de si mesmo tais sofrimentos”.258 

Ex 3,8 narra qual foi a decisão de Iahweh diante do exposto: libertar o povo da 

escravidão e fazê-lo subir da terra da escravidão para uma terra de liberdade. E esse 

projeto será inculcado pela narrativa no coração do herói, o que fica claro em Ex 3,10 

ao narrar que o divino, que se manifestou numa sarça ardente que emite uma voz, que 

 
256 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 92. 
257 Para Vogels, nessa cena da narrativa, Moisés faz a experiência da visão do divino que se transforma 

na experiência da audição. VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 92 
258 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 95. 



94 
 

ouve e que vê o sofrimento, estabelece que o herói vá até “as barbas” do faraó para 

fazer os israelitas saírem do Egito.259  

Na narração da sua manifestação a Moisés, Iahweh se apresenta fazendo 

referência a um histórico da tradição bíblica que faz parte do primeiro livro do 

Pentateuco, o Gênesis. A referência é a característica de Iahweh como o Deus de 

Abraão, o Deus de Isaac e o Deus de Jacó. Mas, antes dessas três nomeações de 

Deus, ele se apresentou a Moisés afirmando que “Eu sou o Deus de teus pais” (Ex 

3,6). Quer dizer que o Deus dos Patriarcas da tradição bíblica é também o Deus da 

família de Moisés, dos pais do herói do Êxodo.260 No nascimento de Moisés há a 

informação de que sua mãe hebreia era da descendência de Levi. Mais adiante, em 

Ex 6,14-26, a narrativa apresentará aos leitores uma sequência da árvore genealógica 

de Moisés e seu irmão Aarão e informará que também o pai deles era descendente da 

tribo sacerdotal de Levi.  

Assim, Moisés, que se tornará um homem religioso, tem já uma origem religiosa, 

pois seus pais provinham de uma família sacerdotal dos hebreus. Porém, Moisés não 

foi criado com seus pais, e sim com sua mãe adotiva, a filha do faraó. Ele não teria 

ouvido falar do Deus dos seus pais, a não ser quando saiu para ver os seus irmãos 

hebreus (Ex 2,11) ou na convivência com o sacerdote Jetro (Ex 2,21);261 daí o relato 

mostrar que ele precisava dessa experiência numinosa para conhecer Iahweh.  

A narrativa deixa clara a missão do herói: ser o encarregado de promover a 

libertação dos hebreus da escravidão do Egito a partir de um encontro numinoso com 

o Deus Iahweh, o Deus libertador. Moisés se tornará a partir desse encontro um 

homem religioso em prol de um projeto que modificará a realidade dos seus 

conterrâneos oprimidos no Egito.  

Sanford tem claro o significado dessa transformação ocorrida em Moisés: 

 

Ninguém hoje conheceu jamais uma sarça que arde, mas não é 

consumida pelo fogo, nem ouviu uma Voz chamando de dentro das 

chamas. No entanto, sabemos que existe um tipo de experiência 

interior que tem esta espécie de luminosidade e força fascinante e que 

 
259 Independentemente da estrutura física da face do personagem faraó, usamos a linguagem coloquial 

“nas barbas de” com o sentido contemporâneo de: “na presença de”. Conforme o verbete “Barbas” In: 

Dicionário Priberam da língua portuguesa [em linha], 2008-2021. 
260 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 93. 
261 BRÄUMER, H. Êxodo, p. 67. 



95 
 

existe uma experiência que consiste em ser chamado a partir do 

interior para uma missão especial na vida.262 

 

É notável que, antes de aceitar a missão que Iahweh lhe atribui, Moisés 

apresenta uma objeção. Essa atitude de Moisés se repetirá na narrativa algumas vezes 

antes de tomar a decisão final de aceitar a missão. Mas, no primeiro momento, ao invés 

de responder a Iahweh, Moisés perguntou algo que parecia demonstrar uma 

incapacidade, ou um medo diante do faraó. Sua pergunta foi: “Quem sou eu para ir ao 

Faraó...?”263 O medo seria compreensível uma vez que Moisés fugira do Egito na 

juventude264 por causa da ameaça de morte do faraó, após Moisés atingir mortalmente 

um egípcio e o enterrar na areia (conforme Ex 2,12).265 

O que corrobora o papel do homem religioso é a afirmação da narrativa de que 

a missão de Moisés seria acompanhada da presença do divino e, inclusive, é-lhe dada 

a promessa de um sinal dessa presença: “quando fizeres o povo sair do Egito, vós 

servireis a Deus nesta montanha” (Ex 3,12). É ao homem religioso que é compreensível 

a afirmação da companhia do divino e da simbolização dessa companhia em um gesto 

ritualístico de culto a esse Deus na montanha. A montanha que já fora anunciada no 

relato como montanha de Deus. Então, fica perceptível que se trata de um personagem 

que tem a sensibilidade para com os atributos da religião, pois, a sua missão é-lhe 

conferida pelo personagem divino que lhe propõe garantir como símbolo da 

companhia divina a realização do serviço na montanha, isto é, do ritual litúrgico, 

elemento integrante de uma religião.  

O relato mostra que Moisés foi chamado para a missão, mas o sinal da presença 

divina será realizado com a comunidade dos hebreus, pois o verbo para a prestação 

do ritual litúrgico está no plural: “vós servireis”. O homem religioso conduzirá a 

comunidade para a celebração litúrgica de servir a Iahweh. Esse sinal exprime a 

 
262 SANFORD, J. A. O homem que lutou com Deus: luz a partir do Antigo Testamento sobre a Psicologia 

da Individuação, p. 135.  
263 Para Andiñach a pergunta de Moisés deveria ser entendida como “Com que autoridade irei ao 

faraó...?” E seria uma pergunta sincera diante de um Deus que Moisés acabava de conhecer e que lhe 

estava dando uma missão. ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 62. 
264 Costuma-se dizer que Moisés fugiu do Egito na sua juventude, pois o texto de Ex 2,11 apenas diz 

que “Moisés, já crescido...”. Porém, na segunda parte da Bíblia cristã, no Livro dos Atos dos Apóstolos 

7,22 diz-se que Moisés completara quarenta anos quando saiu para ver seus irmãos. Ver Bíblia de 

Jerusalém, p. 1.912. 
265 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 96. 



96 
 

transformação pela qual os israelitas passarão. Eles deverão sair da terra da 

escravidão e, reunidos, servirão o seu Deus na montanha. O sinal é a transformação 

da servidão opressora no Egito em serviço livre em outro território distinto da terra da 

escravidão: a montanha de Deus. Por isso, Vogels sintetiza: “O livro do Êxodo consiste 

na transição da servidão para o serviço”.266  

Navarro Puerto diz que se trata de diferentes acepções do verbo “servir” no 

livro do Êxodo que indicam a mudança do “amo” e da forma de servir. Isso gerará uma 

mudança na vida social, implicará mudanças políticas, organização do exercício do 

poder e das relações, interferirá na cultura, na organização social e nas 

responsabilidades dentro do povo. Segundo a narrativa, o projeto do Deus do Êxodo, 

que inclui Moisés como protagonista, “conduz seu povo para a liberdade, e esta 

liberdade vai gerar um tipo concreto de sociedade e uma organização política 

particular”.267 

A nova sociedade, que deverá surgir entre os israelitas, será marcada pela 

presença de “uma religião que liberta”, conforme o conceito de Bohn Gass, pois, 

segundo o relato do Êxodo, o povo hebreu fez “a experiência com uma divindade que 

está a seu lado para libertá-lo, um Deus que estimula os pobres a se libertarem da 

casa da escravidão (Ex 3)”.268 

Iahwismo é a religião estabelecida por Moisés a partir do culto de Iahweh, mas 

não tanto por causa da etimologia, e sim por causa da experiência que os israelitas 

fazem do Deus Iahweh no processo da libertação da escravidão do Egito. Daí o 

Iahwismo é constituído como a religião do povo de Israel.269 Moisés é considerado, 

portanto, o fundador da religião de Israel.270 

A narrativa de Ex 3 avança e é de se notar que repete em Ex 3,16-17 o conteúdo 

na boca de Iahweh, que já fora dito em Ex 3,7-10, sobre o que Iahweh viu do sofrimento 

dos israelitas e o que quer.271 Mas, um detalhe é a novidade: Moisés deverá dizer aos 

 
266 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 97. 
267 NAVARRO PUERTO, M. Êxodo, p. 45. 
268 BOHN GASS, I. Êxodo de Israel. In: NEUENFELDT, E. G., OROFINO, F., BOHN GASS, I., WEILER, L. 

Êxodo: um caminho em busca de liberdade, p. 23-24. 
269 ROWLEY, H. H. A Fé em Israel, p. 78. 
270 GARCÍA LÓPEZ, F. El Moisés histórico y el Moisés de la fe. In: Salmanticensis, p. 7. 
271 Andiñach argumenta que Ex 3,16-22 faz uma ampliação do conteúdo de Ex 3,7-10 e argumenta que 

a intenção da narrativa é mostrar que há uma estratégia de ação para que Moisés possa começar a pôr 

em prática o projeto de libertação. ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 70. 



97 
 

anciãos de Israel que Iahweh apareceu para ele. Ou seja, deverá relatar sua 

experiência com o divino para que convença os anciãos sobre o projeto de libertação 

como um projeto embasado em uma experiência numinosa. Com isso, fortalece-se a 

visão de que o líder da libertação é um homem religioso, que faz a experiência do 

religare com o divino, ou seja, ele se liga ao Deus do Êxodo, adere às propostas e 

observações divinas. Ele faz também a experiência do relegere ao divino, ou seja, 

observa tudo o que o Deus Iahweh lhe diz, pois a experiência numinosa causou-lhe 

um efeito interior que o leva a acolher todas as informações que a mensagem divina 

faz chegar até ele. A partir da sua experiência religiosa, Moisés toma uma importante 

iniciativa que interferirá na vida de um grupo de pessoas.272   

Na sequência (em Ex 3,18) Moisés, já com o suposto apoio dos anciãos dos 

israelitas, deverá convencer o faraó de que Iahweh já não vem só até Moisés, mas até 

o povo todo e, portanto, deverá insistir com o faraó que esse povo todo deverá liberado 

para servir a Iahweh, agora com o ritual do sacrifício no deserto, ou seja, fora da terra 

da escravidão. Esse gesto será fundamental para que a comunidade dos israelitas vá 

assimilando o processo de religare com Iahweh, uma vez que ela será incluída na 

proposta de serviço de adoração a Deus por meio dos sacrifícios que deverão ser 

oferecidos.273 

 
272 Como foi dito, para Jung religião deriva do termo latino relegere no sentido de que religião é “uma 

cuidadosa observação e consideração (de religere) dos numina divinos”. JUNG, C. G. Psicologia e 

religião oriental. O.C. Vol. XI/5, par. 982 (p. 118). O próprio Jung explica que para ele trata-se da 

etimologia clássica do termo e em seguida esclarece que “os Santos Padres foram os primeiros a 

derivar ‘religio’ de ‘religare’ (tornar a ligar). JUNG, C. G. Psicologia e religião oriental. O.C. Vol. XI/5, 

p. 118, nota 9. Por isso a pesquisa aqui incorpora a compreensão do Moisés homem religioso também 

como expressão de religare, uma vez que tal compreensão está presente na tradição cristã. Entretanto, 

quanto à psicologia junguiana, Portela observa que uma vez que Jung utiliza o termo relegere acaba 

havendo confusão por causa da ideia do religar que pode caracterizar o processo de individuação. 

Portela explica: “a individuação descreve um processo de desenvolvimento psicológico que possui 

como paradigma, a necessidade do complexo do eu em restabelecer a conexão com a totalidade 

psíquica, o si-mesmo como arquétipo da totalidade. A descrição desse processo quando vista por seu 

contorno simbólico, ou seja, o si-mesmo como a imagem de Deus, pode passar a ideia de um religar os 

laços entre o homem e Deus. Uma religare entre o eu (ego) e o si-mesmo. Entretanto, essa noção 

da individuação não pode ser confundida com a perspectiva e o conceito utilizado por Jung para a 

religião.” PORTELA, B. O conceito religião no pensamento de Carl Gustav Jung. In: Psicologia 

MSN.com. 
273 Conforme Andiñach é difícil saber que tipo de adoração estava sendo proposto em Ex 3. Ele analisa 

também que enquanto Ex 3,18 fala de uma caminhada de três dias para o deserto para a oferta do 

sacrifício, depois que o povo saiu do Egito em Ex 14, demorou três meses para chegar ao deserto do 

Sinai em Ex 19, mas o povo ali não ofereceu sacrifícios. ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 70. Mas, 

muito importante é a mensagem que a narrativa está trazendo de que o Iahwismo está sendo fomentado 

e Moisés é o protagonista disso perante Israel. 



98 
 

A ação de Moisés como homem religioso vai se aprofundando ao longo da 

narrativa do Êxodo e sua ação era determinante para que os israelitas passassem a 

cultuar Iahweh.274 Isso porque Moisés vai dizendo ao povo o projeto de Iahweh, 

conforme se pode ler no relato de Ex 4,27-31 em que ele, tendo saído de Madiã em 

direção ao Egito, encontra seu irmão, Aarão, e têm a primeira conversa sobre o projeto 

de libertação. E a narrativa enfatiza que Moisés informa a Aarão tudo o que Iahweh lhe 

tinha falado e que era um enviado de Iahweh para tal projeto (Ex 4,28). Agora o homem 

religioso está ajudando o seu irmão a fazer o processo de relegere, isto é, de observar 

atentamente a mensagem do Deus Iahweh como um projeto para um povo. É uma 

atenção cuidadosa de Aarão ao conteúdo que Moisés apresenta-lhe como recebido 

no encontro numinoso com Iahweh. 

Os dois irmãos promovem a primeira reunião com os líderes dos israelitas em 

terra egípcia na qual compartilham o projeto com eles. Mas, além de compartilhar o 

projeto, Aarão, que estava incumbido de falar no lugar de Moisés, pois este alegara 

dificuldade de falar, realizou também sinais diante do povo. Na conversa entre Moisés 

e Iahweh, em Madiã, a narrativa já havia informado os sinais de que Moisés seria 

portador.  

O primeiro sinal era a transformação da sua vara de pastor em serpente (Ex 

4,3). Na demonstração que ocorrera desse sinal no encontro, ainda em Madiã, entre 

Moisés e Iahweh, quando a vara se transformou numa serpente Moisés fugiu dela, 

afinal a mordida de uma serpente poderia ser fatal. Porém, imediatamente, o texto diz 

que Iahweh ordena a Moisés pegar a serpente pela cauda e que este, que tinha corrido 

da serpente, obedece à ordem divina, e a serpente se converte em vara. Aqui o relato 

pretende mostrar o homem religioso que se conecta ao divino pela dimensão da fé, 

pois pegar uma serpente pela cauda “não é certamente recomendado, pois isso deixa 

Moisés completamente vulnerável a sua picada. Assim Moisés mostra sua fé em 

Deus.”275 O segundo sinal era a transformação da sua mão saudável em mão leprosa, 

colocando a mão no peito, e, depois, sendo restabelecida a saúde da mão, colocando-

 
274 ROWLEY, H. H. A Fé em Israel, p. 80. 
275 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 105. 



99 
 

a novamente no peito (Ex 4,6-7). Esses dois sinais foram realizados no tête-à-tête de 

Moisés com Iahweh.276 

Para o caso de o povo não acreditar em Moisés, foi proposto um terceiro sinal, 

que envolveria o ambiente natural do Egito, pois, se Moisés derramasse um pouco de 

água do Rio em terra seca, a água se transformaria em sangue (Ex 4,9). Mas, se esse 

sinal fosse realizado, somente o seria no Egito, onde estava o Rio. 

Andiñach oferece a seguinte leitura desses sinais: 

 

Os três sinais colocam em movimento forças vinculadas à vida e à 

morte. A serpente, a lepra e o sangue eram considerados, cada qual 

por motivos diferentes, realidades conectadas com a divindade e, 

portanto, com poderes sobre a vida. Através desses elementos, Moisés 

é apresentado como uma pessoa a quem Deus concedeu capacidades 

excepcionais.277 

 

Bräumer oferece uma leitura significativa sobre o primeiro sinal: 

 

Este primeiro sinal miraculoso para o qual Deus habilita Moisés tem 

significado simbólico que transcende o milagre. No Egito, a serpente 

era símbolo de poder real e divino. Compunha o diadema que os faraós 

ostentavam. Moisés transforma a serpente, o sinal identificador dos 

faraós, o açoite dos israelitas, em uma vara, ou seja, Deus transforma 

o faraó em servo seu e Moisés em seu dominador. Moisés está sendo 

chamado a subjugar o faraó.278 

 

A narrativa do encontro de Moisés, Aarão e os israelitas conta que o povo 

acreditou no relato de que Iahweh tinha visitado os israelitas e visto sua miséria e, 

então, o povo acolheu Moisés, Aarão e o projeto, e essa acolhida se expressou em 

dois gestos: ajoelhando-se e prostrando-se (Ex 4,31). Essa “resposta do povo ao 

anúncio de Moisés representa um grande apoio à sua missão, talvez maior do que ele 

esperava”.279 

Para Rowley os israelitas acreditaram que Iahweh os tinha escolhido para ser 

seu povo; essa crença e a libertação da escravidão foram os fatores que levaram o 

povo a jurar fidelidade a Iahweh.280 Fundamental para a compreensão da eleição do 

 
276 Tête-à-tête: conversa privada. BORBA, F. S. (Org.), Dicionário UNESP do português 

contemporâneo, p. 1.354. 
277 ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 77. 
278 BRÄUMER, H. Êxodo, p. 79-80. 
279 ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 91. 
280 ROWLEY, H. H. A Fé em Israel, p. 80. 



100 
 

povo por Iahweh foi o fato de que essa eleição aconteceu por meio de Moisés. Pois 

“foi mediante o trabalho de Moisés que a escolha que Deus fez de Israel se renovou e 

foi confirmada, e mediante a libertação do Êxodo que a sua reivindicação sobre ele foi 

estabelecida”.281 

 

2.4 Moisés, o líder de um povo em um processo de libertação da escravidão 

 

Neste tópico pretende-se abordar a característica de Moisés como líder que, 

segundo o Êxodo, conduz um grupo de hebreus escravizados no Egito rumo à terra 

da liberdade. 

A liderança de Moisés é fundamental para que o processo de libertação seja 

bem sucedido, pois, segundo o relato, o Deus do Êxodo se mostra contando com o 

líder para que enfrente a autoridade do opressor do Egito e ajude um povo a se 

conscientizar de um processo libertador; esse líder conduzirá o povo escravizado a 

passar para a caminhada em busca da terra da liberdade. 

O relato do Êxodo começou com a narrativa da escravidão dos hebreus no 

Egito. Os dois primeiros capítulos contaram como a escravidão surgiu, como se tornou 

cada vez mais opressiva e como os hebreus lutavam para sobreviver dentro daquela 

situação de opressão. Porém, nos três últimos versículos do segundo capítulo (Ex 2,23-

25) há uma mudança na narração que passa a orientar como os hebreus deverão 

mudar a atitude diante do sofrimento vivido sob o faraó.282  

Uma vez que se trata da história bíblica dos israelitas a narrativa vai mostrar a 

partir de Ex 2,23-25 que o Deus do Êxodo, que era temido pelas parteiras, que 

salvavam a vida dos meninos hebreus recém-nascidos, entrará na história e será 

concebido a partir daqui como o Deus que ouve os gemidos dos hebreus que gritavam 

do fundo da escravidão.283 Assim, o relato do Êxodo abre o tema do projeto de 

libertação como um projeto sagrado, isto é, atribuído ao divino na forma de um clamor 

que chega ao Deus do Êxodo, e enfatiza que esse Deus não legitima a escravidão. É 

 
281 ROWLEY, H. H. A Fé em Israel, p. 81. 
282 PIXLEY, G. V. Êxodo, p. 31. 
283 Grenzer diz “que de forma correspondente à manifestação de dor por parte dos israelitas, Deus 

começa a ganhar presença direta na narrativa”. GRENZER, M. O grito dos oprimidos (Êxodo 2,23-25). 

In: Revista de Teologia e Ciências da Religião, p. 322, o itálico é do autor. 



101 
 

sagrado porque associa o tema da sensibilidade do divino com a mais profunda dor 

do ser humano que é expressa no relato pelo símbolo do gemido diante da opressão. 

Um gemido que é, no fundo, “uma fagulha de força que ainda resta para o oprimido”.284 

A narrativa conclui essa perícope final do segundo capítulo dizendo que o Deus, 

que vê os israelitas subordinados a uma escravidão pesada que os faz gemer e gritar, 

dá-se a conhecer. Pixley tem preferência pela tradução: “e Deus conheceu” – que 

também é uma segunda possibilidade apresentada na Bíblia de Jerusalém285 – e ainda 

pela tradução: “tomou consciência”, e explica que os sentidos de “tomar consciência”, 

“dar-se por enteirado”, ou “sentir compaixão” querem expressar que “Deus aparece 

aqui como parte interessada em reorientar a situação intolerável dos escravos”.286  

A obra de Binz, traduzida em espanhol, utiliza o texto da Biblia Latinoamericana 

de Ex 2,25: “Y miró Dios con bondad a los hijos de Israel, y los atendió.”287 Para Binz a 

compaixão de Iahweh é o que o leva a olhar para o povo escravizado no Egito, e por 

esse olhar compassivo Iahweh “los atendió”, isto é, atendeu-os, acolheu-os 

favoravelmente, deu-lhes atenção.288 Assim, a narrativa está enfatizando que dar 

atenção aos que estavam sob a escravidão significa tomar uma atitude em prol da sua 

libertação. Por isso, Binz diz que tinha chegado o momento de fazer alguma coisa pelo 

povo oprimido, e entende que a narrativa faz a conexão dessa compaixão e atenção 

divinas com a narrativa em Ex 3 do chamamento de Moisés.289 Dito isso, pode-se 

retomar a tradução “Deus se fez conhecer ...” e completar o versículo dizendo que ele 

se dá a conhecer como um Deus libertador.  

Esses versículos (Ex 2,23-25) abrem a temática do “processo de o povo 

oprimido recuperar a sua liberdade”.290 Nesse ponto do relato parece que está sendo 

construída uma ponte entre a história de Moisés como o herói que nasceu, fugiu e se 

refugiou em Madiã, e de Moisés como líder que tem um chamamento para uma missão. 

 
284 ROSSI, L. A. S. Êxodo, p. 35. 
285 Conforme Bíblia de Jerusalém, p. 105, nota g. 
286 PIXLEY, G. V. Êxodo, p. 32. A grafia “enteirado” em vez da correta “inteirado” é que aparece na obra 

em português. 
287 Biblia latinoamericana. Ramón Ricciardi, Bernardo Hurault, 1972, y Sociedad Bíblica Católica 

Internacional, Madrid, apud BINZ, S. J. El Dios de la libertad y de la vida: un comentario sobre el 

libro del Éxodo, p. 18. 
288 Traduzido conforme D’ALBUQUERQUE, A. T. Dicionário espanhol português, p. 156. 
289 BINZ, S. J. El Dios de la libertad y de la vida, p. 19. 
290 GRENZER, M. O grito dos oprimidos (Êxodo 2,23-25), p. 319. 



102 
 

A partir daí a narrativa quer mostrar que a liderança de Moisés é a liderança do herói, 

homem religioso, que acata uma missão libertadora do seu povo. 

Como já se disse, em Ex 3 a narrativa expõe o chamamento do líder para a 

missão libertadora a partir do encontro numinoso com o divino diante do simbolismo 

da sarça ardente que não se consome. O encontro foi caracterizado pela tomada de 

conhecimento de Moisés de um projeto que estava no bojo da sua consciência 

religiosa: ao adentrar a atmosfera do sagrado (o solo sagrado, a sarça ardente, a voz 

do Anjo de Iahweh), Moisés começou a se conscientizar de que a sua fé religiosa é 

impregnada de uma consciência e de uma necessidade de promover a libertação dos 

israelitas escravizados. Isso fica claro na definição da religião de Iahweh segundo Bohn 

Gass: 

 

Em Israel, a religião de YHWH é como fruto único, sem igual em toda 

redondeza. É uma religião que tem a luta por vida digna como a 

primeira de suas preocupações. É uma experiência incomparável e 

profundamente ecumênica, de respeito às diferentes tradições. Porém, 

é coesa no essencial. No culto oficial, YHWH, o Deus que é e age em 

favor da vida, passa a ser celebrado como a divindade que liberta e 

unifica. A fé nessa unicidade de YHWH traz em seu bojo o princípio 

ético de que, diante dele, todas as suas criaturas são livres e têm a 

mesma dignidade.291 

 

Ou seja, o religare em Moisés é um acontecimento interior com um divino 

libertador. Moisés é possuidor de uma consciência religiosa que estava interiorizada e 

que, no silêncio do deserto, ao conduzir as ovelhas, foi possível vir à tona. Ele precisa 

agir em prol desse projeto que está impregnado na sua alma religiosa. Por isso, a 

narrativa mostra Moisés adentrando o universo do sagrado que o impele a agir para 

começar a pôr em prática o projeto. 

Em Ex 3,10 lê-se o primeiro imperativo a Moisés para que vá ao soberano 

opressor para fazer sair da escravidão o povo, os israelitas. Moisés é impelido a 

começar a agir em prol da libertação do povo. No versículo anterior (3,9) a narrativa 

afirma que Iahweh disse que “Agora, o grito dos israelitas chegou até mim”. Dizer 

“agora” indica que não será amanhã, nem depois, será agora, ou seja, a narrativa está 

 
291 BOHN GASS, I. Êxodo de Israel. In: NEUENFELDT, E. G., OROFINO, F., BOHN GASS, I., WEILER, L. 

Êxodo, p. 26. 



103 
 

“sublinhando assim a urgência”292 de começar a realizar a libertação. Essa urgência 

pode-se perceber em Ex 3,8 em que a narrativa anuncia que o povo escravizado 

deverá ser liberto da mão dos egípcios e partir para uma terra boa e vasta que mana 

leite e mel. A urgência pode ser que os hebreus escravizados no Egito estavam 

impedidos do acesso aos frutos da terra. Não faltava alimento no Egito. O Rio Nilo 

favorece a agricultura e a pecuária, e os hebreus trabalhavam na produção. O acesso 

para eles é que era limitado.293 Por isso, a escravidão tinha de ser abolida e os hebreus 

tinham de partir para uma terra onde teriam acesso aos frutos da terra, daí a imagem 

do leite e do mel.294 

Depois de tomar conhecimento do nome e da personalidade do Deus Iahweh,295 

Moisés receberá em Ex 3,16 o segundo imperativo: que ele vá reunir as lideranças das 

tribos de Israel escravizadas no Egito. A narrativa apresentou o nome do Deus Iahweh 

não para convencer Moisés de quem era o Deus que o chamava, mas sim “convencê-

lo a assumir a responsabilidade que está à sua frente”.296 Com esse intuito, em Ex 3,18 

Moisés deverá liderar os anciãos e, juntos, ir até a presença do opressor para dar início 

à libertação.  

Os anciãos são os líderes que “formam um conselho e agem como 

representantes das tribos. Possuem autoridade nos diferentes campos da vida.”297 Por 

isso, é muito importante que Moisés compartilhe com os líderes o projeto de libertação. 

Ou seja, o líder foi convocado pela necessidade de libertação de um povo, que geme 

e grita, e agora vai convocar os líderes a um trabalho em conjunto na missão. 

Em Ex 4,12 Moisés recebe o terceiro imperativo para que vá, e novamente a 

narrativa traz a urgência, pois ele recebe a ordem “Vai, pois, agora”. A missão recebida 

é marcada pela força divina representada pela afirmação de que Deus se fará presente 

 
292 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 95. 
293 ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo, p. 59. 
294 Andiñach apresenta algumas tentativas da teologia de interpretação da expressão “terra que mana 

leite e mel” e, em seguida, a sua interpretação, com a qual concordamos: “Deve-se entender a referida 

terra como um lugar onde, com esforço e dedicação ao trabalho, se podem produzir os alimentos 

necessários para a vida. (...) Leite e mel são produtos do esforço humano e, como tais, evocam a 

vontade de Deus de que as pessoas se realizem num ambiente de trabalho e de interação sadia com a 

natureza.” ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo, p. 60-61. 
295 Andiñach interpreta a pergunta de Moisés sobre qual seria o nome do Deus que o estaria enviando 

para uma missão diante do faraó como se ele estivesse perguntando sobre a identidade do Deus que o 

envia. ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo, p. 63. 
296 ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo, p. 65. 
297 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 102. 



104 
 

na boca de Moisés e lhe indicará o que deverá falar ao faraó. Está clara a ênfase na 

necessidade da atuação do líder libertador assinalando que, se ele não tiver palavras, 

inclusive porque alegara em Ex 4,10 que não era um homem de falar,298 ele será 

auxiliado pela instrução divina que o ajudará a ter as palavras certas de que precisar 

para cumprir sua missão.  

A narrativa diz (Ex 4,13) que o Deus Iahweh fica irritado com o herói que está, 

ainda, opondo objeções ao chamado, dizendo a Iahweh para que envie o intermediário 

que quiser. Mas o herói é chamado para uma missão libertadora e a urgência de 

cumpri-la é gritante. Há um povo de israelitas escravizados gritando sob a opressão. 

No entanto, o líder tem também o direito de dialogar com Iahweh e manifestar suas 

preocupações e suas limitações diante da proposta. O relato mostra que há esse 

diálogo entre o que chama e o que é chamado.299 

A ênfase da narrativa ao “uso da palavra” implica a característica profética de 

Moisés.300 Característica essa que é aplicada a Aarão, seu irmão, em Ex 4,16 que 

afirma que Aarão é quem falará por Moisés as palavras que este receberá diretamente 

do Deus Iahweh, que lhe diz, em Ex 4,15: “Eu estarei em tua boca e na dele”. A 

narrativa está mostrando por meio desse diálogo que as palavras que inspiram o 

projeto de libertação dos hebreus escravizados são inspiradas na sua origem de forma 

sagrada, ou seja, elas partem de Deus para a boca do profeta Moisés, que as 

transmitirá a Aarão, que falará ao povo. Daí a interpretação de Vogels de que “Essa 

palavra não provém do homem, mas tem sua origem em Deus”.301 

Agora Moisés recebe de Iahweh a incumbência de ser um Deus para Aarão. 

Vogels esclarece o sentido dessa afirmação: “O texto fala por analogia. Moisés não 

 
298 Moisés alegara a Iahweh que sua boca e sua língua eram pesadas (Ex 4,10). De acordo com França, 

não cabia a Moisés colocar a objeção de que não sabia falar uma vez que ele teria sido educado no 

palácio egípcio e a tradição bíblica o considera um homem “poderoso em palavras e obras” (At 7,22). 

A objeção se explicaria pela relutância em enfrentar os grupos dos hebreus e dos egípcios. FRANÇA, 

R. O deus Moisés o profeta Arão (Ex 4,10-17). In: Reflexus, p. 291. Para Andiñach, a interpretação 

dessa alegação de Moisés estaria relacionada com a dificuldade de falar hebraico, uma vez que ele fora 

criado no palácio egípcio onde a língua daqueles que foram escravizados não era falada nem permitida. 

Talvez tivesse aprendido um pouco do hebraico e o falasse com acento egípcio, ou seja, falava hebraico 

“com o acento dos opressores; isso praticamente o torna incapaz, diante de seu povo, de ser líder num 

processo de libertação”. Daí a relutância que, no entanto, não foi aceita por Iahweh, pois Moisés é o 

líder. ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 81-82. 
299 ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 83. 
300 FRANÇA, R. O deus Moisés o profeta Arão (Ex 4,10-17), p. 293. 
301 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 107. 



105 
 

será o Deus de Aarão, mas exercerá a mesma função, em relação ao seu irmão, que 

Deus exerceu em relação ao profeta [Moisés]”.302 Então é dado o próximo imperativo 

a Moisés (Ex 4,17) de que tome a vara de pastor na mão, pois ela será um instrumento 

com que ele realizará sinais diante das pessoas para convencê-las de que o projeto 

libertador precisa ser iniciado. Vogels propõe uma interpretação para o símbolo da 

vara, da qual a narrativa faz uma insistência de que será utilizada para a promoção dos 

sinais: “Essa vara é mais do que um cajado de pastor ou de mago; é parecida com o 

cetro de um rei, o sinal de sua autoridade (Sl 110,2).”303 Ou seja, a narrativa insiste em 

que Moisés tem a autoridade para ser o líder libertador de Israel.  

Moisés tornara-se um migrante morando em Madiã, casou-se, formou uma 

família e passou a ter trabalho fixo de pastor do rebanho.304 Porém, para realizar a sua 

missão terá de retornar ao Egito onde fora criado na corte do faraó. O cumprimento 

da missão requer a volta ao Egito e a narrativa informa que lá não há mais perigo para 

Moisés, pois todos os que queriam a sua morte é que estavam mortos (Ex 4,19). 

Grenzer diz que essa é uma “circunstância favorável à volta de quem, como líder 

religiosamente motivado, podia colaborar com o projeto divino da libertação de quem, 

brutalmente, foi oprimido pelo faraó”.305  

Moisés aceita o projeto, o que fica claro quando pede ao sogro para que o deixe 

voltar ao Egito para ver seus irmãos. Seu sogro, o sacerdote madianita, Jetro, abençoa 

Moisés e sua família na sua partida para o Egito (Ex 4,18). 

A narrativa deixa claro que não será fácil realizar o projeto libertador, pois 

mesmo que tivesse morrido o faraó que implantara a escravidão, conforme o relato de 

Ex 2,23, a escravidão permaneceu e o faraó sucessor não aceitará perder a mão de 

obra dos hebreus escravizados. Essa dificuldade é apresentada na afirmação de que 

Iahweh iria endurecer o coração do faraó (Ex 4,21), que parece se referir a uma 

dimensão do mistério divino que controla o bem e o mal.306  

 
302 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 108. 
303 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 108. 
304 Ver a nossa leitura em SILVA, R. A. A. A migração e a acolhida de Moisés em Madiã. In: SKODA, A., 

PARISI, P., COUTINHO, S. R., SANCHEZ, W. L. Acolher, proteger, promover, integrar: desafios da 

migração às religiões na América Latina, p. 185-196. 
305 GRENZER, M. O grito dos oprimidos (Êxodo 2,23-25), p. 324, o itálico é do autor. 
306 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 111. 



106 
 

Mas, em seguida, (Ex 4,31) há a adesão dos anciãos e do povo depois que veem 

os sinais dos quais Iahweh tinha falado a Moisés e de que este os realizaria. Por meio 

do anúncio de que o povo aderiu ao projeto, após a realização desses sinais e após 

ouvir o profeta, o relato está confirmando que a mensagem de Moisés é verdadeira e 

que ele é o enviado por Deus para uma grande missão.307 

Moisés – o líder da libertação, escolhido pelo coração de Iahweh segundo o 

Livro do Êxodo, tendo assumido a condução do projeto – e seu irmão Aarão começam 

a pôr em prática o projeto libertador. Ex 5 narra a primeira entrevista com o faraó na 

qual pedem-lhe que deixe o povo ir celebrar uma festa308 para Iahweh no deserto. O 

faraó, de imediato, responde que não conhece Iahweh e não deixará o povo partir. Não 

só não o deixa partir, como aumenta a opressão sobre ele, obrigando-o a trabalhar 

sem receber a palha para a produção dos tijolos, tendo que procurá-la, mas sem 

diminuir a produção. 

O faraó põe em prática também a violência do açoite dos escribas dos hebreus, 

que eram como capatazes israelitas, os quais, na primeira oportunidade reclamaram 

com Moisés e Aarão. A reclamação é que a atitude de ambos teria colocado na mão 

do faraó a espada contra os que estavam sob o jugo da escravidão, pois tanto os 

trabalhadores braçais quanto os escribas foram tratados com brutalidade. Essa espada 

é expressão de que sentem que um genocídio309 poderia eclodir, afinal, conhecem o 

histórico do genocídio dos meninos hebreus relatado em Ex 2. 

Ska defende que o desconhecimento de Iahweh, manifestado da parte do faraó, 

em sua resposta, é a causa mais grave de toda a situação profundamente injusta. O 

relato quer mostrar que o projeto de Iahweh é a libertação de todos que estão 

escravizados e que é preciso que o Deus libertador se torne conhecido, ou seja, é 

preciso revelar o poder libertador de Iahweh ao faraó que exerce um poder 

opressor.310 

Essa primeira dissensão entre os israelitas e os dois irmãos, que lideram a 

libertação, parece ser fruto de uma estratégia do faraó de destruir qualquer movimento 

 
307 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 116. 
308 Seria um culto a Iahweh no deserto. Conforme Bíblia de Jerusalém, p. 108, nota f. 
309 ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 100. 
310 SKA, J. L. O Livro do Êxodo, p. 60-61. 



107 
 

de saída dos hebreus escravizados do sistema de produção. “Provocar a divisão entre 

os pobres é uma antiga e eficaz estratégia dos opressores.”311 

Frustrou-se a primeira iniciativa de Moisés e Aarão. Ex 5 finaliza mostrando 

Moisés, o líder, abatido por um desânimo diante do duplo fracasso: perante o faraó e 

perante os escribas israelitas. Esse é um elemento da narrativa que mostra a realidade 

humana que tem a força para a luta e momentos de desânimo quando os obstáculos 

desarticulam o processo de libertação.  

Com esse desânimo, Moisés tem um embate com Iahweh e o acusa de maltratar 

o povo e se põe como o causador desse fracasso perguntando a Iahweh por que o 

enviou ao faraó. A beleza literária do relato mostra Iahweh escutando o seu líder e 

permitindo-lhe que o questione e, ao abrir Ex 6, o relato mostra Iahweh respondendo 

ao seu líder como quem o acolhe no seu desânimo e o quer estimular, fazendo-lhe 

uma promessa, que será realizada com urgência, parecendo até que quer agradar o 

seu líder.312 Iahweh diz a Moisés: “Agora, verás o que hei de fazer a Faraó...” (Ex 6,1). 

O líder libertador tem uma atuação imensa, narrada no livro do Êxodo. 

Destacam-se, a seguir, algumas situações para enfatizar a presença tão marcante de 

Moisés nessa narrativa. 

Depois da primeira tentativa de pedido ao faraó para deixar o povo partir e do 

fracasso experimentado, o relato enfatiza a relevância de Moisés apresentando 

novamente o chamamento que Iahweh lhe fez para a missão (Ex 6,2-13). Repete-se o 

motivo da missão que é a libertação dos hebreus da escravidão e enfatiza-se que 

Iahweh será conhecido justamente porque é o Deus que faz o povo sair dessa situação 

opressora.  

Há um elemento inovador que é a declaração divina da pertença do povo de 

Israel a Iahweh, que pode ser entendida como a exigência de que é necessário sair da 

servidão ao faraó para entrar no serviço livre a Iahweh, o Deus libertador (Ex 6,6-7).313 

A narrativa do Êxodo quer mostrar que esse povo nasceu livre e sua vocação é a 

liberdade, por isso Ex 6,3 resgata a experiência do divino com os antepassados dos 

israelitas, “Abraão, Isaac, Jacó”. O povo tem essa vocação à liberdade como plano 

 
311 ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 97. 
312 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 124. 
313 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 127. 



108 
 

divino de uma aliança antiga com os patriarcais;314 em outras palavras, essa vocação 

à liberdade está na essência do povo. E Moisés é chamado a ser líder resgatador da 

condição de liberdade que define a essência dos seres humanos por ora escravizados 

no Egito. 

O povo tem a vocação à liberdade, mas não a pode viver porque está oprimido 

no Egito. O relato mostra a percepção da sensibilidade humana diante das 

consequências da opressão narrando que o povo não ouviu Moisés ao lhe falar 

novamente do projeto de libertação, justamente na insistência que o relato faz da 

vocação do líder. A sensibilidade é para com o estado em que o povo se encontra sob 

a opressão, pois o povo não ouviu o seu líder não porque fosse desobediente ou coisa 

parecida, mas “por causa da ânsia do espírito e da dura servidão” (Ex 6,9). Essa ânsia 

do espírito é um desânimo tão grave que “Não se trata de uma ‘infidelidade’ à graça, 

mas de uma alienação total do homem, que anula a própria esperança, última 

possibilidade de libertação”.315 A escravidão é tão desumanizadora, que esse 

desânimo causado por ela é uma depressão, é um “fôlego curto”, porque a escravidão 

dos hebreus “lhes rouba o fôlego, a força vital”.316 Por isso, novo imperativo ao líder: 

“Vai” (Ex 6,11). 

No final de Ex 6 e início de Ex 7 o relato retoma o tema da vocação do líder e 

isso “representa a retomada do fio condutor que perpassou tudo o que se relatou até 

aqui”.317 Porém, são introduzidas duas novidades; primeiro, a de que Moisés é feito um 

Deus para o faraó e Aarão um profeta do líder (Ex 7,1); segundo, a de que sairão os 

exércitos de Iahweh da escravidão, juntamente com o povo e que os egípcios 

conhecerão Iahweh, aquele que liberta o povo da escravidão (Ex 7,4-5).  

Moisés já tinha sido designado por Iahweh para ser Deus para seu irmão Aarão, 

agora é designado Deus também para o faraó. O relato está mostrando a qualidade do 

líder dos israelitas perante o faraó que os escraviza. O paralelismo é o de que se o 

faraó era um Deus no Egito, Moisés é um Deus para o faraó. O líder libertador tem uma 

competência que o qualifica a lutar de igual para igual perante o faraó; teologicamente, 

 
314 BRÄUMER, H. Êxodo, p. 103. 
315 CROATTO, J. S. Êxodo, p. 45. 
316 BRÄUMER, H. Êxodo, p. 105. 
317 BRÄUMER, H. Êxodo, p. 109. 



109 
 

o relato bíblico estaria colocando Moisés como o líder que tem o apoio do Deus Iahweh 

que se estabelecerá, mais tarde, na lei como o único Deus a ser adorado por Israel.318 

A narrativa já explicara a causa de o povo não ouvir o líder. Agora insiste em 

que ele argumenta que não sabe falar com facilidade e que, por isso, o faraó não ouvirá 

o que Iahweh está determinando que lhe seja dito (Ex 6,30). Pode-se pensar que há 

um medo do líder de ir falar ao faraó devido à falta de apoio dos israelitas, que não o 

ouvem, o que levaria o faraó a não dar nenhuma importância ao líder que estaria 

falando sozinho.319 Porém, a narrativa não apresenta informações sobre essa 

possibilidade de interpretação; o que a narrativa faz é anunciar que demonstra um 

forte apoio à atitude do líder da libertação pois anuncia, literariamente, que o próprio 

Iahweh é quem fará sair do Egito os exércitos e o povo dos israelitas, dos quais Iahweh 

se apropria como “seus” (Ex 7,4), e com uma afirmação de que essa façanha divina 

acontecerá “com grandes julgamentos”. 

Dizer que a saída da terra da escravidão será uma conquista, pela ação concreta 

do líder Moisés e de Aarão, “com grandes julgamentos”, significa que a narrativa está 

qualificando essa saída “no sentido de um ato de profunda justiça. Isso significa que a 

ação a ser levada a cabo é justa, e o que nela acontece faz parte da justiça que Deus 

está promovendo e que o povo merece.”320 

Por fim, o relato apresenta a idade de Moisés com oitenta anos e de Aarão com 

oitenta e três anos, e afirma que os dois fizeram como Iahweh tinha ordenado, o que 

pode ser interpretado como uma obediência notável de Moisés à voz divina.321 

Também suas idades avançadas podem ser compreendidas como a declaração de 

que os dois líderes atingiram a plenitude da vida e a capacidade suficiente para liderar 

o projeto que receberam como missão.322 

Como que concluindo essa etapa de apresentação da vocação de Moisés e sua 

adesão ao projeto libertador, a narrativa apresentará a participação – à qual cabe 

também o qualificativo “notável” – de Moisés nos prodígios (Ex 7,8-11,10) que ficaram 

conhecidos tradicionalmente como as “pragas do Egito”. O líder a serviço da libertação 

 
318 BRÄUMER, H. Êxodo, p. 109. 
319 PIXLEY, G. V. Êxodo, p. 57. 
320 ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 115. 
321 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 131. 
322 ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 116. 



110 
 

atua nas pragas que funcionam como demonstrações do poder divino, com o objetivo 

de obrigar o faraó a deixar o povo partir do Egito.323  

A libertação acontecerá somente após a décima praga (Ex 12,29-34), que se 

refere à morte de todos os primogênitos do Egito, desde o primogênito do faraó até o 

primogênito dos servos egípcios e o primogênito dos animais. A dor de perder o filho 

primogênito na casa do faraó e em todas as casas de egípcios fez com que 

acontecesse no Egito um grande clamor. Como consequência, o faraó mandou 

embora do país todos os hebreus.  

Para Vogels, é nessa parte da narrativa que Moisés se torna “o verdadeiro 

libertador do seu povo”324, ou seja, de Ex 11,1-15,21, desde que foi anunciada e 

realizada a décima praga e efetivada a saída dos hebreus do Egito, passando pelo mar 

dos Juncos (Ex 13,18) e até a entrada deles no deserto. A passagem dos israelitas em 

Ex 14 será pelo mar. O nome “mar dos Juncos”, do hebraico yam sûf, aparece em Ex 

13,18 e 15,4 e 15,22.325 Já o nome “mar Vermelho” ficou consagrado pela tradição 

teológica a partir da tradução da Septuaginta do século III a.C. 

Moisés teria sido um líder militar na passagem do mar com o povo, levando-se 

em conta que o texto utiliza em vários momentos a linguagem militar, dizendo que são 

os exércitos de Israel que estão saindo do Egito.326 Em Ex 12,37 a narrativa diz que 

foram cerca de seiscentos mil homens que saíram do Egito, sem incluir nessa 

estimativa as suas famílias.327 Depois, afirma-se que o povo saiu às pressas, pois o 

faraó os tinha expulsado com imensa ira, após ter perdido o seu primogênito, e no dia 

da expulsão/saída completavam-se quatrocentos e trinta anos dos hebreus no Egito, e 

saíram de lá os exércitos de Iahweh (Ex 12,41). Repete-se a saída dos israelitas 

 
323 Pode-se ver nossa leitura das pragas do Egito na perspectiva da integração dos elementos da 

natureza com o projeto libertador em Silva, R. A. A. Êxodo 7 a 11 e 14: as pragas do Egito e a passagem 

pelo Mar Vermelho: a natureza pune os opressores e se alia aos escravizados na busca pela 

libertação. In: III Congresso Lusófono de Ciência das Religiões. Religião, ecologia e natureza: Atas, p. 

110-133. 
324 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 119. 
325 Conforme Bíblia de Jerusalém, p. 121, nota a. 
326 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 150. 
327 De acordo com Lopes a intenção do relato ao apresentar um número tão elevado de hebreus é 

mostrar “que o povo de Israel nasceu do Êxodo”. Para a autora a intenção é também mostrar que o 

Deus do Êxodo está no meio do povo oprimido, e não haveria uma preocupação com a veracidade do 

número de pessoas, pois não seria tão grande assim o número de hebreus que sairia do Egito, nem 

conseguiria sobreviver no deserto um povo tão numeroso durante quarenta anos. LOPES, M. Deus 

liberta escravos e faz nascer um povo novo: Êxodo 15-18, p. 12. 



111 
 

segundo os seus exércitos (Ex 12,51). Para Vogels, é acentuada essa característica 

militar:  

 

O texto se assemelha, em alguns pontos de vista, aos textos da “guerra 

santa”. Deus fala ao povo através de seu profeta Moisés, faz sinais e 

prodígios através de seu realizador de sinais, Moisés; agora, ele 

também faz a guerra santa através de seu chefe militar, Moisés.328 

 

Outra interpretação que se pode ter do anúncio de exércitos de israelitas é a de 

uma ironia literária chamando de exércitos as tribos de Israel conduzidas por Moisés 

no processo de saída do país da escravidão.329 A intenção seria, então, enfatizar que 

Iahweh, o Deus dos israelitas, é mais poderoso que o faraó, Deus do Egito, e derrota 

os exércitos egípcios com tribos fracas, porém, bem orientadas pela palavra forte de 

libertação, provinda de Iahweh e transmitida por Moisés e Aarão. Ou seja, não é a 

estratégia utilizada que tem maior relevância, mas sim, o fato que será consumado em 

Ex 14 e celebrado no poema de Ex 15: a libertação do povo da escravidão.  

Compreende-se o motivo de se ter na conclusão do chamamento de Moisés 

para a missão libertadora, novamente, a afirmação de que os egípcios conhecerão 

Iahweh. “Não se trata de um conhecimento intelectual ou filosófico nem de uma 

percepção mística ou espiritual. Conhecê-lo-ão porque libertou os escravos. A 

identidade de Deus revela-se no feito de libertar os oprimidos.”330 E Moisés é o líder 

do acontecimento mais importante do Êxodo. 

A libertação é narrada no Êxodo como evento memorável para sempre, que 

deveria ser celebrada por todas as gerações (Ex 12,42). Os israelitas saíram da cidade 

egípcia de Ramsés e caminharam em direção a Sucot (que poderia ser um pequeno 

porto no atual Mar Vermelho),331 e foram acompanhados de outros povos escravizados 

que aderiram à libertação liderada por Moisés com os hebreus (Ex 12,38). Segundo o 

relato, eles estavam com pressa, conseguiram se abastecer com pães ázimos e levar 

os rebanhos de ovelhas e muitos outros animais. Isso era importante para garantir a 

 
328 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 150. 
329 ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 115. 
330 ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 115. 
331 ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 190. 



112 
 

sobrevivência332 na andança pelo deserto, pois uma longa caminhada se apresentava 

à frente deles até que chegassem à terra de Canaã.  

Um pouco adiante, o relato informa que o povo, ao sair do Egito, substituiu o 

caminho mais curto, porém mais perigoso, por um caminho mais longo, que era o 

caminho do mar dos Juncos (Ex 13,18). Tendo chegado a Sucot, o povo caminhou até 

Etam, à beira do deserto (Ex 13,20), mas em seguida, voltou e montou um 

acampamento em Piairot, junto ao mar (Ex 14,2).  

O relato joga com um paradoxo entre o faraó ter expulsado os israelitas (Ex 

12,33) e o faraó ser informado de que eles fugiram (Ex 14,5). Ali, naquele local, o povo 

recebe a informação de que o faraó, com seu exército, dará início a uma perseguição 

aos que fugiram do Egito. Organiza-se na casa do opressor grande aparato militar para 

executar a perseguição: carros, cavalos, cavaleiros e o exército egípcio (Ex 14,9). 

Junto ao mar, o grupo dos que deixaram o Egito é alcançado pelas forças egípcias. O 

medo toma conta deles. E o medo os atraiçoa porque faz com quem sintam saudade333 

do Egito (Ex 14,11-12).  

Então, o líder reage. Moisés invoca o que lhe parece coerente com a sua 

característica de homem religioso diante de uma situação desesperadora: conclama 

ao povo aterrorizado a que se mantenha firme no objetivo de alcançar a liberdade, 

pois, com essa firmeza, o povo alcançará a salvação, que se realizará como um 

combate de Iahweh em favor do seu povo, que fugiu da terra da escravidão (Ex 14,14). 

Essa cena se passa na noite da chegada do povo à beira-mar e coincide com o 

crepúsculo.334  

O relato (Ex 14,15-30) tem uma riqueza literária com a qual expressa o 

acontecimento da noite libertadora como “milagre do mar”, que foi uma “miraculosa 

destruição dos egípcios”.335 A narrativa diz que Moisés, seguindo a voz de Iahweh, 

estendeu a mão sobre o mar e, da parte de Iahweh, um vento oriental soprou com 

força. Esses dois sinais fizeram com que o mar se abrisse e possibilitasse aos israelitas 

caminhar em chão seco e, assim, chegar ao outro lado do mar e atingir o deserto, 

antes do dia clarear, na vigília da manhã. Os egípcios seguiram os israelitas, mas sem 

 
332 ANDIÑACH, P. R. O Livro do Êxodo, p. 176. 
333 SKA, J. L. O Livro do Êxodo, p. 90. 
334 SKA, J. L. O Livro do Êxodo, p. 90. 
335 Conforme Bíblia de Jerusalém, p. 121, nota c. 



113 
 

os alcançar. As rodas dos carros deles emperraram e andavam com dificuldade na 

escuridão da madrugada, pisoteando talvez areia molhada.336 Fizeram uma declaração 

de que Iahweh estava agindo em favor dos israelitas. Agora se inverte a situação de 

terror, não são mais os israelitas, mas sim os egípcios em desespero e querem fugir 

“da presença de Israel” (Ex 14,25). O líder Moisés, seguindo a voz de Iahweh, estendeu 

novamente a mão sobre o mar e, ao romper da manhã, os egípcios morreram 

encobertos pelas águas e seus corpos foram parar à beira-mar. 

O próprio relato oferece a interpretação do milagre do mar anunciando que os 

israelitas viram a proeza que Iahweh fizera contra os egípcios e acreditaram em Iahweh 

e acreditaram no líder da libertação, Moisés, chamado, nessa altura pelo relato, de 

servo de Iahweh (Ex 14,31). O que se pode compreender como indicação de que 

Moisés é o líder que ajudou o povo a passar “do pavor diante de um tirano ao temor 

de Deus”337; em outras palavras, ele é o líder que conduziu o povo da servidão do faraó 

para o serviço a Iahweh. Moisés ouviu a voz da libertação que o orientou a agir em 

favor dos israelitas para que deixassem a escravidão e passassem para o caminho do 

deserto para servir, isto é, realizar o culto de um Deus que é o Deus da vida e da 

liberdade, serviço esse que impulsiona homens e mulheres a buscar a terra que mana 

leite e mel. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
336 SKA, J. L. O Livro do Êxodo, p. 92. 
337 SKA, J. L. O Livro do Êxodo, p. 96. 



114 
 

CAPÍTULO III: MOISÉS E A JORNADA DO HERÓI DE JOSEPH CAMPBELL  

 

Tendo apresentado no capítulo anterior algumas características mais 

destacadas do personagem Moisés no Livro do Êxodo, parte-se agora para a leitura 

do personagem sob a ótica da jornada do herói, segundo a perspectiva do mitólogo 

Joseph Campbell, que analisa o herói e suas mil faces do ponto de vista da psicologia 

do mito do herói, especialmente, da psicologia analítica. 

 

3.1 A leitura psicológica de um personagem bíblico 

 

Neste tópico pretende-se apresentar uma proposta de leitura do personagem 

bíblico sob a ótica da psicologia, tendo como ponto de partida o olhar para o texto 

bíblico como um relato literário e tendo como possibilidade de interpretação o método 

narrativo que permite olhar o texto final como se encontra atualmente no livro do 

Êxodo.  

A Bíblia Hebraica, que, como já se disse, corresponde à primeira parte da Bíblia 

cristã e é chamada de Antigo Testamento pelos cristãos, é uma obra literária cuja 

história de redação se iniciou há mais de dois milênios e é o livro sagrado de três 

grandes religiões do mundo contemporâneo: judaísmo, cristianismo e islamismo. Ela é 

a fonte de inspiração para essas três religiões. Os estudiosos buscam nela as 

explicações para fundamentar suas afirmações teológicas. Mas há também a 

possibilidade de se debruçar sobre os conteúdos da Bíblia com o intuito de tirar dela 

lições de psicologia, pois se pode perceber nesse conjunto de muitos livros um 

gigantesco cabedal sobre a mente humana.338 Em outras palavras, pode-se fazer uma 

incursão no conteúdo bíblico a partir de uma hermenêutica psicológica.339 

A presente pesquisa promove uma leitura de um livro da Bíblia, especificamente 

de um personagem bíblico, Moisés no livro do Êxodo, sob a ótica da psicologia 

analítica. Para isso, faz-se aqui a apresentação de alguns testemunhos de que a leitura 

psicológica da Bíblia pode ser um caminho viável de estudo. Lima Netto enfatiza que 

esse caminho de estudos é ainda novo e que as descobertas do psiquiatra do século 

 
338 LIMA NETTO, R. Os segredos da Bíblia: a mensagem psicológica do Velho Testamento, p. 16. 
339 MILLER, D. L. (Ed.). Jung and the interpretation of the Bible, p. 7. 



115 
 

XX, o suíço Carl Gustav Jung (1875-1961), proporcionaram oportunidades para essa 

possibilidade de se ler a Bíblia do ponto de vista psicológico. 

Rollins afirma que Jung, em seu trabalho científico sobre a psique humana, 

dedica grande atenção aos temas e personagens da Bíblia, o que explica que oseu 

nome esteja ligado à hermenêutica psicológica que se desenvolveu no final do século 

XX na erudição bíblica, quando, a partir de 1970, alguns estudiosos da Bíblia 

começaram a ventilar a possibilidade de uma psicologia bíblica, em termos do universo 

estadunidense de estudos bíblicos, mas que contribuirá para os estudos em outros 

lugares do mundo. Tais mudanças na forma de encarar os estudos bíblicos se 

processaram paralelamente às mudanças no corpus da erudição bíblica que se abria 

para a interdisciplinaridade no final do século XX, começando a dialogar com outras 

disciplinas, tais como sociologia, antropologia, arqueologia, filosofia, história, 

linguística, teoria literária e psicologia.340  

Antes de Jung, Freud publicou Moisés e o Monoteísmo, obra que recebeu 

críticas de estudiosos da Bíblia, como Karl Barth e William Foxwell Albright, mas 

também aceitação de teólogos e filósofos, como Paul Tillich e Paul Ricoeur. Com essa 

obra, Freud teria iniciado um percurso de interpretação psicanalítica de toda a Bíblia, 

mas não houve tempo em vida para completá-lo.341 

Rollins explica que Jung, que se afastou de Freud em questões conceituais 

fundamentais, até contrastantes com as concepções dele, propôs uma conceituação 

psicológica que pôde ser aplicada à leitura da Bíblia contribuindo, assim, para uma 

hermenêutica bíblica. Jung, portanto, contribuiu muito para a aproximação entre os 

estudos bíblicos e a psicologia.342 

 

Primeiro, Jung vê o inconsciente não como um poço de lixo de material 

reprimido, mas como uma matriz psíquica criativa da qual podem surgir 

imagens, visões, ideias e sonhos que são compensatórios à 

consciência a serviço de um processo de individuação tanto no escopo 

individual como coletivo. Em segundo lugar, Jung vê a religião e todas 

as suas expressões e artefatos, não apenas como patológicos, mas 

como originalmente e potencialmente terapêuticos e transformadores. 

Terceiro, e acima de tudo para nossos propósitos atuais, a vida e a 

obra de Jung atestam a dependência, o investimento e o compromisso 

 
340 ROLLINS, W.G. Introduction: Psychology, hermeneutics, and the Bible, p. 9-11. 
341 ROLLINS, W.G. Introduction: Psychology, hermeneutics, and the Bible, p. 12. 
342 ROLLINS, W.G. Introduction: Psychology, hermeneutics, and the Bible, p. 13. 



116 
 

com a Bíblia, imagem de mundo e visão de mundo da Bíblia, imagens 

e símbolos arquetípicos dela e interpretação da Bíblia no mundo 

moderno em um grau sem paralelo na vida e na obra de qualquer 

psicólogo do século XX. Freud poderia ter desenvolvido seu "trabalho" 

bíblico se o tempo não tivesse se esgotado. Mas, do começo ao fim, a 

vida e o trabalho de Jung fornecem orientação agradável e experiente 

para o psicólogo, teólogo ou estudioso bíblico de hoje que deseja 

desenvolver uma lógica, metodologia e agenda para a aplicação do 

insight psicológico à história, texto e interpretação da Bíblia.343 

 

Para Lima Netto uma possibilidade com que adentrar o estudo psicológico é 

partir da distinção entre duas concepções de Deus. A concepção do Deus Maior, 

incognoscível, força poderosa criadora do universo, refere-se a um Deus incognoscível 

pela razão. O estudo teológico é que tem a tarefa de estudar os conceitos sobre o 

Deus Maior e apresentar as afirmações que fundamentam as doutrinas aos aderentes 

das religiões. Por outro lado, é possível conceber Deus a partir da produção dos textos 

sagrados pelos seres humanos. Os textos podem revelar-se como resultado da ação 

da parte mais profunda da psique (ou seja, o inconsciente) dos autores sagrados, que 

são pessoas humanas e que tiveram o êxito de expor em texto aqueles conteúdos que 

antes eram imagens do inconsciente e chegaram à psique consciente. Essas imagens, 

tornadas relatos bíblicos, podem ser compreendidas “como representações do Deus 

psicológico, da imagem de Deus que guardamos dentro de nossa psique”.344 

A psique, segundo a psicologia junguiana, é a personalidade como um todo. No 

original latino psique quer dizer “espírito” ou “alma”, mas em psicologia tem o sentido 

de “mente”. Na psique estão todos os pensamentos, sentimentos e comportamentos, 

tanto conscientes como inconscientes. Assim, para Jung, a psicologia é o 

conhecimento da psique.345  

É a respeito da imagem de Deus na mente humana que a psicologia pode dar 

uma palavra, a partir da observação e da descrição dos efeitos dessa imagem. Por 

isso, pode-se fazer o seguinte paralelo interpretativo: o Deus bíblico sendo 

interpretado como o Deus psicológico.346 Essa possibilidade de estudo se torna 

relevante quando se depara com a afirmação de que a Bíblia – esse conjunto literário-

 
343 ROLLINS, W.G. Introduction: Psychology, hermeneutics, and the Bible, p. 13-14. Tradução nossa. 
344 LIMA NETTO, R. Os segredos da Bíblia, p. 16-17. 
345 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana: síntese sobre a vida e a obra de 

Carl G. Jung, p. 41. 
346 LIMA NETTO, R. Os segredos da Bíblia, p. 17. 



117 
 

religioso cuja redação levou um espaço de tempo de quase mil anos e que foi 

concluída há quase dois mil anos – continua sendo na atualidade o livro mais popular 

do mundo. E isso acontece porque o conteúdo bíblico fala à psique humana.347  

Lima Netto afirma que do ponto de vista psicológico os personagens bíblicos 

podem ou não ter existido. É irrelevante para a psique e, portanto, para o estudo 

psicológico, que os personagens tenham existido ou não, uma vez que suas histórias 

é que são importantes.348 Essa compreensão vai ao encontro da proposta desta 

pesquisa que se apresenta com o objetivo de estudar o texto final do Êxodo, na ótica 

dos estudos sincrônicos de análise literária, sem ter a preocupação com a historicidade 

dos fatos narrados no livro bíblico, uma vez que o conteúdo narrado em si é que 

interessa à pesquisa. Esse conteúdo é considerado como que tendo uma mensagem 

psicológica, ou seja, tem conexão com a psique humana. 

A importância da Bíblia para os estudos da psique humana, para Jung, está 

presente no conjunto de sua obra, em que há referências a personagens e a citações 

bíblicas;349 e essa importância pode ser visualizada na afirmação de Jung de que 

“precisamos ler a Bíblia ou não entenderemos psicologia. Nossa psicologia, nossas 

vidas, nossa linguagem e imagens foram construídas sobre a Bíblia”.350 

No prólogo à edição brasileira da obra de Edinger, Bíblia e Psique: simbolismo 

da individuação no Antigo Testamento, Storniolo, um dos tradutores da Bíblia de 

Jerusalém para o português, refere-se a essa afirmação de Jung sobre a Bíblia e 

contribui para expandir o leque da compreensão da Bíblia a partir da leitura 

psicológica. Assim, do ponto de vista da psicologia de Jung, pode-se dizer que a Bíblia 

se constitui num cabedal de testemunhos de conteúdos da psique coletiva ao longo 

da história de dois milênios, especialmente tratando-se da psique ocidental. Ou seja, 

a psique ocidental moderna se formou alicerçada por conteúdos que constituem a 

alma humana registrada na Bíblia.351  

A psicologia analítica dedica-se a procurar os conteúdos da alma humana em 

todas as produções de conteúdos da humanidade ao longo da história e na atualidade. 

 
347 LIMA NETTO, R. Os segredos da Bíblia, p. 18. 
348 LIMA NETTO, R. Os segredos da Bíblia, p. 20. 
349 ROLLINS, W.G. Introduction: Psychology, hermeneutics, and the Bible, p. 9. 
350 JUNG, C.G. The visions seminars, apud EDINGER, E. F. Bíblia e Psique: simbolismo da individuação 

no Antigo Testamento, p.  31. 
351 STORNIOLO, I. Prólogo à edição brasileira. In: EDINGER, E. F. Bíblia e Psique, p. 16. 



118 
 

Sendo a Bíblia um edifício literário, construído a partir das experiências humanas e da 

produção literária a partir das leituras e releituras dessas ações humanas, ela se torna 

um exemplar a ser considerado com alta relevância, uma vez que todo esse material 

produzido não só levou em conta o que a humanidade experimentou, mas também 

penetrou nas sociedades ocidentais com proeminência histórica e duradoura, e 

contribuiu para a formação da mentalidade da sociedade ocidental, “dando forma à 

sua cultura, espelho do seu modus vivendi,352 em todos os sentidos e dimensões”.353  

É por isso que a psicologia analítica se dedica a compreender a psique ocidental 

que se constitui de uma cosmovisão judaico-cristã, uma vez que todos os ocidentais 

são influenciados por essa cosmovisão.354 Para a psicologia analítica o conceito central 

é o do Si-mesmo, que se trata do principal arquétipo do inconsciente coletivo por ser 

o princípio organizador da personalidade total, isto é, da psique. Trata-se do arquétipo 

da ordem, da organização e da unificação.355 O objetivo desse processo unificador é 

promover a plena consciência.  

O encontro da leitura junguiana com a imensa gama de conteúdos da Bíblia se 

dá nessa mesma perspectiva, ou seja, de que os conteúdos bíblicos objetivam elaborar 

as vicissitudes do relacionamento dos seres humanos com o divino numa busca da 

realização desses seres humanos, o que pode ser lido pela psicologia analítica como 

um “gigantesco testemunho das lutas que a alma individual e coletiva realiza para 

tornar-se consciente de si mesma”.356 

Uma possibilidade de adentrar o texto bíblico é fazer uma hermenêutica do seu 

conteúdo como expressão da existência de uma unidade entre o Deus Bíblico e a 

natureza humana, como que o Deus Bíblico agindo na natureza ou esfera do humano. 

Por exemplo, pode-se ler no relato da criação dos seres humanos no livro do Gênesis 

que o Deus Bíblico se revela na humanidade, pois em Gn 1,26-27 afirma-se que o ser 

humano é criado à imagem e semelhança do divino. Storniolo357 chama a atenção para 

a abertura de horizonte no estudo do ser humano diante dessa afirmação bíblica, pois 

se o ser humano é criado à imagem e semelhança do Deus Bíblico, e não se pode ver 

 
352 Modus vivendi quer dizer “o modo de viver”. Conforme Dicionário latim-português, p. 258. 
353 STORNIOLO, I. Prólogo à edição brasileira, p. 17.  
354 STORNIOLO, I. Prólogo à edição brasileira, p. 18. 
355 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 71. 
356 STORNIOLO, I. Prólogo à edição brasileira, p. 18. 
357 STORNIOLO, I. Prólogo à edição brasileira, p. 18-19. 



119 
 

Deus, mas sim o ser humano, torna-se possível interpretar que a humanidade pode 

contemplar a revelação de Deus nos seres humanos, imagens e semelhanças que 

refletem o Deus Bíblico criador. 

Essa possibilidade hermenêutica abre caminho para a leitura do texto bíblico 

sob a ótica da psicologia analítica que entende que o espaço interior do ser humano, 

no qual para a Bíblia está o divino, é simbolicamente o espaço interior mais profundo 

do humano, onde poderá ocorrer o encontro com o Si-mesmo central da psique. Pois, 

para a psicologia analítica, o simbolismo do Si-mesmo na psique humana “é 

indistinguível do simbolismo da divindade”.358 

Deve-se recordar, no entanto, que existe uma distinção epistemológica entre o 

conjunto dos conteúdos da fé religiosa, os quais são compreendidos como metafísicos, 

e o conjunto dos conceitos da psicologia, os quais são concebidos do ponto de vista 

empírico da psique.359 Essa é uma distinção natural, pois trata-se de duas 

possibilidades de se encarar a natureza da humanidade: uma religiosa e outra 

psicológica. Porém, a transição de um ponto de vista para o outro não é um processo 

simples; mas Jung acalenta as expectativas dizendo que se propõe a transformar as 

formas cristalizadas de pensamento religioso em concepções da experiência imediata 

e o caminho, a que ele se propõe, é “o estudo dos símbolos naturais do 

inconsciente”.360 

A postura dialógica de Jung possibilitou ler o monumento literário-religioso da 

Bíblia sob a perspectiva da psicologia analítica e compreender que “o Antigo 

Testamento é, portanto, grande tesouro do simbolismo da individuação”.361 Edinger 

observa que: 

Os eventos da Bíblia, embora apresentados como história, são 

psicologicamente compreendidos como imagens arquetípicas, isto é, 

como eventos pleromáticos362 que repetidamente irrompem na 

 
358 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo: conceitos básicos de psicologia analítica, p. 195. 
359 EDINGER, E. F. Bíblia e Psique, p. 32. 
360 JUNG, C. G. Psicologia e Religião, O.C. Vol. XI/1, par. 148 (p. 94). 
361 EDINGER, E. F. Bíblia e Psique, p. 33. 
362 Pleroma, segundo o Dicionário crítico de análise junguiana, é um termo utilizado por Jung “para 

designar um ‘lugar’ além das fronteiras da categoria tempo-espaço e onde toda tensão entre os opostos 

é extinguida ou resolvida. (...) O pleroma corresponde àquilo (...) como uma ordem ‘implícita’ ou 

‘envolvida’ da realidade que jaz dentro, atrás, sob a realidade como comumente a percebemos”. Ou 

seja, o pleroma nos textos bíblicos é que neles há conteúdos psicológicos guardados sob narrativas de 

façanhas histórias dos grupos ou indivíduos humanos registrados naqueles textos sagrados. SAMUELS, 

A.; SHORTER, B.; PLAUT, F. Dicionário crítico de análise junguiana, p. 153. 



120 
 

dimensão espácio-temporal e requerem um ego individual para 

poderem sobreviver. Quando lemos essas estórias com abertura para 

suas reverberações inconscientes, nós as reconhecemos como 

importantes para a nossa própria experiência mais particular.363 

 

Stein oferece uma perspectiva de interpretação psicológica da Bíblia como um 

sonho, conforme a psicologia analítica, e, para apresentar sua leitura, faz uma 

referência ao Deus Bíblico e à maneira de compreendê-lo analiticamente, afirmando 

que o mundo bíblico foi constituído tendo como referência “uma imagem específica 

de Deus, Iahweh”.364 Stein deixa claro que referir-se a um Deus é referir-se a um 

mundo e que isso é o que acontece na Bíblia. Ele explica que: 

 

O mundo bíblico é o produto visionário de um povo em particular, os 

antigos hebreus e os primeiros cristãos, que mergulharam 

profundamente em sua imagem de Deus e dela extraíram a 

multiplicidade de perspectivas, regras de vida, práticas espirituais e 

outras implicações, que todos juntos criaram a tapeçaria que 

encontramos representada na Bíblia canônica. Iahweh é o coração e a 

alma desse mundo, seu criador, sustentador e destruidor. A Bíblia é 

Sua história e a história de como esse mundo foi criado no espaço e 

no tempo e o que isso significa.365 

 

Stein relata que, assim como o mundo bíblico é um mundo estruturado 

divinamente em torno de Iahweh, as outras religiões se constituem também em 

mundos estruturados divinamente, e foi o conhecimento da psicologia de Jung e seus 

escritos sobre teologia e Bíblia que lhe possibilitaram desenvolver uma interpretação 

da Bíblia como um sonho a partir das categorias da psicologia analítica.366 Stein deixa 

claro que está ciente de que toda interpretação “é o ato de tornar um texto inteligível 

a partir de um determinado ângulo de visão”,367 e que ele pretende que sua leitura seja 

feita no ponto de equilíbrio entre os que interpretam o texto, reduzindo-o ou 

rebaixando-o, e os que interpretam o texto, elevando-o ou idealizando-o. Ele quer 

contribuir para que haja uma maneira de ver o texto e lê-lo a partir da psicologia 

analítica.368 

 
363 EDINGER, E. F. Bíblia e Psique, p. 35. 
364 STEIN, M. The Bible as dream: a jungian interpretation, p. 9. Tradução nossa. 
365 STEIN, M. The Bible as dream, p. 9. Tradução nossa. 
366 STEIN, M. The Bible as dream, p. 11. 
367 STEIN, M. The Bible as dream, p. 14. Tradução nossa. 
368 STEIN, M. The Bible as dream, p. 15. 



121 
 

Os conteúdos bíblicos, tais como os sonhos, as visões e os mitos, permitem que 

se faça deles uma interpretação psicológica. O olhar que se pode ter da Bíblia para se 

empreender uma interpretação psicológica não é o de que se olhe para ela de dentro 

de um círculo de uma fé tradicional nem como um texto como uma grande literatura 

mundial, nem como fonte da sabedoria da humanidade, mas sim, “como uma 

afirmação da psique humana. É preciso entender que isso não invalida suas alegações 

de verdade transcendente.”369  

Stein compreende que interpretar a Bíblia dessa maneira é semelhante ao 

exercício de interpretação psicológica de um sonho, uma vez que a Bíblia contém uma 

gama imensa de narrativas de mitos, contos populares, milagres, visões e sonhos 

reveladores. A partir dessa percepção, Stein adota a interpretação psicológica da 

Bíblia como se ela fosse um sonho e expressa sua opção de estudo da Bíblia assim: 

“tomarei a Bíblia como um registro de sonho, com associações e comentários 

fornecidos, e a evidência do trabalho de um ego estruturando ativamente a experiência 

do sonho e tecendo-a em uma narrativa.”370 

Assim, uma das contribuições de Stein é a de que, ao ver que nas narrativas da 

Bíblia os elementos centrais são Deus e o espírito transcendente, está presente em 

todo o conjunto bíblico o inconsciente. E isso é o mais importante para se fazer uma 

interpretação psicológica dos textos bíblicos. Assim, Stein esclarece que sendo a 

massa de material do inconsciente presente em toda a Bíblia, a psicologia analítica 

pode usar suas ferramentas conceituais para empreender uma interpretação, pois os 

“elementos mais essenciais da Bíblia são ideias e imagens claramente visionárias e 

sublimes que emergem do fundo escuro da mente para a luz da consciência”. Esse é 

o papel principal da psicologia analítica, ou psicologia profunda, como lembra Stein.371 

Os eventos narrados na Bíblia, seus conteúdos, seus símbolos são “pepitas de 

verdade psicológica encravadas nas Escrituras”.372 Essas verdades psicológicas 

apresentadas simbolicamente por imagens podem ser interpretadas e reinterpretadas 

pela psicologia analítica, por serem imagens primitivas que se encontram na psique 

 
369 STEIN, M. The Bible as dream, p. 19. Tradução nossa. 
370 STEIN, M. The Bible as dream, p. 19. Tradução nossa. 
371 STEIN, M. The Bible as dream, p. 19. Tradução nossa. 
372 JAFFE, L. W. Libertando o coração: espiritualidade e psicologia junguiana, p. 33. 



122 
 

humana: “as imagens bíblicas falam diretamente à alma do ocidental”.373 Jung, ao 

responder à carta de um religioso, Revdo. David Cox, trata de temas relacionados a 

Cristo na perspectiva da psicologia analítica, e diz que é uma possibilidade constatar 

que a tradição religiosa “coincide bastante com a experiência psicológica” e que essa 

constatação “parece ser uma ajuda valiosa para a compreensão das tradições 

religiosas”.374 E afirma também que a sua experiência prática contribuiu para que 

soubesse que “a compreensão psicológica reativou prontamente as ideias cristãs 

essenciais e lhes deu novo alento vital”.375 Jaffe explica que significa que “Jung diz 

aqui que uma compreensão psicológica das Escrituras coincide com o nosso estudo 

científico da psique, validando assim tanto as Escrituras como nossas observações 

empíricas”.376 

É de se notar a sensibilidade do cientista em uma das análises de um texto 

bíblico, o Livro de Jó, em que Jung manifesta “a profundidade da emoção” que o 

assunto lhe proporciona.377 Jung afirma no Ao leitor benévolo de Resposta a Jó: 

 

O fato de eu tratar de fatores numinosos constitui um desafio não só 

para o meu intelecto como também para o meu sentimento. Por isso, 

não posso me escudar por detrás de uma prudente objetividade; pelo 

contrário, devo deixar que fale minha subjetividade emocional, dizendo 

aquilo que sinto quando leio determinados livros da Sagrada Escritura 

ou me recordo de certas impressões que recebi dos ensinamentos de 

nossa fé. Não escrevo na qualidade de perito em Sagrada Escritura 

(que não sou), mas como leigo e como médico a quem foi dado 

perscrutar as profundezas da vida da alma de inúmeras pessoas.378 

 

Jung oferece a leitura analítica do texto bíblico, como cientista que estuda a 

psique humana, mas, ao mesmo tempo, revela que a Bíblia pode ser objeto de estudo 

do ser humano sensível à realidade humana contida nos textos bíblicos. Pois Jung tem 

claro que a experiência religiosa é experiência interior, é experiência do Deus interior, 

ou seja, a pessoa religiosa faz a experiência de Deus na alma (psique), pois a psique 

é o espaço profundo da realidade íntima do ser humano. Jung tem uma concepção da 

 
373 JAFFE, L. W. Libertando o coração, p. 33. 
374 JUNG, C. G. A vida simbólica, O.C. Vol. 18/2, par. 1.664 (p. 342). 
375 JUNG, C. G. A vida simbólica, O.C. Vol. 18/2, par. 1.666 (p. 343). 
376 JAFFE, L. W. Libertando o coração, p. 35. 
377 ROLLINS, W.G. Introduction: Psychology, hermeneutics, and the Bible, p. 20. 
378 JUNG, C. G. Resposta a Jó. O.C. Vol. 11/4, par. 559 (p. 16). O itálico é do autor. 



123 
 

experiência religiosa tão íntima do ser humano, e experiência no sentido científico de 

constatação da situação, a partir da observação dos seus pacientes. Para ele, essa 

experiência religiosa interior é profunda, pois a psique “possui a dignidade de um ser 

que tem o dom da relação consciente com a divindade”. Essa relação para Jung é lida 

em conceito psicológico como “o arquétipo da imagem de Deus”.379  

Diante dos temas da Bíblia, Jung expressa sua concepção da “função religiosa” 

como “experiência da própria alma”, pois, psicologicamente falando, a religião não é 

simplesmente a fé e a forma exterior da fé, mas sim, é uma experiência do “Mysterium 

Magnum” (grande mistério) que é “algo que se enraíza principalmente na alma 

humana”. Jung manifesta sua leitura crítica da visão religiosa sem essa profundidade 

da psique e, assim, afirma categoricamente que: “Quem não sabe isto por experiência 

própria pode ser doutor em teologia, mas nada conhece de religião e ainda menos de 

educação humana”.380  

O trabalho de Jung com as pessoas levou-o a apresentar “os fatos que provam 

ser a alma ‘naturaliter religiosa’, isto é, dotada de uma função religiosa”. Ele está 

convicto de que as pessoas precisam ser capazes “de estabelecer uma relação entre 

as imagens sagradas e sua própria alma, isto é, (...) perceber a que ponto tais imagens 

dormitam em seu próprio inconsciente.”381 Jung esclarece que não está tratando da fé 

em Deus, mas do arquétipo de Deus na psique, pois quando afirma “que Deus é um 

arquétipo” Jung está se referindo “ao tipo impresso na alma; a origem da palavra tipo 

vem do grego τύπος, que significa batida, algo que imprime. Assim, a própria palavra 

arquétipo já pressupõe alguma coisa que imprime.”382 Isso significa que o cientista não 

está tratando de afirmações metafísicas, mas das constatações das observações dos 

pacientes que relatavam suas experiências ao psicólogo. Para Jung, o trabalho do 

psicólogo é “constatar, à base de uma pesquisa comparativa, se o tipo encontrado na 

alma pode ou não ser designado como uma ‘imagem de Deus’”.383 Fica claro que, para 

Jung, as imagens dos textos bíblicos dialogam com a psique humana e podem ser 

estudadas para se compreenderem os arquétipos da alma humana.  

 
379 JUNG, C. G. Psicologia e alquimia. O.C. Vol. XII, par. 11 (p. 23). 
380 JUNG, C. G. Psicologia e alquimia. O.C. Vol. XII, par. 13 (p. 25). 
381 JUNG, C. G. Psicologia e alquimia. O.C. Vol. XII, par. 14 (p. 25). 
382 JUNG, C. G. Psicologia e alquimia. O.C. Vol. XII, par. 15 (p. 26). 
383 JUNG, C. G. Psicologia e alquimia. O.C. Vol. XII, par. 15 (p. 26). 



124 
 

A importância da Bíblia para o estudo da psique é ressaltada por Jung quando 

avalia a erudição crítica histórico-bíblica como fruto do Iluminismo, e que teria sido 

uma espécie de criticismo que foi “culpado de extirpar o aspecto numinoso da Bíblia, 

separando-o do ‘processo religioso vivo’ e desarmar seus poderosos símbolos e 

histórias por meio da ‘desmitologização’”.384 Ou seja, para Jung o racionalismo pode 

ter sido um empecilho para se reconhecerem e valorizarem os símbolos e conteúdos 

da Bíblia, como fonte de conhecimento da psique humana. Daí a afirmação de Rollins 

de que Jung desenvolvera “uma prática que marcaria a carreira de Jung de alistar a 

sabedoria bíblica para combater o pietismo irracional e o positivismo racionalista.”385 

Assim como o empreendimento de escrever a obra Resposta a Jó, ensaio em “que ele 

aborda explicitamente um tema bíblico”,386 significou, segundo Rollins, que Jung reuniu 

“sua luta de toda a vida com a religião e a Bíblia a serviço das ‘muitas perguntas do 

público e dos pacientes...  problemas do homem moderno’ que para Jung incluía a 

questão da hermenêutica bíblica”.387 

Diante do exposto, fica claro que a possibilidade de se compreender a Bíblia a 

partir da psicologia analítica torna-se uma ferramenta de interpretação do texto bíblico 

e, assim, possibilita que esta pesquisa avance e apresente uma interpretação do 

personagem bíblico Moisés do Êxodo, a partir da análise literária de Moisés, o qual se 

encontra no texto final (isto é, atual) do Êxodo. 

Um exemplar do estudo psicológico de textos bíblicos é a leitura da passagem 

bíblica do encontro de Moisés com Iahweh, em Ex 3,1-15, a partir da psicologia 

analítica, apresentada no Simpósio Paulista de Estudos Bíblicos de 2021. O 

personagem principal foi compreendido sob o ponto de vista de um processo psíquico 

em que ocorre a convocação do Si-mesmo e a resposta do ego. Sendo que uma das 

imagens do Si-mesmo é a imagem de Deus, e sendo o personagem como a 

representação do ego, pôde-se fazer uma leitura do encontro entre Moisés, que 

pastoreava o rebanho perto da montanha, e Iahweh, que falava com Moisés de uma 

sarça que ardia sem se consumir: 

 

 
384 ROLLINS, W.G. Introduction: Psychology, hermeneutics, and the Bible, p. 15. Tradução nossa. 
385 ROLLINS, W.G. Introduction: Psychology, hermeneutics, and the Bible, p. 19. Tradução nossa. 
386 ROLLINS, W.G. Introduction: Psychology, hermeneutics, and the Bible, p. 19. Tradução nossa. 
387 ROLLINS, W.G. Introduction: Psychology, hermeneutics, and the Bible, p. 25. Tradução nossa. 



125 
 

O personagem Moisés vivencia um processo psíquico. Ele quis ver o 

fenômeno sagrado. E ele ouviu o chamado. Deus também viu o 

sofrimento do povo na escravidão e ouviu seu grito. A resposta de 

Moisés foi: “Eis-me aqui” (Ex 3,4). Ele se prontifica a ouvir a Deus. Dar 

atenção à voz de Deus é uma chance para aprender o que Deus quer. 

Quer dizer que o ego está fazendo um percurso no processo psíquico 

de sair da identificação total com o Si-mesmo para chegar à 

consciência de si e à consciência do Si-mesmo. Quando o ego chegar 

a esta distinção psíquica estará assegurada a sua integridade. E este 

processo é contínuo na vida humana.388 

 

3.2 O herói nas categorias da psicologia analítica 

 

A proposta neste terceiro capítulo é desenvolver a hipótese de que o 

personagem Moisés pode ser compreendido como herói, segundo a psicologia 

analítica, especificamente de acordo com a obra de Joseph Campbell, O herói de mil 

faces. Neste tópico são levantadas algumas reflexões sobre o sentido do mito para a 

psicologia analítica, para adentrar a compreensão do mito do herói, e serão elencadas 

algumas afirmações da psicologia analítica sobre o herói. 

Ao tratar do tema da jornada do herói ou mito do herói, sob a perspectiva da 

psicologia analítica, faz-se relevante adentrar-se numa leitura do sentido do mito.389 

Para isso, Lima Netto chama a atenção para a compreensão conceitual de mito, 

afirmando que os conteúdos dos mitos, como por exemplo, o mito do encontro de Eva 

com a serpente no Jardim do Éden, em Gn 3, são fatos não verdadeiros no universo 

físico, ou seja, no mundo material, mas podem ser fatos verdadeiros no universo da 

psique humana. Isso quer dizer que os mitos podem ser verdades psicológicas.390 Pois 

“são espelhos da psique humana”.391  

Nos mitos podem ser localizadas verdades psicológicas porque os personagens 

e os fatos narrados nos mitos podem ser avaliados como tendo conexão com a psique 

 
388 SILVA, R. A. A. Êxodo 3,1-15: o encontro de Moisés com Iahweh, uma leitura na perspectiva da 

psicologia analítica, p. 108. 
389 De acordo com o Dicionário junguiano, mito é um termo que “ocorre no sentido que assumiu na 

antropologia e, portanto, como relato que é parte de um corpo de tradições oralmente transmitidas 

entre os vários membros de uma comunidade específica”. Relevante para as diversas ciências “dos 

inícios do século XX, também a psicologia analítica leva adiante o estudo sobre a natureza e sobre as 

funções do material mítico cujo afluxo na história do Ocidente jamais deixou de existir.” PIERI, P.F. 

Dicionário junguiano, p. 325-326. 
390 LIMA NETTO, R. Os segredos da Bíblia, p. 19. 
391 LIMA NETTO, R. Os segredos da Bíblia, p. 20. 



126 
 

humana, e tais personagens podem ser associados ao conceito psicológico de 

arquétipos.392 Verdade psicológica é “a descrição adequada, isto é, simbólica, da 

dinâmica e da vivência psíquica. A verdade do mito é acessível apenas à visão 

simbólica.”393 Sendo o mito elaborado conscientemente por uma comunidade humana, 

“o elemento de moldagem consciente pela comunidade resulta numa descrição 

simbólica coerente da verdade eterna da existência psíquica”.394  

O mito, com seu tema arquetípico, tem uma força psíquica que atua na pessoa 

humana. Isso porque a força arquetípica, que é proveniente da psique objetiva (o 

inconsciente coletivo), independe da decisão e da iniciativa da pessoa. A psique 

objetiva atua autonomamente e provoca na pessoa a necessidade de que sejam postas 

em ação as condições próprias do arquétipo. É como uma força interior, inconsciente, 

que precisa que suas qualidades sejam integradas pela consciência para que a pessoa 

possa experimentar o arquétipo. 

Os mitos têm grande relevância para o estudo da psique, assim como para o 

estudo das religiões. Pois a linguagem religiosa, assim como a psique, é sempre 

simbólica. Daí a compreensão de conjunto de tradições religiosas, a partir da leitura 

psicológica, como “coleção de mitologemas ou imagens arquetípicas recebidas de 

fontes inconscientes como ‘revelações’ da psique objetiva”, sendo que tais revelações 

são “revelações de uma entidade inescrutável, que só pode ser abordada através da 

experiência simbólica viva”.395 

Referindo-se à religião e à atitude religiosa, Whitmont explica que imagens e 

símbolos, que são produto do inconsciente, surgem dentro do indivíduo e são as 

mesmas imagens e símbolos que sempre ocorreram na experiência de todos os povos, 

sejam religiões organizadas ou não. Esse entendimento do surgimento das imagens e 

símbolos religiosos como fruto do inconsciente, para a psicologia analítica, requer que 

se entenda que não se trata de alguma doutrina ou alguma crença específica, mas da 

relação que o indivíduo estabelece pessoalmente com a realidade fundamental.396 

 
392 LIMA NETTO, R. Os segredos da Bíblia, p. 20. 
393 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 69. 
394 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 69. 
395 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 71. 
396 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 75. 



127 
 

Whitmont oferece uma compreensão psicológica da religião que é relevante 

para esta pesquisa. Ele esclarece que, segundo a psicologia analítica, a psique objetiva 

não é produto da subjetividade do homem, mas tem o poder de impor formas e 

limitações sobre as experiências dos indivíduos. Assim sendo, “a religião não é, e 

nunca pode ser, inventada pela subjetividade do homem; em vez disso ela é 

‘suportada’ como a intromissão de algo objetivo e per se inescrutável.”397 Portanto, 

para a psicologia analítica, a religião é transmitida ao indivíduo “através da psique 

objetiva sob a forma de sua própria imagética (isto é, arquetípica), que nos faz vivenciá-

la como um ‘outro’ transpessoal, como um ‘Tu’.” Da mesma forma, “o significado da 

existência não pode ser inventado, mas apenas descoberto”.398 Há na psique objetiva 

uma força criadora de mitos. Ou, nas palavras de Palomo,  

 

os caminhos arquetípicos fomentam narrativas míticas e suas 

variantes, uma vez que apoiados em mitologemas, poemetos em prosa 

que combinam um conjunto de imagens que nada mais são que 

expressões das realidades complexas do mundo, seus conflitos, seus 

sintomas.399 

 

Sempre podem surgir novos mitologemas que atuarão para que suas imagens 

sejam integradas pelos indivíduos.400 Whitmont esclarece que: 

 
A integração da imagem arquetípica acontece através do 

reconhecimento e da vivência dessa imagem como uma “pintura de 

significado” (Sinnbild), como um símbolo. Sua integração envolve 

também uma percepção consciente do impulso subjacente como um 

impulso poderoso para uma experiência ou atividade significativa que 

deve tornar-se real em termos daquilo que é racional e eticamente 

possível.401 

 

Na jornada do herói, ou mito do herói, quando a psique objetiva traz ao indivíduo 

a força poderosa do arquétipo do herói ou da heroína, tal indivíduo será provocado a 

prestar atenção aos símbolos, que surgirão em forma de imagens arquetípicas e, ao 

 
397 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 71. 
398 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 71. 
399 PALOMO, V. Prefácio. In: ALVARENGA, M. Z. et al. Os deuses castigam?: mitologia e psicopatologia 

simbólica, p. 16. 
400 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 72. 
401 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 72. O itálico é do autor. 



128 
 

chegarem tais imagens ao nível da consciência, deverá o indivíduo entrar em ação 

para começar a corresponder ao chamado delas em sua vida.  

O herói ou a heroína agirão como em uma missão, uma missão de vida. Trata-

se da necessidade psíquica de perceber as imagens que fluirão do inconsciente para 

o consciente provocando-o(a) a entrar em ação, pois “Jung sentia que o significado 

central das nossas vidas pode ser apreendido apenas através de uma conscientização 

dos nossos próprios mitos individuais.”402 O que acontece com o indivíduo é uma 

manifestação da psique objetiva, isto é, não é ação do seu ego, nem está ao alcance 

da sua vontade pessoal, pois é algo que começa a brotar no indivíduo vindo das 

profundezas da psique.403 Ao explicar a força dos arquétipos na vida do indivíduo que 

passa por uma transformação de cura, Jung diz que eles têm o poder de promover 

mudanças, como do estado da doença para a salvação, assim como de conduzir a 

personalidade psíquica sobrepondo-se ao eu que se torna incapaz de expressar suas 

vontades. Sobre essa atuação das forças psíquicas Jung faz uma analogia: “um 

homem religioso diria que Deus toma a direção.”404 O chamado do herói ou da heroína 

se dá com essa ação provocada pelas forças ocultas do inconsciente, pois existe no 

indivíduo o que Whitmont chama de “instinto heróico”.405 

A jornada do herói, ou mito do herói, é uma coleção de imagens arquetípicas 

reveladas pela psique objetiva e que só podem ser abordadas através da experiência 

simbólica. O herói é um arquétipo e, como tal, suas imagens são experienciadas pelas 

pessoas em todos os tempos e lugares.  

A jornada do herói, ou da heroína, é um caminho de mudança, uma mudança 

de importância vital, pois através da morte leva a uma nova vida e cria oportunidades 

de penetrar em esferas da vida que, até então, o indivíduo desconhecia, e possibilita 

o aprendizado de novos conhecimentos. Trata-se de um caminho que sempre fascinou 

os seres humanos em todos os tempos e lugares, especialmente por se caracterizar 

pela coragem de vencer as adversidades da vida e superar os medos, embora os 

 
402 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 75. 
403 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 76. 
404 JUNG, C. G. Escritos diversos, O.C. Vol. 11/6, par. 534 (p. 101). 
405 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 99. A grafia “heróico” segue a edição da obra anterior ao 

Acordo Ortográfico da Língua Portuguesa de 2009.  



129 
 

perigos fossem imensos e até quase arrebatadores.406 O herói é fascinante “porque 

pura e simplesmente ele personifica o desejo e a figura ideal do ser humano”.407 

Jung escreve sobre o herói, a partir da mitologia e das religiões, e, ao tratar do 

tema do nascimento do herói, afirma que a figura humana do herói, juntamente com a 

figura humana do demônio, é o mais nobre dos símbolos da libido.408 A libido, para 

Jung, é a energia psíquica que se refere à energia que possibilita o trabalho da 

personalidade e pode ser entendida como apetite – por exemplo, apetite da fome, da 

sede, do sexo –, e como emoções, e não se confunde com a definição freudiana de 

libido como energia restrita à energia sexual.409  

Vislumbrar a libido figurada no humano é então um passo psicológico de 

enxergar que a simbólica410 deixa o campo do neutro – como diz Jung, campo de 

imagem astral e meteórica – e passa a ser imagem do humano, assume a forma 

humana, sendo o herói aquele que representa ou que incorpora essa passagem da 

simbólica para a forma humana.411 Mas essa passagem do campo neutro da simbólica 

para a imagem do humano não ocorre sem dificuldade, uma vez que, embora as 

pessoas se afastem umas das outras por causa dos conteúdos conscientes que são 

diferentes entre si, os indivíduos humanos são muito mais semelhantes do ponto de 

vista do inconsciente. Jung disse que o inconsciente tem o que ele chamou de “uma 

evidente uniformidade do inconsciente”, marcada pelos resíduos da psique arcaica 

indiferenciada que inclui os estágios prévios da animalidade. Com essa uniformidade 

do inconsciente, torna-se necessário o processo de individuação para que ocorra a 

diversificação dos indivíduos.412  

Foi nesse mesmo sentido que ocorreu o desenvolvimento do culto do herói, ou 

seja, no processo da formação da personalidade ocorrido ao longo de milênios da 

 
406 MÜLLER, L. O herói: a verdadeira jornada do herói e o caminho da individuação, p. 8. 
407 MÜLLER, L. O herói, p. 9. 
408 JUNG, C. G. Símbolos da transformação. O.C. Vol. 5, par. 251 (p. 205). 
409 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 82. 
410 Simbólica é a qualidade de algo ser simbólico, ou seja, de que algo funciona como signo. PIERI, P. 

F. Dicionário junguiano, p. 455-456. “Na psicologia analítica junguiana o signo psíquico entende-se 

como alguma coisa que permite a referência a alguma outra coisa que, embora esteja fechada para a 

consciência que a produziu, é possível obter por meio de um procedimento interpretativo. Dessa forma, 

certo objeto que se torna presente à consciência através da expressão onírica ou da imaginação, 

considera-se em geral como um objeto que se refere a outro que momentaneamente se encontra na 

consciência.” PIERI, P. F. Dicionário junguiano, p. 454. 
411 JUNG, C. G. Símbolos da transformação. O.C. Vol. 5, par. 251 (p. 205). 
412 JUNG, C. G. Símbolos da transformação. O.C. Vol. 5, par. 258 (p. 210). 



130 
 

história da humanidade, processo que se deu ao longo da transformação da 

coletividade primitiva para a individualidade cultural, conforme Jung413 e Neumann414. 

Para Neumann, “o herói é o precursor arquetípico da humanidade em geral.” O herói 

tem um destino que serve de modelo a ser seguido uma vez que, psicologicamente, 

“os estágios do mito heroico façam parte dos constituintes do desenvolvimento da 

personalidade de cada indivíduo.”415 

Tratando de um tema religioso associado ao tema da libido, Jung faz referência 

ao culto do herói com relação à figura religiosa de Jesus. Jung diz que a Igreja Católica 

conservou ao longo dos séculos a característica de um Jesus pessoal que mantém a 

divindade como uma resposta que atende à necessidade de um herói visível, uma vez 

que ela, Igreja, conseguiu estabelecer o reconhecimento de um substituto sacerdotal 

na terra. Isso se torna praticável psicologicamente, uma vez que, ao se perceber a 

figura religiosa através dos sentidos, como vê-la, ouvi-la, tocá-la, falar com ela, torna-

se possível ocorrer a transferência da libido para o símbolo. Não é o sacerdote 

substituto em si o objeto da transferência da libido, mas o símbolo que ele engendra 

como figura religiosa como representante de Jesus na terra. Jung explica que os 

aderentes de uma religião não amam o Deus visível na forma humana do sacerdote, 

pois para isso bastaria amar o vizinho. Não é a outro ser humano que os fiéis de uma 

religião dirigem o seu amor, mas sim à figura religiosa, pois, como afirma Jung, “a 

figura religiosa não pode ser apenas um homem; ela deve representar aquilo que 

realmente é, a totalidade daqueles protótipos que sempre e em todos os tempos 

exprimem o ‘extraordinariamente eficiente’”.416 

Fica clara a associação entre a libido e o culto do herói, pois Jung afirma que: 

“Sob a forma humana visível não se procura o homem, mas o super-homem, o herói 

ou o deus, justamente o ser semelhante ao homem, que exprime aquelas ideias, 

formas e forças que comovem e moldam a alma humana.”417 

Referindo-se à outra característica do culto do herói, tratando do arquétipo da 

criança, Jung fala da criança-deus e da criança-herói e afirma que ambas têm o 

 
413 JUNG, C. G. Símbolos da transformação. O.C. Vol. 5, par. 259 (p. 211). 
414 NEUMANN, E. História das origens da consciência: uma jornada arquetípica, mítica e psicológica 

sobre o desenvolvimento da personalidade humana, p. 122. 
415 NEUMANN, E. História das origens da consciência, p. 122. 
416 JUNG, C. G. Símbolos da transformação. O.C. Vol. 5, par. 259 (p. 211-212). 
417 JUNG, C. G. Símbolos da transformação. O.C. Vol. 5, par. 259 (p. 212). O itálico é do autor. 



131 
 

nascimento miraculoso e passam pelo abandono e sofrem perseguição. Ele explica 

que a criança-herói, que expressa o tipo humano, é elevada ao limite do sobrenatural, 

considerada semidivina, e representa, por isso, uma síntese do inconsciente (que se 

caracteriza como aquilo ainda não humanizado, ou seja, como divino) e da consciência 

humana. Jung diz, ainda, que essa característica da criança-herói significa, 

psicologicamente, uma antecipação da individuação, porque indica uma aproximação 

da totalidade.418  

Para Müller, o símbolo da criança-herói é um dos “poucos símbolos com uma 

força tão abrangente e vivificante”,419 pois essa criança abandonada, que fica na alma 

humana talvez como um legado de sofrimento ou de maus tratos na primeira infância, 

à medida que o processo de autoconhecimento se desenvolve, pode ser reconhecida 

pelo indivíduo e ser transformada na criança divina, isto é, na força vital que sustenta 

a vida do indivíduo, impulsionando nele o desejo de querer viver.420 

Outra leitura do herói relevante para o estudo contemporâneo é o de que o 

herói não é um arquétipo restrito ao sexo masculino. Müller defende, com firmeza, que 

o caminho heroico não é algo tipicamente masculino, mas, devido ao desenvolvimento 

da cultura patriarcal, os relatos de heróis acabaram sendo quase que exclusivamente 

de heróis do sexo masculino. Tal exclusividade do masculino se mostra 

preconceituosa, uma vez que o caminho heroico, que deverá ser percorrido pelo ser 

humano como a procura de si mesmo, deve ser tanto dos homens como das mulheres. 

Homens e mulheres nasceram para trilhar o caminho da individuação e, portanto, o 

caminho do herói ou da heroína.421  

Contempla esta leitura do herói e da heroína a afirmação de Uchôa nos 

momentos atuais da realidade social e política do Brasil, no contexto de um governo 

democrático: “... há uma vaga recomendada pelos anistiados e anistiadas políticas. E 

eles escolheram o meu nome, heroínas e heróis que lá atrás lutaram para que a 

democracia no Brasil permanecesse...”422 Por isso, a expressão melhor se apresenta 

 
418 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 281 (p. 167-168). 
419 MÜLLER, L. O herói, p. 32. 
420 MÜLLER, L. O herói, p. 34. 
421 MÜLLER, L. O herói, p. 24. 
422 UCHÔA, M. Olá, pessoal, eu sou Marcelo Uchôa, advogado e professor de Direito de Fortaleza-

CE. Tá dando na mídia que eu vou assumir uma posição na Comissão de Anistia e, de fato, vou. 

Instagram: Marcelo Uchôa: @marcelouchoa_.  



132 
 

no uso contemporâneo como o caminho do herói ou da heroína; a jornada do herói ou 

da heroína; o mito do herói ou da heroína.   

A compreensão do arquétipo do herói em sintonia com a religião, como 

expressão das imagens arquetípicas transmitidas pela psique objetiva ao indivíduo, 

torna-se relevante para o estudo de um herói de um texto sagrado, como é o caso de 

Moisés, o herói do livro do Êxodo na Bíblia.  

Pode-se compreender o livro do Êxodo como os registros conscientes da 

jornada de um herói, isto é, da experiência simbólica de um personagem, um líder de 

um povo, que vivencia as etapas da jornada do herói, e se torna o exemplar do herói 

mais valoroso para uma literatura religiosa, a literária bíblica. Esses registros permitem 

vislumbrar que, o que acontece com Moisés, se trata de uma manifestação da psique 

objetiva, isto é, não é ação do seu ego, nem está ao alcance da sua vontade pessoal, 

pois é algo que começa a brotar nele vindo das profundezas da psique, é provocado 

pelas forças ocultas do inconsciente. E que o herói Moisés percorre o caminho da 

individuação que compõe a verdadeira jornada do herói, pois, como ensina Müller, 

“seu caminho é o caminho da autorrealização”.423 

O caminho da individuação, o caminho do herói, o caminho de Moisés, ou seja, 

o caminho aparece como um símbolo que interliga o conceito psicológico ao herói 

bíblico, pois Moisés faz sempre um caminho nos relatos do Êxodo. O caminho é como 

um símbolo da jornada do herói, pois, como diz Müller, “o herói se encontra numa 

peregrinação, numa procura ininterrupta, na qual não existe nenhuma meta 

definitiva.”424 Essa leitura do herói contribui para que se busque a compreensão 

psicológica de Moisés, pois pode-se perceber que há correspondência entre o 

caminho heroico e o processo de individuação: 

 
Estar a caminho é a meta ou, na linguagem psicológica, o nosso Self425 

revela-se apenas em suas formas em contínua mutação. Só podemos 

circundá-lo sem jamais concretizá-lo por completo. Por isso, a viagem 

e o caminho são um símbolo antiquíssimo do processo de 

individuação.426 

 

 

 
423 MÜLLER, L. O herói, p. 11. 
424 MÜLLER, L. O herói, p. 20. 
425 Self é o Si-mesmo, o princípio organizador da psique.  
426 MÜLLER, L. O herói, p. 21. 



133 
 

3. O herói segundo Joseph Campbell na obra O herói de mil faces 

 

Neste tópico serão apresentadas algumas características da jornada do herói, 

de acordo com a teoria de Campbell, para que se possa embasar o próximo tópico, 

jornada que Campbell chama de “aventura mitológica do herói”. 

A reflexão apresentada tem mostrado, neste capítulo, que há uma possibilidade 

de se lerem as imagens dos mitos como conteúdos da psique, como arquétipos da 

psique objetiva. Essa leitura psicológica encontra na proposta de Campbell uma 

corroboração desse olhar para a conexão entre as imagens do mito e as do 

inconsciente objetivo, isto é, coletivo. Campbell apresenta a visão de que existe uma 

estreita ligação entre o conteúdo da mitologia e os arquétipos do inconsciente coletivo, 

sendo que a mitologia oferece imagens para se compreender o que há na psique 

coletiva. Uma vez que Jung faz menção a Moisés e afirma que ele corresponde ao 

herói cultural e legislador427, porém, não elenca sistematicamente as características do 

herói que ele vislumbrou em Moisés, esta pesquisa opta por trilhar uma trajetória pela 

psicologia analítica, que é enriquecida com as contribuições dos autores, como é o 

caso das contribuições de Campbell sobre o mito e a jornada do herói.  

Campbell chama o inconsciente de “reino mitológico que carregamos dentro 

de nós”.428 Eis uma peculiaridade da linguagem do mitólogo ao se referir ao conceito 

psicológico.  

Campbell faz uma comparação da atuação da psicanálise e da psicologia 

analítica com as funções dos rituais primitivos, e afirma que as imagens que se 

encontram nas provas e rituais de povos primitivos coincidem com imagens de sonhos 

relatados por pacientes em terapia. Nesse sentido Campbell faz a afirmação de que: 

“a função primária da mitologia e dos ritos sempre foi a de fornecer os símbolos que 

levam o espírito humano a avançar, opondo-se àquelas outras fantasias humanas 

constantes que tendem a levá-lo para trás.”429  

Assim, para o mitólogo, o psicanalista hoje realiza o papel de confirmar o que 

ensinaram os primitivos curandeiros que dançavam nos rituais e dos feiticeiros que 

 
427 JUNG, C.G. Aion: estudos sobre o simbolismo do si-mesmo. O.C. Vol. IX/2, par. 359-360 (p. 217-

218). 
428 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 19. 
429 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 21. 



134 
 

praticavam os rituais de passagem em seus grupos primitivos. Ele explica que essa 

atuação no ser humano em todas as épocas é fruto das forças do inconsciente que 

impelem o indivíduo ao processo de “emancipação”, termo que ele utiliza para se 

referir ao processo de autodesenvolvimento no trabalho terapêutico atual, a partir da 

psicanálise ou da psicologia analítica. Se o indivíduo não escutar o chamado das 

imagens por meio dos antigos rituais e dos mitos, o que para Campbell seriam 

elementos exteriores para impulsionar a psique, o indivíduo teria então de dar atenção 

aos sonhos, o que seria um elemento interior em trabalho em prol do desenvolvimento 

psíquico.430  

Uma figura que é familiar às mitologias e tradições folclóricas é a do monstro-

tirano, o acumulador do benefício geral que quer tudo para si e cuja ambição gera o 

consequente prejuízo para si e para todos ao seu redor e até à sociedade inteira. É 

contra a ação desse gigante da independência autoconquistada que se pronuncia um 

grito em favor do herói redentor que, utilizando a sua espada flamejante, libertará o 

mundo.431 Contrariamente ao monstro-tirano, o herói é homem da submissão 

autoconquistada, o que implica em um enigma, o qual precisa ser resolvido para que 

seja estabelecida a façanha histórica do herói.432  

E o enigma pode ser entendido como a necessidade de encarar a vida como 

continuidade efetivada com a recorrência de nascimentos que anulam a recorrência 

de mortes. Se há o monstro-tirano é necessário que surja alguém que seja a novidade 

e a explosão de vida para que o supere. Mas para isso será necessário que o ser jovem 

realize a tarefa de entrar nos muros da cidade do monstro-tirano e lá dentro encontre 

a chance da regeneração da vida para os citadinos. Em termos psicológicos, será 

necessário que o herói surja e faça a incursão para o mundo espiritual mais elevado 

dentro da alma e, nessa passagem do macrocosmo para o microcosmo, isto é, o 

inconsciente dentro de cada ser humano, o herói poderá chegar às sementes 

douradas da alma, isto é, àqueles conteúdos guardados no inconsciente que poderão 

ser como o interior dos muros da cidade. Se ele conseguir atingir o que Campbell 

chama de “arranha-céu” interior, ele poderá recuperar conteúdos esquecidos no 

 
430 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 22. 
431 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 25. 
432 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 26. 



135 
 

inconsciente pessoal e também no inconsciente coletivo e realizar, então, uma 

renovação da vida.433  

Por isso, Campbell enuncia que a primeira tarefa que o herói tem de ser capaz 

de realizar é “retirar-se da cena mundana dos efeitos secundários e iniciar uma jornada 

pelas regiões causais da psique (...) e penetrar no domínio (...) daquilo que C. G. Jung 

denominou ‘imagens arquetípicas’”.434  

Os arquétipos que o herói vai encontrar e assimilar são as imagens que se 

encontram nos mitos e nas visões, ou seja, imagens do inconsciente coletivo que 

compõem o mundo da cultura da humanidade, que têm validade para toda a 

humanidade. Assim se pode compreender a afirmação de Campbell de que o herói – 

que a autor apresenta como o homem ou a mulher – venceu suas limitações pessoais 

e foi capaz de atingir formas de viver que são válidas para todos os seres humanos. 

Os seres heroicos têm visões e inspirações cujas origens são as fontes primárias da 

vida humana e o pensamento humano. Isso qualifica o herói a alcançar a sua segunda 

façanha que é a de retornar ao meio do povo, uma vez que empreendeu aquela jornada 

interior, e proporcionar à comunidade os conhecimentos novos de uma vida que 

renasce.435 

O herói é sempre chamado pelo inconsciente, o que se pode apresentar como 

um esboço básico que se repete como uma fórmula nas mitologias em todos os povos 

e em todos os tempos: primeiramente ele é chamado a cruzar um caminho, ou seja, 

passar de um ambiente horrível para um ambiente agradável; para que se efetive a 

passagem, ele encontrará alguém que lhe estenderá a mão, ou seja, ele será auxiliado, 

e, por fim, encontrará e pisará um terreno elevado e firme. Para Campbell, esses são 

os três temas que caracterizam a “canção maravilhosa da elevada aventura do 

espírito” que marcarão notadamente a aventura do herói.436 Essa passagem do herói, 

que receberá apoio, para que cruze para o outro lado, aquele lado onde a vida viceja, 

corresponde ao trabalho psicológico, que é uma árdua tarefa da descoberta de si 

 
433 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 26-27. 
434 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 27. 
435 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 27-28. 
436 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 29. 



136 
 

mesmo e do desenvolvimento de si mesmo. Campbell chama a esse cruzamento 

psicológico de cruzamento do oceano da vida empreendido pelo indivíduo.437 

Nesse cruzamento do oceano da vida adentrando o inconsciente, que causa ao 

indivíduo medo e pavor, o herói e todos os indivíduos poderão fazer a experiência de 

encontrar não monstros horríveis, mas sim a divindade. E será executada como que a 

morte do eu, que antes não se tinha encontrado com os aspectos inconscientes, e o 

indivíduo terá conquistado o encontro consigo mesmo, daí o encontro com o Si-

mesmo. E o indivíduo que alcançar essa façanha heroica não estará sozinho, pois 

estará pronto para a convivência com os demais seres humanos que compõem o 

mundo inteiro.438 

A façanha heroica é o caminho, ou mito, ou jornada do herói ou da heroína, que 

é tratada por Campbell como aventura mitológica do herói que segue uma fórmula dos 

rituais de passagem. A fórmula é separação-iniciação-retorno. A concepção de 

“fórmula” corresponde à compreensão de que o herói segue essa fórmula dos rituais 

de passagem compondo assim um monomito, isto é, uma unidade que corresponde 

ao mito, ou caminho, ou jornada do herói. Tem importância sublime essa jornada 

quando é compreendida com profundidade pelo personagem heroico, que a deve 

assumir, e é realizada com solenidade.439 

Campbell cita o herói Moisés, objeto desta pesquisa, ao enfatizar que a aventura 

do herói segue o padrão da unidade nuclear composto pela fórmula: afastamento do 

mundo, penetração em uma fonte de poder, retorno para a comunidade enriquecendo 

a vida dos demais. O exemplo usado é referente ao texto de Ex 19 em que Moisés, 

tendo chegado, com os israelitas, ao Monte Sinai, sobe a montanha e recebe as 

palavras de Iahweh, desce da montanha e encontra os anciãos dos israelitas e 

compartilha com eles as palavras recebidas. Na sequência, isto é, em Ex 20 a narrativa 

conta que Moisés sobe novamente a montanha e recebe de Iahweh as tábuas da Lei 

ou Decálogo, que será para todo o povo. O herói se afastou do povo, pois Iahweh tinha 

determinado que só ele poderia subir a montanha; penetrou o poder sagrado de 

Iahweh, em cima da montanha, recebendo dele as tábuas da Lei, e a exaltação do 

 
437 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 30. 
438 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 32. 
439 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 36. 



137 
 

poder divino é demonstrada na narrativa com a descrição de uma teofania de Iahweh, 

com trovões e relâmpagos, som da trombeta e montanha fumegante. Como diz 

Campbell, o Ocidente “foi abençoado” pelo Decálogo de Moisés.440 

O exemplo da citação do herói Moisés é destacado nesta pesquisa de propósito, 

uma vez que é o objeto dela. Não se pretende de forma alguma faltar com o 

reconhecimento dos outros heróis citados pelo mitólogo, inclusive porque o objetivo 

de Campbell é mostrar que “temos apenas que seguir uma multidão de figuras 

heroicas, ao longo dos estágios clássicos da aventura universal, para ver outra vez o 

que sempre foi revelado”.441  

Além de mostrar a unanimidade (termo usado por Cambpell) dos relatos das 

aventuras heroicas ao longo da história da humanidade, o mitólogo insiste que essa 

compreensão da aventura heroica em sentido universal pode contribuir para 

“compreender, não apenas o significado dessas imagens para a vida contemporânea, 

mas também a unidade do espírito humano em termos de aspirações, poderes, 

vicissitudes e sabedoria.”442 

Campbell distingue os heróis de contos de fadas e os heróis de mitos. Os 

primeiros são os que obtêm triunfo microcósmico quando retornam da jornada, ou 

seja, um triunfo doméstico, derrotando na aventura opressores pessoais, e os 

segundos são os que obtêm triunfo macrocósmico, isto é, histórico-universais, porque 

o alcance de sua vitória se estende a toda a sociedade. Nesse caso há os heróis tribais 

ou locais, e como exemplo seria Moisés, dos quais o resultado da façanha heroica 

beneficia um único povo, e os heróis universais, como exemplos seriam Jesus e Buda, 

cujo caminho resulta em um conteúdo para toda a humanidade.443 

No caso de Moisés, esta pesquisa tem afirmado que, segundo a narrativa do 

Êxodo, ele exerceu a liderança de um povo, os israelitas, e se tornou o líder mais 

importante na história da Bíblia Hebraica. Tem razão Campbell, ao identificar o herói 

Moisés como um herói tribal ou local, pois ele era o líder de um povo que, nos registros 

bíblicos, é apresentado como distribuído em doze tribos, chamadas as tribos de Israel. 

Necessário se faz acrescentar, porém, que dois milênios depois da redação dos livros 

 
440 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 40. 
441 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 40. 
442 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 40. 
443 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 42. 



138 
 

bíblicos do Antigo Testamento, essa enciclopédia religiosa se tornou a literatura de 

três grandes religiões universais, e poder-se-ia afirmar que atualmente a mensagem 

do herói Moisés teria alcances mundiais, uma vez que a Lei de Moisés se tornou 

referência para as três religiões espalhadas pelo mundo: o judaísmo, o islamismo e o 

cristianismo. 

O herói é um personagem dos contos de fadas, dos mitos ou das religiões que 

recebeu dons especiais, e “o efeito da aventura bem-sucedida do herói é a abertura e 

a liberação do fluxo de vida no corpo do mundo”.444 Significa que o herói tem uma 

missão sublime de contribuir para que haja mais vida na sociedade, para a qual ele 

retorna de sua jornada, pois ele é portador de uma força vital. Ou seja, o herói, visto 

sob perspectiva mitológica, lendária e religiosa é uma “encarnação de Deus, é ele 

mesmo o centro do mundo, o ponto umbilical através do qual as energias da 

eternidade irrompem no plano temporal”.445  

Essa visão do herói como centro do mundo é, para Campbell,446 uma leitura do 

herói como símbolo forte de um ponto a partir do qual há a continuação da obra 

criadora do mundo, da humanidade e de tudo o que tem vida. Essa continuação da 

vida, ou sua manutenção, pode ser vista como um mistério, e esse mistério pode ser 

contemplado na contínua vivificação que germina dentro de tudo o que existe no 

mundo – como humanos, animais, vegetais, atmosfera – e no universo – como a 

energia do sol, o brilho das estrelas. 

 

3.4 Moisés, personagem do Êxodo que vivencia a jornada do herói. 

 

O Herói de mil faces é uma obra em que Campbell mostra que há uma grande 

quantidade de heróis nos contos de fadas, na mitologia e nas religiões e que, como se 

disse, seguem uma fórmula: separação-iniciação-retorno. Esses três estágios da 

jornada do herói, que compõem a fórmula dos rituais de passagem, são divididos em 

subseções, como será apresentado adiante. Com base nessa fórmula de Campbell e 

 
444 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 43. 
445 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 46. 
446 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 46. 



139 
 

na visão da psicologia analítica, será analisada a jornada heroica de Moisés, o 

personagem-herói do Êxodo. 

 

3.4.1 O nascimento e a infância do herói  

 

Antes do primeiro elemento da fórmula dos rituais de passagem que caracteriza 

a aventura do herói, há elementos do nascimento e da infância que são comuns na 

vida dos heróis. Para se adentrar nessa análise é necessário ter em conta que 

Campbell mostra que na mitologia há a esfera dos deuses em ação na criação do 

mundo nas lendas, nos contos, nos mitos e nas religiões, e todo o conjunto dessas 

ações compõe o que Campbell chama de ciclo cosmogônico. E a história da mitologia 

mostra que há uma passagem no ciclo cosmogônico da esfera dos deuses para a 

esfera humana. Ou seja, o ciclo cosmogônico atinge um estágio em que não são mais 

os mitos nos quais os deuses criam o mundo, mas as lendas que passam, então, a ser 

marcadas “pela ação dos heróis, de caráter mais ou menos humano, por meio dos 

quais é cumprido o destino do mundo”.447 

O herói humano, também chamado herói da cultura, não é considerado pelas 

lendas como meramente humano, ou seja, as lendas sempre deram um realce de 

excepcionalidade aos heróis e enfatizaram a posse de poderes extraordinários. E, para 

destacar as características excepcionais dos heróis, as lendas mostraram que, desde 

o nascimento, inclusive desde a concepção no ventre materno, os heróis têm uma 

sucessão de prodígios que os distinguem dos outros homens. Esses caracteres 

excepcionais têm como objetivo mostrar “a concepção, segundo a qual a condição de 

herói é algo a que se está predestinado, e não algo simplesmente alcançado”.448 

Essa excepcionalidade do herói é mostrada na mitologia, nas lendas e nas 

religiões por meio da apresentação de uma infância milagrosa, que, segundo 

Campbell, é a demonstração de que há que um princípio divino que se manifesta 

tornando-se encarnado no mundo por meio do milagre que ocorre para que o herói 

possa nascer e viver sua infância. Além disso, o herói é excepcional também porque, 

 
447 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 306. 
448 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 311. 



140 
 

à medida que cresce e vive sua jornada, realizando inúmeras atividades, ele é aquele 

que representa a realização do destino.449  

O herói é alguém com um significado muito especial e muito profundo para a 

comunidade. Na consciência do redator do mito ou do relato de uma religião, como, 

por exemplo, o relato do Êxodo, reverberam as influências do inconsciente, poderoso 

como ser divino, que seleciona o seu representante para ser o modelo e levar uma 

mensagem àquela comunidade. Assim, a psique objetiva, ou seja, o inconsciente 

coletivo, favoreceu os redatores bíblicos a contar a história do nascimento de Moisés 

de forma milagrosa para destacar, na história do povo de Israel, que ele é o herói que 

cumpre o destino e, assim, conduz o povo. Campbell diz que cada relato é uma forma 

de racionalizar o tema da infância e do retorno do herói. E o relato realiza um esforço 

de mostrar uma plausibilidade física do herói e, ao mesmo, principalmente tratando-se 

de heróis grandiosos como patriarcas, magos, profetas, mostra também que prodígios 

grandiosos se desenvolvem além dos limites humanos do herói.450 

O relato de Ex 1, que tem o gênero literário da lenda,451 prepara o leitor do texto 

bíblico para compreender o ambiente de escravidão que está sendo gestado na 

política do faraó egípcio, uma vez que os israelitas tinham-se transferido para o Egito 

e tinham-se estabelecido naquele país. O faraó disse aos egípcios: “Eis que o povo 

dos israelitas tornou-se mais numeroso e mais poderoso do que nós. Vinde, tomemos 

sábias medidas para impedir que ele cresça...” (Ex 1,9-10). Os egípcios aumentaram 

a exploração da força de trabalho dos israelitas, escravizando-os e “tornaram-lhes 

amarga a vida com duros trabalhos...” (Ex 1,13). Mas o povo israelita continuou a 

crescer no meio dos egípcios. A opressão veio, então, na forma de genocídio dos 

meninos hebreus. Primeiramente, o faraó ordenou que as parteiras, que 

acompanhavam as parturientes israelitas, matassem os meninos ao nascer (Ex 1,16). 

Mas, como as parteiras não obedeceram ao faraó e permitiram que os meninos 

nascessem (Ex 1,17), o faraó ordenou a todo o povo que fossem jogados no Rio Nilo 

todos os meninos que nascessem (Ex 1,22). É nesse contexto que acontecerá o 

 
449 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 311. 
450 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 313. 
451 ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo, p. 33. 



141 
 

nascimento de Moisés, que se pode compreender como o nascimento miraculoso de 

um herói. 

O relato de Ex 2,1-10 conta como foi o nascimento de Moisés. Sem dizer os 

nomes dos pais hebreus, o texto diz que, após um homem descendente de Levi tomar 

por esposa uma mulher também descendente de Levi, ela engravidou e deu à luz um 

filho. Ela viu que o filho era belo e decidiu escondê-lo por três meses uma vez que, se 

o povo soubesse da existência dele, o povo deveria jogá-lo no rio, pois toda a 

sociedade egípcia estava incumbida da prática do genocídio de meninos hebreus 

recém-nascidos. Portanto, o herói nasce ameaçado de morte. Mas o que o distingue 

dos outros meninos é que ele sobreviverá à ameaça. 

É de se notar que Levi se refere a uma tribo sacerdotal do povo israelita.452 Eis 

um elemento que chama a atenção na constatação do nascimento do herói. Ele é 

descendente de tribo sacerdotal, o que indica que sua ascendência o conecta ao 

divino, porque seus ascendentes eram homens dedicados ao serviço do sagrado. 

Moisés nasce e sobrevive à ameaça de morte graças à atitude cuidadosa e terna 

de sua mãe, que depois de escondê-lo por três meses, colocou-o num cesto e depôs 

o cesto no rio. Graças também aos cuidados de observação de sua irmã que, segundo 

o relato, acompanhou de longe o cesto, e à atitude da filha do faraó que retirou o 

menino das águas e o adotou como filho, dando-lhe o nome de Moisés. Conclui-se, 

assim, o relato do nascimento de Moisés. 

Essa condição de ameaça ao nascimento do menino e a estratégia da mãe de 

depor o cesto com o menino na água do rio, salvando-o e possibilitando-lhe ser 

encontrado pela filha do faraó, remetem às características do nascimento de um herói, 

ou seja, “a natureza heroica da vida de Moisés é prefigurada na história de seu 

nascimento”453 e, como já se disse, o nascimento de Moisés é comparável a outros 

heróis da Antiguidade. Müller enfatiza a importância do sentido psicológico do perigo 

em que se dá o nascimento do herói:  

 

Acompanhando agora as etapas típicas do caminho do herói, nos 

deparamos, em primeiro lugar, com o fato psicologicamente tão 

profundo, de que a concepção, a gravidez, o nascimento e a primeira 

 
452 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 70. 
453 SANFORD, J. A. O homem que lutou com Deus, p. 119. 



142 
 

infância do futuro herói são com frequência representados como muito 

penosos e arriscados. (...) Sabemos (...) de Moisés e de Jesus, o quanto 

tiveram a infância ameaçada.454 

 

Müller explica que a infância ameaçada é importante, psicologicamente, como 

“aquele momento psicodinamicamente decisivo, responsável em larga medida pela 

fascinação e força do motivo do herói: a relação necessária entre a vivência da 

impotência e a ansiedade por uma força em tamanho superior.”455  

Para Jung, o que se passa com a criança-herói é como uma demonstração do 

que acontece no processo psicológico e na gênese do Si-mesmo. Não será fácil 

crescer e se tornar um indivíduo autorrealizado: o processo de individuação não ocorre 

sem dificuldades, pois há acontecimentos psíquicos que demonstrarão a dificuldade 

para se alcançar a individuação, isto é, a autorrealização. O nascimento miraculoso do 

herói ajuda a visualizar as dificuldades dessa gênese da individuação. Jung diz: “O 

motivo da ‘insignificância’, do estar exposto a, do abandono, perigo etc., procura 

representar a precariedade da possibilidade da existência psíquica da totalidade, isto 

é, a enorme dificuldade de atingir este bem supremo.” A dificuldade vivida pela 

criança-herói é uma possibilidade de se encarar o processo de individuação que não 

ocorre sem obstáculos.456   

Chama a atenção o fato de que Jocabed,457 a mãe de Moisés, agiu com cuidado, 

ternura e coragem, pois contrariou o sistema opressor egípcio e, graças à sua atitude 

corajosa, o herói pôde nascer e ser salvo. Faz-se justo mencioná-la como heroína da 

história bíblica, como o faz Sanford, por sua contribuição para que o herói Moisés se 

tornasse o líder do povo israelita.458 

Outro elemento, a que se refere Sanford e que caracteriza o herói enquanto 

criança recém-nascida, é o abandono. Distintamente da leitura da atitude da mãe de 

Moisés como uma atitude cuidadosa e terna, porém, não contraditoriamente a essa 

leitura, Sanford interpreta a atitude de Jocabed de colocar o cesto com o menino no 

rio como resultado de um desespero diante da ameaça de morte e do crescimento da 

 
454 MÜLLER, L. O herói, p. 26. 
455 MÜLLER, L. O herói, p. 27. 
456 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 282 (p. 168). 
457 O relato do nascimento não informa o nome da mãe de Moisés, que será conhecido mais adiante no 

livro em Ex 6,20.  
458 SANFORD, J. A. O homem que lutou com Deus, p. 120. 



143 
 

criança, não podendo mais ser escondida. Esse desespero, na opinião de Sanford, 

levou a mãe a confiar o filho às forças da natureza, como uma atitude de abandono do 

filho na natureza. Esse abandono repercutiu em uma benevolência da natureza para 

com a criança, empurrando o cesto para perto da filha do faraó que se banhava no rio 

acompanhada das criadas.459 Pode-se dizer, então, que o mistério divino, que circunda 

a trajetória da vida do herói, agiu em prol do menino conduzindo as forças ocultas da 

natureza, garantindo-lhe a sobrevivência em meio ao abandono. Jung diz que “a 

natureza, o próprio mundo dos instintos, se encarrega da ‘criança’.”460  

Outro elemento da infância do herói que chama a atenção no caso do herói 

Moisés e que tem relevância psicológica são os pais duais do herói. Moisés nasceu de 

pais hebreus e foi adotado pela filha do faraó e teve, portanto, pais egípcios da família 

real. O sentido psicológico da existência de pais duais está relacionado com o sentido 

de ser um herói.461 Sanford explica que ter pais duais: 

 

É como se o herói derivasse sua consciência extraordinária de uma 

fonte régia ou divina, como também de uma fonte humana comum. Ele 

é uma pessoa renascida, cuja personalidade tem sua fonte num mundo 

espiritual arquetípico e não é moldada simplesmente por convenções 

humanas e ambientes ordinários. Psicologicamente falando, o herói é 

uma pessoa que vive em estreito contato com o mundo interior do 

inconsciente e suas forças espirituais.462 

 

Após a adoção de Moisés pela filha do faraó o relato do Êxodo não oferece 

informações sobre a infância e adolescência do herói, e diz, somente, que ele já tinha 

crescido e saiu para ver os seus irmãos que trabalhavam com tarefas pesadas (Ex 

2,11). Trata-se de um período em que Moisés está abrigado, ou resguardado, no 

palácio até que sai de lá para ver os irmãos hebreus sofrendo o peso da escravidão 

egípcia, e, ao tomar a atitude de golpear um egípcio, que feria um hebreu, passou a 

ser procurado pela polícia do palácio e teve de fugir do país (Ex 2,11-15).  

 
459 SANFORD, J. A. O homem que lutou com Deus, p. 122. 
460 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 286 (p. 170). 
461 Neumann diz: “O fato de o herói ter dois pais ou duas mães constitui uma característica essencial do 

cânone do mito do herói. Além do seu pai pessoal, há um pai ‘superior’, isto é, uma figura arquetípica 

de pai, aparecendo ao lado da mãe pessoal, de igual maneira, a figura de uma mãe ‘superior’. Essa 

dupla origem, com as suas figuras parentais pessoal e suprapessoal opostas entre si, constela o drama 

da vida do herói.” NEUMANN, E. História das origens da consciência, p. 123. Para Neumann os pais 

duais de Moisés são o faraó como o pai-rei, considerado o pai mitológico terrível, e “Jeová” (Iahweh), 

como o pai transpessoal. NEUMANN, E. História das origens da consciência, p. 156. 
462 SANFORD, J. A. O homem que lutou com Deus, p. 123-124. 



144 
 

Pode-se inferir que esse período, que vai da infância à vida adulta de Moisés na 

obscuridade de informações do relato, seja compreendido psicologicamente como o 

período de obscuridade que marca a vida do herói, símbolo da profundidade do 

inconsciente, um símbolo de que o herói tem de enfrentar um período de obscuridade 

marcado por grande perigo, impedimento ou desgraça. Esse símbolo é compreendido 

na afirmação de Campbell de que a criança “é jogada para dentro, em suas próprias 

profundezas, ou para fora, no desconhecido; de ambas as formas, ela toca as trevas 

inexploradas.”463 É o que parece acontecer com Moisés que fica resguardado na 

obscuridade do palácio e, quando estava “já crescido” (Ex 2,11), sai ao encontro dos 

irmãos, que são vítimas do poder de um império faraônico que havia determinado o 

genocídio dos meninos e continuava massacrando um povo de escravizados sob os 

trabalhos forçados. 

Neumann explica que a perseguição ao herói já tinha ocorrido quando do seu 

nascimento, uma vez que o faraó tinha mandado matar os meninos. Segundo 

Neumann, nas histórias dos heróis, quando a criança-herói é expulsa pelo pai-rei como 

um inimigo a ser eliminado, a história do herói levará a um revertério, pois o herói 

voltará e será o vitorioso sobre o pai-rei que o expulsou. Mas no caso de Moisés, na 

perspectiva de Neumann, a criança-herói, mesmo tendo sido perseguida e não tendo 

sido atingida pelo pai-rei, foi levada pelo pai transpessoal, Iahweh, para dentro do 

palácio, e enquanto ainda não estava “já crescida” houve uma convivência pacífica. 

Porém, tal convivência foi uma forma encontrada pelo poder transpessoal, 

representado por Iahweh, de fazer com que o herói desvelasse o significado 

transpessoal do conflito que tinha sido posto já no nascimento do herói.464 

Tendo o herói se deparado com as forças das trevas da profundidade da 

escravidão que ocorria ao redor do palácio, sofrerá a perseguição daquele que o criou 

como membro adotado na família real egípcia. “O Faraó, tendo notícia do caso, 

procurava matar Moisés. Mas este fugindo da sua vista, retirou-se para a terra de 

 
463 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 316. 
464 NEUMANN, E. História das origens da consciência, p. 156. 



145 
 

Madiã e assentou-se junto a um poço.” (Ex 2, 15). O herói vai parar na beira de um 

poço, símbolo arquetípico da profundidade, da escuridão, do inconsciente.465  

Esse encontro com as próprias profundezas ou com o desconhecido, no 

exemplo de Moisés, simbolizado com a sua parada diante do poço, é o espaço psíquico 

para encontrar presenças que sejam benignas ou malignas, segundo Cambpell. Tais 

presenças podem ser simbolizadas por um anjo, um animal solícito, um pescador, um 

caçador, uma anciã ou um camponês. Essa presença oferece ao herói a oportunidade 

de um novo aprendizado. Não será um aprendizado fácil, pois ele terá de aprender “a 

lição das forças-semente, que residem precisamente além da esfera do mensurável e 

do nomeado”. O herói vai precisar ter uma capacidade extraordinária para passar por 

essa experiência e sair vivo dela.466 

Moisés diante do poço teve uma experiência extraordinária. A narrativa de Ex 

2,16-17 conta que ele viu uns pastores expulsando sete moças que tinham ido ao poço 

para dar de beber ao rebanho do pai delas. Esse era o trabalho das mulheres.467 Os 

pastores agiram com violência e opressão sobre as moças. Diante do desconhecido e 

da violência, presença maligna dos pastores cruéis, o herói terá de demonstrar força 

e só poderá seguir seu caminho se derrotar os pastores malvados. O herói defendeu 

as moças e fez o trabalho de dar de beber ao rebanho, trabalho que era delas.  

A experiência de Moisés não é somente com a presença maligna, mas também 

com a presença benigna, que é representada pelo pai das sete moças, segundo a 

narrativa de Ex 2,18-22. O homem se chamava, nesse trecho da narrativa, Ragüel, e 

mandou chamar o herói apresentado pelas filhas como “um egípcio” que as tinha 

livrado da mão dos pastores cruéis. Campbell diz que pode acontecer ao herói de 

encontrar uma presença benigna que lhe proporcionará um novo aprendizado. Moisés 

tinha sido criado na corte do faraó e não teria as mãos calejadas pelo trabalho duro. 

Ragüel oferece a Moisés comida (refeição de acolhida), casa (Moisés decidiu ficar com 

o anfitrião), uma filha para ser sua esposa (ela se chamava Séfora) e trabalho de cuidar 

do rebanho (segundo o relato de Ex 3,1). O ex-membro da corte faraônica terá de 

 
465 O poço tem duas características: é uma fonte de água e representa uma região do desconhecido; 

tais características fazem do poço um dos símbolos do inconsciente. CAMPBELL, J. O herói de mil 

faces, p. 83 e p. 98, nota 33. 
466 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 316-317. 
467 SILVA, R. A. A. A migração e a acolhida de Moisés em Madiã, p. 188. 



146 
 

aprender novas lições. Será esposo e membro de família que segue uma religião 

diferente da religião dos egípcios, pois segundo a narrativa, Ragüel era sacerdote de 

Madiã. Também terá de aprender o ofício de pastor do rebanho de ovelhas. A vida do 

herói estava sendo cuidada pelas forças inconscientes. E ele está respondendo 

positivamente aos novos aprendizados que o inconsciente lhe está apresentando 

enquanto está sendo gestada sua característica de herói.  

De acordo com Campbell, uma energia vital é libertada quando o herói vence 

um tirano e, nesse momento da narrativa, o tirano é representado pelos pastores 

violentos que foram derrotados por Moisés. Essa energia vital é simbolizada como uma 

mulher. Ela é a “outra metade” do próprio herói, quer dizer, “ela é a imagem do seu 

destino”.468 Séfora é a filha escolhida pelo representante divino, o sacerdote Ragüel, 

para ser a mulher que comporá a outra metade do herói Moisés. Assim como Moisés 

tem ascendência sacerdotal, a sua esposa também tem, é filha de sacerdote.469  

As aventuras dos heróis para conquistar a mulher amada são de luta e de 

realização de tarefas difíceis. Muitos heróis têm de realizar tarefas arriscadas para que 

possam ter direito ao leito nupcial. Moisés teve de passar por uma prova de resistência 

e força física para que pudesse conquistar o pai de Séfora. Ao derrotar os pastores 

violentos, Moisés foi visto com bons olhos por Ragüel. Campbell diz que há situações 

em que ocorre o “símbolo do milagre do destino”.470 Parece ser o que ocorreu com 

Moisés que, diante do desconhecido simbolizado pelo poço, teve uma ajuda do reino 

divino, simbolizado na estrutura sacerdotal que caracteriza a ascendência dos que se 

tornaram cônjuges.  

Campbell explica que ocorre uma conclusão do ciclo da infância do herói, que 

pode ser o retorno ou o reconhecimento do herói. Esse reconhecimento se realiza 

após o herói ter sido mantido ou ter permanecido em um longo período de 

obscuridade, que se poderia entender como um longo período de anonimato do herói 

ou ausência da luz na sua vida.471 Esse reconhecimento é a revelação do verdadeiro 

caráter do herói, que poderá vir acompanhado por uma grave crise ocasionada pelo 

 
468 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 328. 
469 Vogels enfatiza a condição sacerdotal da ascendência de Séfora. VOGELS, W. Moisés e suas 

múltiplas facetas, p. 82. 
470 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 330. 
471 Obscuridade pode significar ausência de fama ou notoriedade, anonimato, ausência de luz, 

escuridão. Conforme BORBA, F. S. (Org.), Dicionário UNESP do português contemporâneo, p. 980. 



147 
 

aparecimento de forças que, até então, não faziam parte da vida dele. Se essa crise 

ocorrer, o herói pode experimentar o que parece ser um massacre, mas isso é 

passageiro e dá lugar à manifestação de um valor criativo do novo fator que 

caracterizará a vida do herói.472  

No caso de Moisés, pode-se compreender essa conclusão psicológica da 

infância do herói como o momento após o casamento e a instalação em Madiã, com 

moradia fixa e trabalho como pastor do rebanho. Pois, até esse momento da história 

da sua vida, seu caráter de herói não tinha sido manifestado. As forças psíquicas que 

vão marcar a sua vida, a partir de então, estavam reservadas para entrar em ação no 

momento oportuno.  

A narrativa de Ex 2,23-25 mostra que enquanto o herói está estabilizado em 

Madiã, muito tempo se passou, o faraó opressor morreu, mas não teve fim a escravidão 

e o povo de Israel gritou sob o peso da escravidão, clamou do fundo da servidão. 

Forças espirituais poderosas estão em ação. Toda uma nação de escravizados está 

clamando por libertação. A narrativa enfatiza que esse grito de socorro de toda uma 

comunidade subjugada e oprimida subiu até Deus. Enquanto essas forças psíquicas 

estão em ação, o herói está vivendo o cotidiano de um homem comum, mas a narrativa 

vai mostrar que, em Ex 3, a força divina entra em contato com o herói e apresenta-lhe 

a missão a ser assumida, e que será em prol de todo um povo.  

 

3.4.2 O chamado da aventura do herói 

 

A partir daqui adentra-se na fórmula dos rituais de passagem defendida por 

Campbell para a aventura do herói: separação-iniciação-retorno. 

O primeiro estágio dessa fórmula é a separação, chamado também de a partida.  

Esse estágio tem como que uma divisão em cinco subseções que são o chamado da 

aventura, entendido como “os indícios da vocação do herói”; a recusa do chamado, 

que pode ser também “a temeridade de se fugir do Deus”; o auxílio sobrenatural, que 

se trata de uma ajuda que vai ao encontro do herói para que possa realizar o chamado; 

 
472 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 318. 



148 
 

a passagem pelo primeiro limiar; e o ventre da baleia que pode ser entendido como “a 

passagem para o reino da noite”.473  

O chamado da aventura de Moisés pode ser vislumbrado na narrativa de Ex 3,1-

12: Moisés é chamado por Iahweh no monte Horeb em uma visão da sarça ardente. 

Quando ocorre o chamado da aventura “o indivíduo entra numa relação de forças que 

não são plenamente compreendidas”.474 Foi o que ocorreu com Moisés que estava no 

cotidiano do seu trabalho conduzindo as ovelhas e andou muito com elas, indo para 

além do deserto e chegando ao Monte Horeb, chamado pelo relato de a montanha de 

Deus. Então, Moisés se desloca para um local sagrado e ali o Anjo de Iahweh apareceu 

para ele numa visão numinosa: era uma chama de fogo do meio de um arbusto, a 

sarça, e enquanto a chama se mantinha acesa, a arvorezinha ardia no fogo, mas não 

se consumia. Tem início o encontro do herói com forças que ele não compreende. Ele 

circula pelo local dando a volta ao arbusto e diz em voz alta que quer ver o “fenômeno 

estranho”.  

A partir desse momento a narrativa anuncia que Iahweh viu o ato de Moisés e o 

“chamou” do meio da sarça ardente. Moisés responde com prontidão: “Eis-me aqui”. 

O Anjo que fala do meio da sarça em chamas é o que Campbell chama de “arauto”. O 

arauto “pode anunciar o chamado para algum grande empreendimento histórico, 

assim como pode marcar a alvorada da iluminação religiosa”.475  

O chamado do herói pelo arauto tem uma qualificação espiritual profunda, pois, 

segundo Campbell, esse chamado abre as cortinas do mistério de transfiguração, ou 

seja, ocorre uma passagem espiritual transformadora que se parece com a 

profundidade da síntese da ocorrência de uma morte seguida de um nascimento. 

Novos horizontes de vida se apresentarão a partir do chamado. Velhos conceitos e 

padrões emocionais não serão mais adequados.476 Moisés é convidado a retirar as 

sandálias dos pés, pois o arauto lhe diz que a terra que pisa é santa. É um novo 

horizonte que se apresenta ao herói Moisés: o solo, no qual as ovelhas pastavam e de 

onde se tirava o sustento da família, agora passa a ser visto como terra santa e precisa 

ser pisado sem a interferência das sandálias, pois é preciso tocar com respeito o 

 
473 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 40. 
474 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 60. 
475 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 60. 
476 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 61. 



149 
 

sagrado. Essa nova visão do espaço natural indica a nova concepção que Moisés deve 

ter, a de que agora há uma relação entre Moisés e o divino.  

A narrativa passou a informar que quem fala é Iahweh, indicando que o Anjo de 

Iahweh é a expressão simbólica da sua presença.477 Campbell diz que, entre as 

distintas possibilidades de circunstância do arauto, uma pode ser a da “figura 

misteriosa coberta por um véu – o desconhecido”.478 Essa circunstância do arauto que 

fará o chamado a Moisés pode ser vislumbrada no relato de Êxodo que diz que, ao 

ouvir a voz de Iahweh dizer que era o Deus dos pais dele e dos antepassados dos 

israelitas, Moisés cobriu seu rosto porque temia olhar para Deus. Não é Iahweh que 

cobre o rosto, mas sim Moisés, pois está diante do desconhecido que se apresenta 

como Deus dos seus pais, porém, Moisés não o conhecera, já que não fora criado com 

seus pais, mas sim no palácio do faraó, onde havia a religião egípcia. Na casa do seu 

sogro se sabe que há convivência religiosa, mas não há informação de qual Deus. 

Pode-se dizer, então, que o arauto é o Anjo de Iahweh falando com Moisés de uma 

sarça ardente para lhe fazer o chamado, pois, no caso de Moisés, está dando-se o 

acontecimento psíquico do “surgimento espontâneo da figura do arauto na psique que 

está pronta para a transformação”.479 

O chamado da aventura então acontece quando Iahweh pronuncia as palavras: 

“Eu vi, eu vi a miséria do meu povo (...). Ouvi seu grito por causa dos seus opressores 

(...). Por isso desci a fim de libertá-lo (...). Vai, pois, e eu te enviarei a Faraó, para fazer 

sair do Egito o meu povo, os israelitas.” (Ex 3,7a.8a.10). A voz divina anuncia um 

projeto divino em prol de um povo e o herói é o encarregado de realizá-lo. O projeto 

será a aventura do herói, a jornada que ele terá de percorrer. Quer dizer que a aventura 

do herói é a realização de um projeto de Deus, que é um desejo de Deus. O herói está 

recebendo um chamado por meio de uma convocação da psique, para que se 

estabeleça uma sintonia entre o ego e o divino.  

Essa figura psíquica do arauto costumeiramente exerce um fascínio sobre o 

herói que está sendo chamado para a aventura. O arauto é como um guia que indica 

que um novo estágio da vida do herói vai ter início.480 Embora Moisés tenha coberto o 

 
477 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 92. 
478 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 62. 
479 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 63. 
480 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 64. 



150 
 

rosto, porque temia olhar para Iahweh, ele estava fascinado com a presença divina 

manifestada na teofania da sarça ardente, de onde uma voz falava com ele.  

O chamado de Moisés se refere a um conteúdo com o qual ele não tinha contato 

havia muito tempo, desde que fugira do Egito e se estabelecera em Madiã. Ficara 

guardado dentro de Moisés, fora enviado pelo ego para o inconsciente. Trata-se do 

“elemento que tem de ser encarado, e que, de alguma forma, é profundamente familiar 

ao inconsciente – apesar de desconhecido, surpreendentemente e até assustador para 

a personalidade consciente – [que] se dá a conhecer”. Para que o herói seja 

convencido da relevância do seu chamado, “uma série de indicações de força 

crescente se tornará visível, até que (...) a convocação não possa ser recusada”.481 

 

3.4.3 A recusa do chamado 

 

A recusa do chamado de Moisés pode ser facilmente vislumbrada em cinco 

respostas que ele dá a Iahweh.  

Em Ex 3,11 após ouvir o chamado Moisés então fala a Iahweh: “Quem sou eu 

para ir ao Faraó e fazer sair do Egito os israelitas?” Depois de ser acionado o conteúdo 

sobre a escravidão e o seu passado, Moisés poderia ter sentido medo de ir até o faraó, 

pois muitos anos antes tinha fugido de lá devido à ameaça de morte por decisão do 

faraó.482 Nesse sentido, pode-se compreender a recusa como “essencialmente uma 

recusa a renunciar àquilo que a pessoa considera interesse próprio”.483 Seria o 

interesse de salvaguardar sua vida estável em Madiã e proteger a própria pele.  

A resposta divina (Ex 3,12) é a promessa de estar junto com o herói; Iahweh 

disse: “Eu estarei contigo.” Além da promessa há uma qualificação do herói para 

prestar culto a Deus, ao dizer-lhe que, junto com os israelitas que seriam libertados, 

prestaria culto a Iahweh na montanha de Deus. 

A segunda manifestação de recusa de Moisés aparece em Ex 3,13, ao perguntar 

a Iahweh sobre qual o nome de Deus que ele apresentaria aos israelitas. Afinal, perante 

o faraó já lhe foi dada uma solução de fortalecimento espiritual. Agora o 

 
481 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 64. 
482 Esta é uma possibilidade de interpretação proposta por Vogels. Conforme VOGELS, W. Moisés e 

suas múltiplas facetas, p. 96. 
483 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 67. 



151 
 

questionamento é sobre quando estiver na presença dos israelitas. Essa objeção de 

Moisés repercutiu como uma das maiores preciosidades do relato do Êxodo, na qual 

o Deus do Êxodo apresenta o seu nome. E esse fato privilegiado foi especialmente 

reservado a Moisés, pois nem no primeiro livro bíblico, Gênesis, nem no Êxodo, o relato 

tinha mostrado o próprio Deus revelando, em primeira pessoa, o seu nome próprio. 

Quer dizer, essa recusa de Moisés resulta em mais um fortalecimento do herói que se 

torna conhecedor do nome divino. Psicologicamente pode-se ler essa revelação do 

nome sagrado a Moisés como uma estratégia em que “a psique reserva muitos 

segredos, que só são revelados quando necessário”.484 

Em Ex 4,1 Moisés apresenta a Deus mais uma objeção: “Mas eis que não 

acreditarão em mim, nem ouvirão a minha voz, pois dirão: ‘Iahweh não te apareceu’”. 

A essa objeção do herói, Iahweh oferece-lhe uma arma para agir como um verdadeiro 

herói: a vara que Moisés tem na mão para conduzir as ovelhas passa a ser o bastão 

do herói. Iahweh ordena-lhe que jogue a vara no chão, a qual se transforma em 

serpente, que causa medo em Moisés que foge dela. Iahweh ordena-lhe que estenda 

a mãos e pegue a serpente pela cauda, que volta a ser a vara (Ex 4,3-4). O bastão é 

uma arma típica do herói. Sendo o bastão (ou a vara) produzido a partir de uma árvore, 

ele emite um significado simbólico de “fazer surgir e desaparecer a vida”, assim como 

remete também ao símbolo do falo, “enquanto símbolo básico do herói”.485  

Para Müller, o bastão era como um símbolo que fascinava os heróis por 

funcionar como uma ampliação do raio de suas mãos e como defesa nos perigos da 

vida selvagem. Era como uma ampliação do corpo do herói, funcionando como uma 

ferramenta produzida pela cultura humana, mas que, ao mesmo tempo, foi 

compreendido como algo portador de poderes mágicos. “Era como se o bastão lhes 

adicionasse uma força e uma potência especial. Vemos isso, por exemplo, no bastão 

mágico-divino de Moisés, com o qual ele foi capaz de fazer coisas milagrosas”, 

interpreta Müller.486 

O herói já estava munido da companhia divina, tinha-lhe sido revelado o 

segredo do nome de Deus e tinha recebido uma arma fascinante. Mas apresenta ainda 

 
484 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 70. 
485 MÜLLER, L. O herói, p. 37. 
486 MÜLLER, L. O herói, p. 38. 



152 
 

mais duas objeções ao chamado. Em Ex 4,10 pedindo perdão a Iahweh e chamando-

o agora de “meu Senhor”, Moisés coloca como objeção ao chamado o que ele chama 

de boca pesada e língua pesada, argumentando que não era um homem de falar. A 

recusa do herói recebe resposta imediata do arauto. Iahweh combate a recusa 

rechaçando essa argumentação com outra, só que, simbolicamente, muito mais 

poderosa. Aquela voz que fala com Moisés do meio de uma sarça ardente garante que 

estará na boca de Moisés e lhe dirá as palavras que deverá falar. Como é que o herói 

poderia manter a objeção se a voz mostra seu poder saindo da sarça em chamas? 

Além disso, com essa resposta, Iahweh está habilitando o herói a ser aquele que fala 

em seu nome.  

A interpretação teológica é que o “diálogo entre Moisés e Deus sobre a palavra 

(vv. 10-12) mostra que a palavra do profeta não depende da eloqüência humana. Essa 

palavra não provém do homem, mas tem sua origem em Deus.”487 Psicologicamente, 

o herói está sendo munido de um potencial pelo ser divino que poderia castigar o 

herói, mas, como acontece com alguns heróis – e é o caso de Moisés –, “o castigo que 

se segue a uma recusa obstinada ao chamado mostra ser a ocasião da providencial 

revelação de algum princípio insuspeitado de liberação”.488  

Por último há a recusa em Ex 4,13, em que Moisés novamente pede a Iahweh 

e o chama de “meu Senhor” e, usando o verbo no imperativo, dá uma ordem a Iahweh 

para que este envie o intermediário que quiser. A essa objeção do herói Iahweh fica 

irado. Diz o relato de Ex 4,14 que “se acendeu a ira de Iahweh contra Moisés”, o que 

se explica pela sua atitude. “Na primeira vez, ele fizera valer sua incapacidade. Agora 

ele dá ordens a Deus”. Era como se quisesse dizer: “Envia qualquer um, contanto que 

não seja eu!” O relato está querendo mostrar que “Deus pode ‘enviar’ o homem, mas 

não cabe ao homem dizer a Deus: ‘Envia’.” Essa ira de Iahweh representa um basta às 

objeções, à recusa do herói.489 Iahweh determina que o irmão de Moisés, chamado 

Aarão, será seu companheiro na missão e falará em nome de Moisés ao povo.  

 

 

 
487 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 107. A grafia “eloqüência” segue a edição da obra 

anterior ao Acordo Ortográfico da Língua Portuguesa de 2009.  
488 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 70. 
489 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 107. 



153 
 

3.4.4 O auxílio sobrenatural   

 

Moisés apresentou objeções tentando recusar o chamado, mas após a quinta 

tentativa de recusa viu-se sem condições de negá-lo, pois recebeu auxílio em todas as 

limitações que apresentou a Iahweh. O relato de Ex 4,20 mostra que ele aceitou o 

chamado e partiu para o Egito para cumprir sua missão, e que levou em sua mão o 

bastão, que era o cajado do pastor de ovelhas e passa a ser “a vara de Deus”. Leva 

em sua mão, portanto, o bastão mágico-divino, que será a arma do herói. 

Campbell diz que, aos que não recusam o chamado, surge, sempre no primeiro 

encontro da jornada, uma figura protetora que tem amuletos para oferecer ao herói 

para que receba proteção contra as forças terríveis que ele poderá encontrar no 

caminho.490 Moisés já recebera o amuleto do próprio Iahweh, a vara de Deus, o bastão 

mágico-divino. Iahweh envia, então, a figura protetora para auxiliar o herói: o seu irmão 

Aarão. Ex 4,27 diz: “Disse Iahweh a Aarão: ‘Vai ao encontro de Moisés na direção do 

deserto’. Ele partiu e, encontrando-o na montanha de Deus, o beijou.” A narrativa de 

Ex 4,24 oferece a passagem em que Moisés, a caminho do Egito, corre um perigo de 

ser morto, mas em Ex 4,27 a figura protetora encontra o herói e o beija.491  

O relato de Ex 7,10 informa que, estando juntos Moisés e Aarão diante do faraó 

no Egito, foi Aarão, figura protetora, quem lançou a vara para que se transformasse 

em serpente. Em outro momento no relato de Ex 7,19 é Aarão que recebe a 

incumbência de Iahweh para levantar a vara e estender a mão sobre o rio para que as 

águas se convertessem em sangue. A figura protetora será companheira de Moisés 

ao longo da sua jornada.  

 

3.4.5 A passagem pelo primeiro limiar 

 

A passagem pelo primeiro limiar é a passagem que o herói deverá fazer pelo 

guardião do limiar que fica na porta que dá acesso à área da força ampliada, ou seja, 

à área fora dos limites da vida atual do herói. Essa área da força ampliada se 

 
490 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 74. 
491 Apesar da ambiguidade dos pronomes pessoais no relato e de não se saber a quem Iahweh se dirige 

em Ex 4,24 que diz “Iahweh veio ao seu encontro e procurava fazê-lo morrer”, Vogels interpreta que 

Iahweh “encontra Moisés para matá-lo”. VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 115. 



154 
 

caracteriza pela presença de trevas, do desconhecido e de muitos perigos, o que se 

entende como uma área fora da proteção pessoal para o membro de uma sociedade, 

pois ultrapassa os limites indicados para os membros da sociedade.492 É um afastar-se 

da zona de proteção da cidade onde alguém mora e adentrar-se em um caminho 

desconhecido rumo a um destino que ainda vai descobrir. 

Dessa forma, ultrapassar a porta do guardião do limiar pode implicar, 

psicologicamente, o acesso às regiões do desconhecido, isto é, àquelas regiões da 

psique onde se projetam conteúdos inconscientes.493 Mas, ao mesmo tempo, ao 

acessar o perigo, o herói tem a chance de acessar a “sagrada área da fonte universal”, 

pois poderá encontrar alguma ajuda ou alguma bênção, que podem ser expressão 

“daquele divino ‘entusiasmo’ que supera a razão e libera as forças da escuridão 

destrutivo-criativa”. Mas o papel do guardião é sempre proteger a porta, e ultrapassá-

lo implica riscos, o que não impedirá o herói que deve se caracterizar por ser 

competente e corajoso,494 mas não atrevido demais, para que não seja destruído, pois 

ele precisa realizar a aventura heroica.495 

O relato de Ex 4,24-26 é sobre o caminho, de Madiã para o Egito, em que ocorre 

uma ameaça de morte. O ameaçador é Iahweh, que numa hospedaria “veio ao seu 

encontro, e procurava fazê-lo morrer”. Séfora, a esposa de Moisés, age cortando o 

prepúcio do filho e dirige a palavra a Moisés dizendo que ele é para ela um esposo de 

sangue. Esse relato termina afirmando que a expressão “esposo de sangue” se aplica 

às circuncisões. 

Impressiona a inserção deste relato no livro do Êxodo pela dificuldade de se 

compreendê-lo e por parecer que se trata de um parêntese na história de Moisés. Os 

teólogos têm manifestado suas observações a respeito dessa dificuldade.496 Entre eles, 

Pixley aponta a leitura de que “não era inconcebível em Israel atribuir a Deus um lado 

demoníaco”.497 A psicologia analítica interpreta que se trata do “lado sombrio de 

Deus”.498 Em seguida, Pixley associa esse lado demoníaco com a ameaça que Iahweh 

 
492 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 82. 
493 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 83. 
494 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 85. 
495 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 86. 
496 ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo, p. 89. 
497 PIXLEY, G. V. Êxodo, p. 50. 
498 SANFORD, J. A. O homem que lutou com Deus, p. 137. 



155 
 

faz contra o primogênito do faraó, no versículo imediatamente anterior ao relato,499 ou 

seja, Ex 4,23, em que Iahweh diz que fará perecer o filho do faraó, uma vez que este 

se recusa a deixar os israelitas partirem do Egito.  

O símbolo de Iahweh ameaçando o herói, justamente quando ele deixa Madiã 

para iniciar a aventura heroica, pode ser lido como a passagem de Moisés pelo 

primeiro limiar. Esse lado demoníaco de Iahweh simboliza as forças ameaçadoras ao 

herói que sai da proteção da aldeia, em que vivia tranquilamente o cotidiano de sua 

vida familiar, para passar pela porta que dará acesso a uma nova ação. As forças 

psíquicas mostram que o herói precisa ser forte e corajoso. Ele precisa ultrapassar a 

porta, mas também deve respeitar o divino. E esse respeito se verifica no relato quando 

a esposa do herói realiza o ato determinado por Deus: a circuncisão500 do filho, que 

era tradição israelita. Para Grenzer, Moisés “faz uma experiência de limite como rito 

de passagem”.501 Após o cumprimento do ato de Séfora, o terror foi superado. Ex 4,26 

diz: “Então, ele o deixou”. O herói passou pelo primeiro limiar.  

 

3.4.6 O ventre da baleia ou passagem para o reino da noite 

 

O ventre da baleia é a imagem disseminada do útero, e isso significa que, ao 

passar pelo primeiro limiar, o herói passa para uma esfera de renascimento. É um 

renascimento que precisa então de uma morte psicológica. Ele morre para renascer. 

O símbolo é o herói ser engolido pela baleia para que, morrendo para o mundo externo, 

ele encontre o caminho da vida e, portanto, renasça.502 Essa interpretação alegórica 

da entrada do herói no útero ou ventre da baleia denota figuradamente “o ato de 

concentração e de renovação da vida”.503 

Campbell sugere que Moisés passou pelo ventre da baleia quando sua mãe o 

colocou dentro de um cesto e depôs o cesto no rio. Ali o herói recém-nascido passou 

pelo reino da noite, uma vez que teve de permanecer no escuro do interior do cesto 

fechado. O menino morria para a vida com seus pais de sangue para nascer como 

 
499 PIXLEY, G. V. Êxodo, p. 50. 
500 ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo, p. 90. 
501 GRENZER, M. Êxodo. A Bíblia: Pentateuco, p. 140, nota 4,18-31. 
502 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 91. 
503 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 93. 



156 
 

filho adotado pela princesa, ser salvo, crescer e assumir a aventura heroica. O cesto 

fechado, escuro, semelhante a um sarcófago é uma alternativa ao ventre da baleia.504 

Se se pensar numa linha cronológica dos acontecimentos da aventura parecerá 

incongruente o estágio do ventre da baleia ocorrer antes dos estágios já descritos, 

mas como a psique é quem comanda e predomina sobre a contagem temporal, 

compreende-se que o importante é que o herói realize a aventura heroica e é o que 

se pode vislumbrar na jornada de Moisés.  

 

3.4.7 O caminho de provas  

 

O segundo estágio da fórmula de ritos de passagem que compõe a jornada 

heroica é a iniciação, chamado também de estágio das provas e vitórias da iniciação.  

Esse estágio se divide em seis subseções que são o caminho de provas, que pode ser 

caracterizado como “o aspecto perigoso dos deuses”; o encontro com a deusa ou “a 

bênção da infância recuperada”; a mulher como tentação, que se trata da realização e 

agonia do destino de Édipo; a sintonia com o pai; a apoteose; e a bênção última.505 

O caminho de provas tem início depois que o herói passa o limiar. Ele começa 

então um caminho por um ambiente que se pode entender como uma paisagem 

onírica composta por formas fluidas e que apresenta uma sucessão de provas às quais 

ele terá de sobreviver. Se ele não sobreviver às provas, não será um herói. Mas o herói 

poderá contar com o auxílio da figura protetora que lhe apresentará um amuleto, dar-

lhe-á conselhos ou oferecer-lhe-á agentes espirituais auxiliares. Uma vez que o herói 

atendeu ao chamado psíquico da aventura heroica, ele poderá ser beneficiado também 

por um poder benigno que estará à sua disposição ao longo do caminho.506 

Os heróis dos contos de fadas e dos mitos empreendem inúmeras aventuras e, 

entre elas, pode-se destacar a viagem ao mundo inferior: o abismo que contém a 

beleza sobrenatural, ou o reino dos mortos onde se encontram as almas perdidas, ou 

o além, lugar de noite eterna, ou a montanha sagrada onde habitam os deuses.507 Uma 

jornada heroica como essa simboliza um processo psicológico. Eis uma explanação 

 
504 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 101, nota 60. 
505 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 40-41. 
506 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 102. 
507 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 103-104. 



157 
 

do significado psicológico do caminho de provas que tais heróis percorrem após 

passar o limiar: 

 

E assim é que se alguém – em qualquer sociedade – assumir por si 

mesmo a tarefa de fazer a perigosa jornada na escuridão, por meio da 

descida, intencional ou involuntária, aos tortuosos caminhos do seu 

próprio labirinto espiritual, logo se verá numa paisagem de figuras 

simbólicas (podendo qualquer delas devorá-lo). (...) No vocabulário 

dos místicos, esse é o segundo estágio do Caminho, o estágio da 

“purificação do eu”, em que os sentidos são “purificados e tornados 

humildes” e as energias e interesses, “concentrados em coisas 

transcendentais”; ou, num vocabulário mais moderno: trata-se do 

processo de dissolução, transcendência ou transmutação das imagens 

infantis do nosso passado pessoal. Em nossos sonhos, os perigos, 

gárgulas, provações, auxiliares secretos e guias ainda são encontrados 

à noite; e podemos ver refletidos, em suas formas, não apenas todo o 

quadro da nossa presente situação, como também a indicação daquilo 

que devemos fazer para ser salvos.508 

 

O simbolismo psicológico do caminho de provas se caracteriza pelo elemento 

transformador, uma vez que, ao passar pelo limiar, o herói passa pelos portais da 

metamorfose.509 Ou seja, o caminho de provas é difícil. Esse caminho pode ser 

experimentado pelo herói, pelo deus ou pela deusa das mitologias, pelo homem ou 

pela mulher, pela figura de um mito ou por uma pessoa que sonha e que está no sonho. 

E a experiência que cada um desses ou cada uma dessas vai ter no caminho de provas 

é a descoberta e a assimilação do seu oposto, isto é, do próprio eu desconhecido, seja 

engolindo o próprio eu, seja sendo engolido por ele. Têm de ser quebradas as 

resistências, assim como têm de ser deixados de lado o orgulho, a virtude, a beleza e 

a vida, para que possam descobrir que cada um e seu oposto não são, na verdade, de 

espécies diferentes, mas sim uma unidade. Nessa longa trilha que o herói ou a heroína 

percorrerão, eles terão conquistas da iniciação e momentos de iluminação e terão de 

matar dragões e ultrapassar barreiras.510 

O caminho das provas da jornada de Moisés pode ter seu início vislumbrado no 

relato de Ex 5,1-5, sobre a primeira entrevista de Moisés e Aarão com o faraó no Egito, 

e no relato de Ex 5,6-23, sobre o endurecimento da escravidão sobre os israelitas. 

 
508 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 105. 
509 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 107. 
510 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 110. 



158 
 

Na primeira entrevista, Moisés e Aarão dizem ao faraó que Iahweh mandou 

dizer-lhe que deixe o povo de Israel partir para fazer uma festa para Iahweh no deserto. 

A entrevista foi frustrada, pois o faraó disse que não conhecia Iahweh e que não 

deixaria o povo partir. Com a insistência dos dois irmãos, o faraó acusou-os de querer 

dispersar o povo dos seus trabalhos. Assim agem os opressores desviando o rumo da 

conversa para manter a situação de opressão.  

O endurecimento da escravidão foi a resposta concreta do rei escravizador, o 

representante dos deuses do Egito, à iniciativa de Moisés e Aarão, os representantes 

de Iahweh. Uma forma de aumentar a opressão foi a proibição de entrega aos israelitas 

de palha, material necessário para a fabricação de tijolos, e a exigência da produção 

da mesma quantidade de tijolos. Também houve o açoitamento dos escribas dos 

israelitas porque a produção não atingiu a quantidade exigida. Os escribas dos 

israelitas fizeram uma intermediação junto ao faraó para tentar a anulação da 

exigência, o que foi frustrado, também, e o faraó acusou os israelitas de serem 

preguiçosos. Diante disso, os escribas acusaram Moisés e Aarão de tornar os israelitas 

odiosos aos olhos do rei do Egito porque até as espadas dos servos egípcios eram 

apontadas para os israelitas, para que mantivessem a produção de tijolos.  

Nessa provação Moisés começa uma conversa com Iahweh (Ex 5,22-23), 

questionando-o, pela primeira vez, de maltratar o povo por ter realizado o envio de 

Moisés a esse povo, e a consequência foi que esse envio gerou maus tratos do faraó 

ao povo; Moisés acusa Iahweh de não fazer nada para libertar o povo. O processo 

psíquico está em andamento. Moisés ainda não integrou o significado da sua missão. 

Ele age como um intermediário, mas não se sente ainda o escolhido para libertar o 

povo. Coloca toda a responsabilidade da libertação e da consequência do desejo de 

libertação em Iahweh. Psicologicamente, Moisés ainda não se deu conta do seu 

oposto, isto é, do seu próprio eu insuspeitado, como diz Campbell.511 Por isso, o relato 

do Êxodo traz, na sequência, uma nova narração da vocação de Moisés em Ex 6,2-13 

reforçando o sentido do chamado divino para o herói, que é o de promover a libertação 

do povo da escravidão.  

 
511 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 110. 



159 
 

Nesse relato há a informação de que os israelitas não deram ouvidos a Moisés 

quando falou do projeto de Iahweh “por causa da ânsia do espírito e da dura servidão” 

(Ex 6,9). Eles não deram ouvidos porque o peso da escravidão era avassalador, a ponto 

de os fazer sentir-se incapazes de sair da escravidão. Essa ânsia do espírito era o 

desânimo que derrubava o povo escravizado, uma depressão psicológica, resultante 

da dureza do dia a dia da escravidão e da falta de esperança que essa dureza 

causava.512  

O herói entrou no caminho de provas. A entrevista foi frustrada, mas a força do 

alto veio ao encontro do herói. Em Ex 6,1 Iahweh garante a Moisés que verá o que 

Iahweh fará contra o faraó, usando a mão divina poderosa por meio da qual o faraó 

não só deixará o povo partir, mas o expulsará da terra do Egito. 

As dez pragas do Egito (Ex 7,8-10,27;12,29-42) podem ser vislumbradas como 

provas do caminho, pois todas foram situações difíceis nas quais o herói, como 

intermediário do divino, aplicou castigos e ameaças sobre o território e os súditos do 

faraó – governante autoritário que endureceu a escravidão dos israelitas no Egito. São 

provas de enfrentamento para que fizessem com que o faraó autorizasse os israelitas 

escravizados a deixar a terra da escravidão e, assim, pudessem ir ao deserto para 

prestar culto a Iahweh. Este tinha se apresentado ao herói como um Deus que tem 

sensibilidade afetiva diante dos horrores dos trabalhos forçados e sensibilidade 

sensorial: auditiva, pois escutou os gritos dos escravizados, e visual, pois viu o 

sofrimento deles.  

Diante do entendimento de que no caminho de provas o herói é desafiado a 

vencer as provações que se lhe apresentam, compreende-se que o relato das pragas 

do Egito são provações no sentido inverso às provações que, nos mitos, recaem sobre 

o herói. Quem está sendo ameaçado pelas pragas é o inimigo de Iahweh que oprime 

os israelitas sob dura escravidão. Assim sendo, não parece que o herói esteja sendo 

desafiado como um lutador para proteger a si mesmo, mas como um lutador em 

socorro das vítimas do povo de Israel. Não seria exatamente esse o sentido do caminho 

de provas do herói.  

 
512 Croatto traduz “ânsia do espírito” como “desânimo” e explica as consequências psicológicas desse 

desânimo na luta pela libertação, como foi dito no capítulo anterior. Ver CROATTO, J. S. Êxodo, p. 45. 



160 
 

O herói, no entanto, em cada uma das pragas do Egito, atuou como um defensor 

da sua missão contrariada pelo opressor egípcio. Sua luta é no sentido de vencer o 

faraó a cada praga iniciada. Diante da intransigência do faraó em manter os israelitas 

na terra da escravidão, foram postas em prática dez pragas. A palavra praga se tornou 

consagrada na tradição bíblica para referir-se aos prodígios513 que, segundo o Êxodo, 

Iahweh realizou por meio de Moisés e seu auxiliar Aarão. Os prodígios eram ameaças 

ao entorno da vida dos egípcios como o espaço natural, como o rio e as plantações; o 

espaço atmosférico, como poeiras e chuva; eram também ameaças à integridade física 

dos egípcios, como as úlceras, e dos animais, como as doenças do rebanho.  

Os prodígios foram: 1) transformação de todas as águas do Egito em sangue; 

2) infestação de rãs; 3) infestação de mosquitos; 4) infestação de moscas; 5) peste dos 

animais dos rebanhos; 6) proliferação de úlceras nos homens e nos animais; 7) chuva 

de pedras; 8) infestação de gafanhotos; 9) trevas por três dias; 10) a praga da morte 

dos primogênitos dos humanos e dos animais do Egito. O relato do Êxodo utiliza a 

palavra praga somente para o décimo prodígio (Ex 11,1). 

Segundo o relato bíblico, nos nove primeiros prodígios, mesmo sob as ameaças 

graves que atingiam ora o ambiente e os animais – e, consequentemente, a vida do 

povo cuja sobrevivência ficava comprometida pela degradação do ambiente ou pela 

escassez de alimentos –, ora diretamente o povo – como com as úlceras –, o faraó, 

representante das divindades egípcias, enfrentava Moisés e Aarão, os delegados de 

Iahweh, o Deus dos israelitas. O faraó impedia o povo de partir do Egito. Somente na 

décima praga, quando morreu o primogênito do faraó, o herdeiro do trono do Egito, o 

faraó não somente autorizou a saída dos israelitas da terra da escravidão como os 

expulsou do país. Isso se lê em Ex 12,31 que mostra a realização da promessa de 

Iahweh a Moisés em Ex 6,1 quando Moisés acusara Iahweh de não fazer nada pelo 

povo sofrido debaixo do endurecimento da escravidão. Iahweh tinha dito: “... por mão 

poderosa os expulsará do seu país.” 

O caminho do herói estava marcado pelas lutas com o tirano do Egito. O herói 

precisa vencer o tirano. O resultado da décima praga, como se fosse uma prova em 

que o herói saiu vencedor, abriu a oportunidade ao herói de matar o dragão da 

 
513 Ver Bíblia de Jerusalém, p. 111, nota a.  



161 
 

opressão. Ex 13,17-14,31 narra a provação difícil do caminho: é a saída do Egito e a 

passagem pelo mar com a perseguição dos egípcios atrás dos israelitas. Essa será a 

prova de fogo pela qual passará o herói Moisés.  

O dragão vem atrás do povo que já estava a caminho da terra da liberdade. Se 

o dragão retomasse o domínio sobre os israelitas estaria devorando o herói. Por isso, 

Moisés precisa do auxílio sobrenatural, anunciado em Ex 13,21, em que Iahweh 

acompanhava o povo numa coluna de nuvem durante o dia e numa coluna de fogo 

durante a noite. Por outro lado, se é caminho de provas, o herói está sendo testado, 

por isso, o relato diz que Iahweh endureceu o coração do faraó e este partiu no encalço 

dos israelitas (Ex 14,8).  

O perseguidor tem um aparato militar que simboliza seu poderio e sua força: 

cavalos e carros, cavaleiros e exército. Assim equipados, os egípcios chegaram perto 

dos israelitas. Estes, depois de sair do país do Egito, se acamparam junto ao mar. 

Sentem-se apavorados e reclamam com Moisés. Moisés lhes dá um conselho que é 

digno do herói que tem confiança nas forças sobrenaturais, com as quais o seu interior 

está equipado, porque ele põe sua confiança no Deus que o chamou para a missão. 

Seu ego está no processo de reconhecer o divino como a força da sua interioridade. 

Eis o conselho, ou melhor, a orientação que Moisés transmite aos seus liderados, no 

caminho, em Ex 14,13: “Não temais; permanecei firmes e vereis o que Iahweh fará 

hoje para vos salvar.” E em Ex 14,14: “Iahweh combaterá por vós e vós ficareis 

tranquilos”. É a confiança que o herói tem nas forças psíquicas que o habilitam a 

enfrentar o caminho.  

Estando os israelitas localizados entre o perseguidor que se aproximava e o mar 

que os detinha, Moisés ouve a voz divina a orientá-lo a levantar a vara mágico-divina 

e a estender a mão sobre o mar e, com esses gestos, realizar a façanha de dividir as 

águas do mar, formando-se assim um corredor com duas muralhas de águas, para que 

os israelitas pudessem caminhar em chão seco e atingir o outro lado do território. Daí 

a expressão consagrada para esse acontecimento exodal: “o milagre do mar”.514 O 

relato informa ainda que, no momento em que Moisés levanta a mão, Iahweh coloca a 

serviço do herói mais um elemento da natureza, o vento forte oriental que soprou 

 
514 Ver Bíblia de Jerusalém, p. 121, nota c.  



162 
 

durante toda a noite da passagem dos israelitas, mantendo, então, o caminho com 

chão seco aberto.  

A cena da façanha se caracteriza pela passagem dos israelitas pelo corredor 

entre as muralhas de água,515 pela presença divina garantida pelo anjo de Iahweh (Ex 

14,19) – que já se apresentara a Moisés no chamado em Ex 3 – e pela perseguição 

dos egípcios com todo o aparato militar atrás dos israelitas. Os israelitas, com suas 

famílias e seus rebanhos, e os egípcios, com seus cavalos e carros militares.  

Para que o herói possa vencer essa provação extrema ele conta com a ajuda 

divina. Iahweh interfere no mecanismo das rodas dos carros prejudicando o andar dos 

egípcios que só conseguem chegar até o meio do caminho. Era de madrugada, entre 

as duas horas e as seis horas da manhã.516 Novamente o herói ouve a voz de Deus. 

Ele deveria estender a mão sobre o mar para que as muralhas de águas voltassem ao 

nível normal do mar e assim encobrissem os egípcios enquanto os israelitas seguiam 

livremente pelo corredor de chão seco. Era o romper da manhã e os egípcios foram 

afogados no meio do mar enquanto os israelitas alcançaram o deserto do outro lado 

do mar. O relato consagra Moisés como líder e herói do povo, com a finalização em Ex 

14,31: “E o povo temeu a Iahweh, e creram em Iahweh e em Moisés, seu servo.” 

Como visto até aqui, Moisés fez um caminho na sua jornada, conduzindo o povo 

de Israel na libertação da escravidão e, junto com o povo, realizou a passagem 

milagrosa do mar. Ao final dessa passagem o tirano do Egito e seus exércitos 

morreram afogados, enquanto os israelitas passaram a pé enxuto para o outro lado. A 

partir daí o herói do Êxodo prossegue a sua jornada, pois sua missão era libertar o 

povo e conduzi-lo no caminho para a terra da liberdade, chamada no relato bíblico de 

terra prometida, missão com dois objetivos, conforme se lê em Ex 3,8 em que Iahweh 

anuncia seu projeto libertador a Moisés. 

Depois do milagre do mar, o caminho é feito pelo deserto e dura quarenta anos 

(Ex 16,35).517 No deserto o herói e o povo encontram desafios gigantescos, como 

resolver a escassez de água e de alimento. Com a ajuda divina, os problemas são 

 
515 Sobre o simbolismo da passagem do mar, Campbell diz que: “Essa travessia das águas é um tema 

mitológico que se pode encontrar em toda parte”. CAMPBELL, J. As transformações do mito através 

do tempo, p. 90. 
516 Ver Bíblia de Jerusalém, p. 122, nota b. 
517 Todos esses "fatos" apresentados no livro do Êxodo constituem uma narrativa consolidada ao longo 

da tradição e não uma descrição literal dos fatos. 



163 
 

superados, como em Ex 15,22-27, em que encontram a água amarga, na qual um 

pedaço de madeira, mostrado por Iahweh a Moisés, é lançado pelo herói, e a água se 

torna doce. Em Ex 16,1-35 o povo passava fome e Iahweh enviou ao povo um pão 

chamado maná todas as manhãs e codornizes todas as tardes de modo que o alimento 

não faltou mais. E o herói, com seu povo, prosseguiu a jornada. Ao faltar água 

novamente por causa da mudança de um deserto para outro, com a ajuda de Iahweh, 

Moisés tocou, com a vara mágico-divina, a rocha da qual saiu a água para saciar a 

sede do povo e dos animais. Esse lugar recebeu nomes simbólicos: Massa e Meriba, 

pois Massa quer dizer provação e Meriba quer dizer contestação.518 Esses nomes 

foram dados por Iahweh “por causa da discussão dos israelitas e porque colocaram 

Iahweh à prova, dizendo: ‘Está Iahweh no meio de nós, ou não?’.” (Ex 17,7). 

 

3.4.8 O encontro com a deusa 

 

Campbell diz que o encontro psíquico do herói com a deusa, realizando-se 

como um casamento místico, ocorre como aventura última do caminho cujos perigos 

e ameaças já foram vencidos.519 Mas o herói precisa aprender a olhar para a mulher 

que passa por ele ao longo do caminho. Pois a mitologia ensina que a mulher 

representa “a totalidade do que pode ser conhecido”.520 Se o herói olhar para a mulher 

com olhos inferiores, a mulher será reduzida a condições inferiores; se olhar com olhos 

da ignorância, ela será reduzida à banalidade e à feiura; se olhar com olhos da 

compreensão, a mulher será redimida. Somente aquele que olhar para a mulher sem 

comoções que interfiram na compreensão do que ela é, tratando-a com gentileza e 

garantindo que seja protegida, será um herói que traz dentro de si o potencial do rei, 

do deus encarnado.521 Esse herói, que passar no teste do encontro com a deusa, será 

portador da capacidade de receber a bênção do amor, isto é, da caridade, que é a 

própria vida.522 

 
518 Conforme Bíblia de Jerusalém, p. 126, nota d. 
519 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 111. 
520 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 117. 
521 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 117. 
522 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 119. 



164 
 

Sobre o casamento místico com a rainha-deusa, isto é, com o feminino, pode-

se dizer que a presença da mulher é marcante na vida de Moisés. Sua mãe, sua irmã 

e a filha do faraó protegem-no para que seja salvo do pai-rei sanguinário do Egito (Ex 

2); ele olha para sete moças na beira do poço em Madiã com olhos de consideração 

respeitosa e salva-as da violência de pastores; casa-se com uma delas, Séfora, e têm 

dois filhos, Gersam (Ex 2) e Eliezer (Ex 18,4); com Séfora e os dois filhos, parte para a 

missão que terá no Egito (Ex 4). Volta a encontrar Séfora e os filhos, que estavam com 

o seu sogro, e o encontro ocorre no acampamento junto à montanha de Deus (Ex 

18,5). Moisés está presente com o povo entoando um hino que cantava a vitória sobre 

os egípcios e, em certa altura do canto, ele presenciou sua irmã Maria e todas as 

mulheres, com tamborins nas mãos e formando coros de dança. Maria sobressai e 

canta conclamando a toda a comunidade a louvar Iahweh cuja glória estava presente 

nos acontecimentos vividos pelos israelitas, que puderam ver a vitória de Iahweh sobre 

os símbolos do poder faraônico perseguidor: o cavalo e o cavaleiro (Ex 15). 

O herói Moisés foi contemplado pelo dom das mulheres, símbolos da vida, e 

pôde ser salvo e se tornar o líder da libertação e defender a vida de um povo; ele tem 

respeito pela mulher, símbolo da vida,523 mãe de seus filhos, que representam a 

continuação da vida.   

O casamento místico do herói pode ser simbolizado na afirmação de Séfora (Ex 

4,25): “Tu és para mim um esposo de sangue”. Essa afirmação se refere, segundo o 

relato, à circuncisão do filho de Séfora e de Moisés, o que poderia simbolizar a 

integração de Séfora no povo de Israel que tinha o costume de circuncidar seus 

filhos.524 Ao circuncidar o menino que nascera em Madiã, mas era filho de pai israelita, 

Séfora estaria então concordando com um costume da tradição dos israelitas.  

Por outro lado, Séfora age como uma salvadora de Moisés, pois o relato diz que 

Iahweh “procurava fazê-lo morrer” e que, após o gesto dela, Iahweh o deixou (Ex 4,26). 

Séfora “salva Moisés da ira do Senhor. (...) agindo para salvar seu marido da ira divina, 

antecipa o próprio ministério de oração intercessora de Moisés para salvar (quase 

todo) o povo que construiu o bezerro de ouro da ira divina (cap. 32).”525 Pode-se 

 
523 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 121. 
524 ANDIÑACH, P.R. O Livro do Êxodo, p. 90. 
525 HAMILTON, V. P. Comentário de Êxodo, p. 144. 



165 
 

também interpretar que este relato mostre a ligação de Séfora ao mistério sobrenatural 

do herói, seu esposo, sendo que “Séfora salva Moisés, semelhantemente às mulheres 

em Ex 1,15-2,10. Como os israelitas irão marcar as travessas das portas com o sangue 

do sacrifício pascal, ela marca seu esposo com o sangue do filho circuncidado”.526 

Esta leitura, da assimilação do ministério orante de Moisés com a atitude de 

Séfora e da ligação do ato de Séfora com o futuro acontecimento de libertação liderado 

por Moisés, contribui para a percepção do simbolismo do matrimônio místico do herói 

com o feminino que o ajuda a descobrir seus talentos espirituais, dos quais ele terá 

necessidade numa situação futura.  

Faz-se necessário elucidar que, para Campbell, o mito do herói, que mostra a 

ampliação da consciência do herói a partir da superação das provas, ou seja, da 

realização das façanhas heroicas, é o mito de todo homem e de toda mulher. Por isso, 

o mito do herói é elaborado em termos literários muito amplos, abrangentes, para que 

possa contemplar toda a humanidade. Sendo assim, cada indivíduo tem de aprender 

a percorrer as façanhas que lhe cabem de modo que essa fórmula geral do mito do 

herói possa ser contemplada na vida de cada indivíduo.527  

Com base nessa compreensão, entende-se por que nem todas as subseções 

articuladas pelo mitólogo poderiam ser vividas por todos os heróis, mas todos os heróis 

são contemplados na apresentação literária do mito do herói. Moisés vive uma jornada 

heroica que pode ser identificada com a fórmula dos três estágios e com várias das 

subseções dos estágios descritos literariamente por Campbell, mas não 

necessariamente com todas as subseções. Neste sentido, não se vislumbra no mito do 

herói Moisés a subseção de “a mulher como tentação” do segundo estágio fórmula 

que é a iniciação. 

 

3.4.9 A sintonia com o pai 

 

Durante a jornada o herói precisa fazer um processo de assimilação do pai que 

estará muitas vezes representado, psicologicamente, no auxiliar sobrenatural que 

fornece ao herói amuletos e instrumentos sagrados ou mágicos para ajudar nas provas 

 
526 GRENZER, M. Êxodo. A Bíblia: Pentateuco, p. 140, nota 4,18-31. 
527 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 121. 



166 
 

que ele tem de enfrentar no caminho. A imagem do pai em muitos mitos está no deus 

em que o herói tem uma crença, como por exemplo, heróis que são filhos de deuses 

e que fazem a jornada em busca de encontrar e conhecer o pai divino, como o caso 

dos Guerreiros Gêmeos Navajos cujo pai era o deus Sol.528 

Uma das exigências dos pais nos mitos é que aqueles, que os procuram para 

conhecer e passar a desfrutar da sua companhia, preparem-se muito bem e vençam 

as provas que lhes são apresentadas no caminho heroico. Há muitos pais cuja 

fisionomia é de pais ogros, pois rejeitam ou repulsam aqueles que os procuram como 

filhos e lhes impõem provas difíceis, que somente heróis auxiliados por força 

sobrenatural muito poderosa podem vencer. Outras vezes há pais que são tomados 

de ira porque os candidatos a filhos não mostram obediência às advertências 

apresentadas pelos pais.529 

Na jornada o herói precisa realizar a sintonia com o pai, ou seja, precisa fazer 

um processo de autodescoberta em que vai realizando o abandono do apego ao 

próprio ego para que possa descobrir o pai. Pois se o herói tem dentro de si a imagem 

de um ogro, essa imagem é aquela que ele projetará no pai e o pai será, então, um 

ogro. O herói, que não se desapega do próprio ego, não dá ouvidos aos conselhos do 

pai mitológico ou do pai divino. Se o herói não o escuta sua jornada será infeliz. 

Campbell defende que o herói necessita desenvolver uma fé na misericórdia do pai e 

quando tiver essa fé no pai misericordioso, o herói deixará de acreditar que deus seja 

atormentador, castigador, que desconta a ira divina no herói; os ogros ameaçadores 

desaparecem quando ele acredita que o pai tem misericórdia.530 

Trata-se, portanto, de uma provação do herói que está passando pela 

experiência assustadora da iniciação do pai. Se ele não tiver força interior para confiar 

no pai que se apresenta como assustador ou exigente, ele precisará então se “agarrar” 

à esperança trazida pelos amuletos do auxiliar sobrenatural que o ajudam a vencer as 

provas ameaçadoras que o pai lhe impõe. Um exemplo de herói que experimenta a 

provação do pai é Jesus531 que, na véspera da crucificação, no Getsêmani diz aos 

 
528 Ver a busca dos irmãos gêmeos em CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 128-130. 
529 Ver o exemplo da jornada infeliz do garoto Faetonte em CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 130-

132. 
530 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 128. 
531 Lima Netto chama-o de “outro grande herói bíblico, Jesus, que foi concebido por uma virgem e 

esteve ameaçado de morte quando bebê”. LIMA NETTO, R. Os segredos da Bíblia, p. 190.  



167 
 

discípulos: “Minha alma está triste até a morte.” Mas ele não tem apego ao ego e tem 

confiança no pai. Então ele fica na solidão com o pai e reza assim: “Meu Pai, se é 

possível, que passe de mim este cálice: contudo, não seja como eu quero, mas como 

tu queres.”532 

Uma vez conquistada a imagem do pai não como ogro irado, mas como pai 

misericordioso em que se pode confiar, o herói então terá dado um passo psicológico 

importante, ou seja, ele está sendo capaz de realizar sua missão em combinação com 

um reajuste emocional com as imagens parentais. Isso é importante para que ele esteja 

apto a cumprir o chamado heroico. Quando o herói alcança essa capacidade é como 

que se ele tivesse nascido duas vezes, porque ele é o herói, mas ele é também o pai, 

com o qual ele conseguiu fazer um reajuste interior tornando-se, ele mesmo, o pai. 

Essas são condições ideais do desenvolvimento psicológico, nas quais o herói será 

competente a ponto de se tornar um iniciador capaz de superar as ilusões dicotômicas 

do bem e do mal e ter a visão de uma lei cósmica abrangente do ser que se 

compreende como uma totalidade.533 

Moisés é um herói que alcança a sintonia com o pai, mas para isso, teve de 

passar pela dura provação de ser perseguido pelo pai-rei opressor. Superou a imagem 

daquele pai irado e perseguidor depois de um longo processo de silêncio enquanto 

trabalhava cuidando do rebanho do sogro. Moisés encontra nesse sogro a figura 

confiável do pai. Em Ex 2,20-21 Moisés fizera o encontro com o pai acolhedor em sua 

casa, provedor de comida e de trabalho com o rebanho – aqui seu nome era Ragüel –  

e tem a oportunidade de se casar e formar sua família. Enquanto Moisés foi ameaçado 

de morte pelo pai-rei e teve de fugir de casa, na experiência com o pai-misericordioso 

ele encontra casa e família. Em Ex 4,18 Moisés pediu a esse pai – agora seu nome é 

Jetro – a permissão para deixar Madiã e dele recebeu a bênção para partir para a 

missão no Egito. 

A sintonia com o pai terreno contribuiu para que Moisés conquistasse a sintonia 

com o pai divino, Iahweh. Em Ex 4,22-23 Iahweh chama, por duas vezes, o povo de 

Israel de “meu filho”. Essa declaração divina do reconhecimento da filiação do povo, 

dita diretamente a Moisés, revelou a imagem do pai divino. Ao dar o primeiro passo 

 
532 Bíblia de Jerusalém, Mt 26,38-39, p. 1.752. 
533 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 133. 



168 
 

rumo à missão Moisés começa a perceber que Iahweh tem por Israel uma afetividade 

divino-paternal.  

Compreende-se a obediência do herói do Êxodo devido à sua sintonia com 

Deus em diversos momentos do relato, como Ex 7,6: “Moisés e Aarão fizeram como 

Iahweh ordenara.” Em Ex 16,8 diante da murmuração por causa da fome, Moisés 

garante ao povo: “Iahweh vos dará esta tarde carne para comer, e pela manhã pão 

com fartura...”. Em Ex 17,6 quando não havia água e Iahweh mandou o herói ferir a 

pedra para dela sair água, “Moisés assim fez na presença dos anciãos de Israel.” Em 

Ex 19,8: “E Moisés relatou a Iahweh as palavras do povo.” Em Ex 19,9: Iahweh age 

para que o herói seja ouvido pelo povo: “Eis que virei a ti na escuridão de uma nuvem, 

para que o povo ouça quando eu falar contigo, e para que também creiam sempre em 

ti.” Dois exemplos para mostrar a sintonia do herói Moisés com o pai divino: numa das 

pragas, a das rãs, depois que o faraó pediu a Moisés que intercedesse pelo fim da 

praga, em Ex 8,8-9 “Moisés gritou a Iahweh por causa das rãs que havia enviado a 

Faraó. E Iahweh fez conforme a palavra de Moisés ...”; e em Ex 33,11 revela-se grande 

intimidade entre Deus e o herói: “Iahweh, então, falava com Moisés face a face, como 

um homem fala com seu amigo.” 

 

3.4.10 A apoteose 

 

Para falar da apoteose é preciso observar primeiro que Moisés está num 

processo psíquico de encontro do ego com o Si-mesmo e de rendição do ego para 

que este se desidentifique do Si-mesmo, para que, nesse caminhar de autodescoberta, 

possa alcançar o estágio psíquico de desenvolvimento do eixo ego-Si-mesmo 

equilibrado, ou seja, não mais identificado um com o outro, mas mantendo o eixo de 

modo que seja assegurada a integridade do ego.534  

Sendo esse processo contínuo durante toda a vida, pode-se ver que Moisés 

havia passado por uma experiência de rendição do ego em relação ao Si-mesmo após 

 
534 Ao tratar do processo psíquico na vida do indivíduo, que é um processo contínuo, Edinger faz uma 

explanação do desenvolvimento da personalidade com base na seguinte fórmula: na “fase anterior à 

idade adulta – separação entre o ego e o Si-mesmo; [na] idade adulta – reunião entre o ego e o Si-

mesmo.” Ver EDINGER, E. F. Ego e arquétipo: uma síntese fascinante dos conceitos psicológicos 

fundamentais de Jung, p. 21-22. 



169 
 

a traumática situação de ameaça de morte e perseguição executada pelo pai-rei e 

chegou ao contato com o pai divino promotor da libertação do povo escravizado. 

Enquanto o indivíduo vive, o processo psíquico tem continuidade na história desse 

indivíduo. Mas sendo contínuo em toda a vida esse processo de autoconhecimento, o 

herói tem ainda muito que aprender para chegar ao estágio ideal que o mitólogo 

apresentou como uma “condição divina que o herói humano atinge quando ultrapassa 

os últimos terrores da ignorância.”535 

Moisés assume a vocação designada pelo divino Ser, leva adiante uma enorme 

empreitada para conseguir a libertação dos seus irmãos hebreus, e derrapa algumas 

vezes na concepção do divino Ser como Deus somente daquele povo. Essa concepção 

não é facilitadora da compreensão de um Deus do universo e, portanto, pai de toda a 

humanidade, mas de um Deus pai somente de um povo. A compreensão de um Deus 

do universo é uma das várias formas da apoteose divina. As outras formas da apoteose 

não serão elencadas aqui por não serem visualizadas correspondências com o mito 

do herói do Êxodo. 

Moisés precisa continuar caminhando no autoconhecimento e, portanto, no 

conhecimento do divino Ser para que possa apreender que o pai divino é universal e 

não só de Israel. Assim, na jornada de Moisés, onde se encontra uma compreensão 

mais ampliada de Deus e de superação do ego e superação da concepção de povo 

privilegiado em detrimento de outros povos? Pois, ensina Campbell que a concepção 

de um deus sectário é geradora de guerra, pois pode-se entender que o Deus que 

cuida do povo escolhido permita atacar um outro povo considerado adversário, 

inimigo. “Se o Deus é um arquétipo tribal, racial, nacional ou sectário, somos os 

guerreiros de sua causa; mas se ele é o próprio senhor do universo, então somos 

conhecedores para os quais todos os homens são irmãos”.536  

Um exemplo da visão de um Deus sectário vislumbra-se no Êxodo no final do 

relato da passagem do mar quando Moisés conduziu o povo no caminho para o 

deserto para ir em busca da terra da liberdade: em Ex 14,30-31 lê-se: “Naquele dia, 

Iahweh salvou Israel das mãos dos egípcios, e Israel viu os egípcios mortos à beira-

mar. Israel viu a proeza realizada por Iahweh, contra os egípcios”. 

 
535 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 145. 
536 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 154. O itálico é do autor. 



170 
 

Paralelamente a essa dificuldade por causa da visão de um deus sectário que 

justificaria a guerra contra outro povo, encontra-se em outra obra de Campbell uma 

leitura de Moisés e do povo a partir da concepção do Antigo Testamento de que, 

segundo ele, o mundo do Antigo Testamento não enfatiza o indivíduo, mas o povo, a 

tribo, a nação. Sendo assim, Campbell afirma que Moisés não seria o herói, mas sim o 

povo de Israel seria o herói do Antigo Testamento, pois o povo “é concebido como 

uma unidade”.537  

A psicologia analítica, no entanto, faz uma leitura do encontro entre Moisés e o 

Deus bíblico Iahweh como “um dos maiores dramas de individuação da psique 

ocidental”. A psicologia analítica interpreta o papel relevante de Moisés no relato do 

Êxodo como mediador entre o povo e o Deus Iahweh, papel esse de redentor do povo 

que estava escravizado e de líder na realização do destino do povo.538 É possível, 

portanto, a partir da psicologia analítica corroborar a leitura do papel do líder do relato 

do Êxodo como o herói, um vez que, como afirma Edinger, “com o auxílio da psicologia 

profunda essa estória sagrada que pertence à história coletiva dos judeus pode agora 

ser compreendida como aplicável à experiência do indivíduo singular.”539  

Quanto à visão de um Deus universal, Grenzer interpreta que há o caráter de 

Deus universal ao afirmar que  

 

os israelitas, como povo oprimido no Egito, tornam-se “propriedade 

particular entre todos os povos” para o Senhor, Deus libertador, 

porém, com o dever de saber que “toda a terra é desse Deus” (Ex 

19,5). A particularidade consiste em ser sociedade alternativa: justa, 

igualitária, fraterna e sem pobres.540 

 

Hamilton oferece uma interpretação teológica que mostra que no relato de Ex 

19,3-8 a aliança, entre Iahweh e o povo de Israel por meio de Moisés, só ocorreu após 

a experiência da libertação da terra da escravidão (Ex 14) e a experiência do caminho 

do deserto (Ex 15.22-18,27) com as agruras impostas pela vida no deserto. Após tais 

experiências é que o relato mostra Iahweh propondo aliança aos israelitas no Monte 

 
537 CAMPBELL, J. As transformações do mito através do tempo, p. 90. 
538 EDINGER, E. F. Bíblia e Psique, p. 82. 
539 EDINGER, E. F. Bíblia e Psique, p. 82. 
540 GRENZER, M. Por que o “êxodo” seria um projeto nacional? 1 mensagem eletrônica.  



171 
 

Sinai 541 (Ex 19,5): “Agora, se ouvirdes a minha voz e guardardes a minha aliança, 

sereis para mim uma propriedade peculiar entre todos os povos, porque toda a terra 

é minha.”  

O versículo do relato apresenta a aliança proposta por Iahweh e possibilita 

vislumbrar a concepção do Deus universal, ou seja, do Deus de “toda a terra”. Nessa 

altura do caminho do herói vislumbra-se que o Deus, que chama Israel de “meu filho” 

(Ex 4,22), “reino de sacerdotes”, “nação santa” (Ex 19,6), é o Deus de “toda a terra” 

(Ex 19,5). O Deus do Êxodo já se apresentara a Moisés (Ex 3,6) como o Deus dos 

patriarcas dos hebreus mostrando que ele não se restringia ao Êxodo, mas figurava na 

história dos hebreus anterior ao Êxodo, e em Ex 19,5 apresenta-se como o Deus de 

toda a terra. Também corrobora o caráter de Iahweh como Deus universal a 

interpretação dos qualificativos “reino de sacerdotes” e “nação santa” como que 

“Israel deve assumir um papel mediatório entre Yahweh e as outras nações. Se 

seguirmos a palavra latina para ‘sacerdote’ (pontifex, literalmente ‘edificador de 

pontes’), (...) Israel é uma ponte entre Yahweh e as nações.”542 

Essas interpretações permitem dizer que o relato de Ex 19,5 expressa que o 

Deus do Êxodo não é um Deus tribal, mas um Deus universal e era com esse Deus 

que os hebreus faziam a experiência religiosa. Este aceno se torna relevante para que 

o herói do Êxodo chegue à concepção de que o seu Deus é universal. Este versículo 

permite constatar que Moisés, o herói, está permeando o estágio da apoteose de Deus 

num processo psicológico crescente de se religar com o Deus universal.  

 

3.4.11 A bênção última 

 

A bênção última pode ser representada pela bênção a um herói para ser 

indestrutível simbolicamente, isto é, o indivíduo obtém vitórias fáceis porque tem em 

seu interior um estado de espírito que o ilumina a ser vencedor, ou que o indivíduo 

tem um aparato psíquico que o habilita a se dar bem nas provas, por exemplo, o 

curandeiro das sociedades primitivas concebe a ideia de que seus intestinos foram 

removidos pelos espíritos e estes puseram no lugar cristais de quartzo, corda e uma 

 
541 HAMILTON, V. P. Comentário de Êxodo, p. 447-448. 
542 HAMILTON, V. P. Comentário de Êxodo, p. 451-452. 



172 
 

pequena cobra dotada de poderes;543 ou, a bênção suprema para que o indivíduo 

possa viver num paraíso onde nunca falte o leite supremo que o sustente e assim ele 

tenha o corpo indestrutível, como, por exemplo, no anúncio do profeta Isaías (Is 66,11) 

aos israelitas de que se alimentarão do seio abundante e consolador de Jerusalém.544 

Também há o aspecto da bênção como a concessão aos heróis do elixir do Ser 

Imperecível pelos deuses, guardiães do Ser Imperecível. Quando busca essa bênção 

última, um herói recorre aos deuses, não para buscá-los, exatamente a eles, mas a 

graça que eles podem conceder-lhe, ou seja, o poder de uma substância miraculosa 

que seja o Imperecível.545 

Os mitos, os contos de fadas e as religiões mostram que a bênção que é 

concedida pelos deuses aos heróis sempre corresponde à própria estatura do 

solicitante e à natureza do desejo que domina cada herói. Campbell diz que “a bênção 

é tão-somente um símbolo da energia da vida adaptado às exigências de um caso 

específico”. E o mitólogo chama a atenção para uma atitude que se repete em muitos 

heróis, a de que o herói que, em sua jornada é ajudado pelo deus, poderia pedir-lhe a 

bênção da perfeita iluminação, mas acaba pedindo-lhe mais anos de vida, armas 

eficazes ou saúde para seus filhos.546  

Os mitos demonstram que a bênção da indestrutibilidade na jornada é 

alcançada por alguns heróis quando derrotam facilmente os dragões; que a bênção 

da substância miraculosa da vida eterna sempre tem um obstáculo divino que não 

permite ao herói alcançá-la; e que a bênção da iluminação, que é substituída pelos 

desejos pessoais, poderia ajudar o herói no crescimento espiritual, mas tal 

crescimento não ocorre, pois as limitações pessoais levam à agonia do crescimento 

espiritual. Assim, a bênção última a ser alcançada é a bênção da iluminação. Isso quer 

dizer que o indivíduo é chamado ao crescimento espiritual. Na jornada heroica o 

indivíduo vai cruzando limiares e vencendo dragões e com essas vitórias ele vai 

alcançando uma visão cada vez maior do deus que ele convoca a acompanhá-lo. A 

bênção última será o alcance de uma percepção que ultrapasse o cosmo e transcenda 

 
543 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 164. 
544 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 165. 
545 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 169. 
546 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 177. 



173 
 

todas as experiências da forma, isto é, todos simbolismos e dentre eles, as divindades, 

e essa percepção será a percepção do vazio inelutável.547  

O herói que alcançar essa iluminação poderá chegar à compreensão de que 

“todas as formas de todos os mundos, quer terrestres ou divinos, refletem a forma 

universal de um único mistério inescrutável: a força que constrói o átomo e controla a 

órbita das estrelas”. Essa força poderosa é a fonte da vida que está dentro de cada 

indivíduo e ele só poderá compreender que essa fonte da vida é o núcleo do seu ser 

se ele conseguir tirar de toda a sua visão de mundo as camadas (isto é, os símbolos, 

as ideias) que recobrem o núcleo do indivíduo que ele é. Essa visão plena de si mesmo 

é a iluminação que o herói pode pedir aos deuses que o ajudem a alcançá-la.548 

O herói do Êxodo percorre um longo caminho que é a jornada da sua vida. 

Pode-se vislumbrar um pedido de Moisés ao Deus Iahweh como uma bênção última 

no sentido psicológico do conhecimento do divino em um momento especial da 

jornada. Em Ex 32 enquanto Moisés estava na montanha com Iahweh, o povo de Israel 

fabricou um bezerro de ouro e o considerou como seu deus. Devido à ira de Iahweh, 

Moisés precisou insistir com este que desistisse de castigar o povo (Ex 32,12). Após 

Moisés voltar para o meio do povo e agir como um intercessor do povo diante de 

Iahweh e insistir com que Iahweh caminhasse novamente junto com ele e o povo, 

obteve de Iahweh a resposta afirmativa de que faria isso porque Moisés encontrara 

graça aos olhos de Iahweh (Ex 33,17). 

Com essa resposta afirmativa, Moisés pede a Iahweh que lhe mostre a glória 

divina (Ex 33,18). E o herói do Êxodo recebe uma bênção única em todo o livro do 

Êxodo, ou seja, em Ex 33,21-23 Moisés recebe de Iahweh uma atenção especial: ele é 

orientado a ficar num lugar junto a Iahweh sobre a rocha e será colocado pelo próprio 

Iahweh na fenda da rocha e quando Iahweh passar na frente da fenda onde Moisés 

estará escondido, o herói será coberto pela palma da mão de Iahweh. Depois que Deus 

passar, retirará sua mão de modo que Moisés veja Deus pelas costas, pois assim não 

morrerá. O Deus Iahweh havia estabelecido (Ex 33,20) que o ser humano não poderia 

vê-lo e continuar vivo. Mas, ao herói do Êxodo foi dada a bênção de ver a glória de 

Iahweh sob uma proteção singular. Depois de ver a glória de Iahweh tendo-o visto 

 
547 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 178. 
548 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 178. 



174 
 

pelas costas depois que ele passou pela rocha, Moisés recebeu a tarefa de lavrar duas 

novas tábuas da lei, pois as primeiras tinham sido quebradas após o povo ter feito um 

bezerro de ouro. O herói estava abençoado para ser o portador da lei. Era preciso que 

a legislação do povo entrasse em vigor e isso somente aconteceria pelas mãos do 

herói.   

 

3.4.12 A recusa do retorno 

 

O terceiro estágio da fórmula de ritos de passagem que compõe a jornada 

heroica é o retorno e a reintegração à sociedade, que, como afirma Campbell, “é 

indispensável à contínua circulação da energia espiritual no mundo”. Esse estágio se 

divide em seis subseções que são a recusa do retorno, que pode ser chamada também 

de “o mundo negado”; a fuga mágica; o resgate com a ajuda vinda de fora; a passagem 

pelo limiar do retorno, que pode ser entendida também como o retorno ao mundo 

cotidiano; “Senhor dos dois mundos”; e “Liberdade para viver”, que seria a natureza 

e a função da bênção última.549 

O retorno do herói para o meio da sociedade de onde ele partira é a 

confirmação da realização ou do cumprimento da jornada levada a cabo pelo herói. 

Os mitos, os contos de fadas e as religiões mostram que, quando termina a busca do 

herói, ele deve retornar “com o seu troféu transmutador da vida”.550 Transmutador no 

sentido de transformador551, pois o círculo da jornada do herói, que segue a fórmula 

dos ritos de passagem, partida-iniciação-retorno, deve se completar, e só se completa 

desde que “o herói inicie agora o trabalho de trazer os símbolos da sabedoria (...) de 

volta ao reino humano, onde a bênção alcançada pode servir à renovação da 

comunidade, da nação, do planeta ou dos dez mil mundos”, afirma Campbell.552 

No caso de Moisés pode-se interpretar como “troféu transmutador” a lei do 

povo de Israel entregue por Deus a Moisés, e o símbolo apresentado no relato bíblico 

 
549 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 41. 
550 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 195. 
551 Transmutar, transmudar e transformar são sinônimos. Conforme o verbete “Transmudar” In: 

Dicionário Priberam da língua portuguesa [em linha], 2008-2021. 
552 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 195. 



175 
 

são as tábuas de pedra que contêm a lei. Em Ex 24,12 Deus diz a Moisés que “...dar-

te-ei tábuas de pedra – a lei e o mandamento – que escrevi para ensinares a eles”. 

Não se vislumbra na jornada de Moisés no Êxodo uma recusa ao retorno, o que 

frequentemente acontece nos relatos de muitos mitos.553 

 

3.4.13 A fuga mágica 

 

Uma vez que no livro do Êxodo não se encontra nenhum elemento que se 

caracterize como o estágio da fuga mágica do herói no sentido de que o herói tenha 

desagradado a Deus e, por isso, tenha sido perseguido pelas forças divinas e por isso 

tenha empreendido uma fuga,554 pode-se recorrer a outro livro bíblico que narra 

também a trajetória de Moisés, como já foi dito, o Deuteronômio. Esse recurso se 

apresenta como oportuno para demonstrar que o herói Moisés sofreu uma punição 

divina no final da sua vida, como se lê em Dt 32,50-51, em que recebe o anúncio de 

que sua morte ocorreria antes de entrar na terra prometida; poderia contemplá-la de 

longe, mas não entraria nela.555 De acordo com o relato, o Deus Iahweh explica o 

motivo dessa decisão divina: “pois fostes [Moisés e Aarão] infiéis a mim no meio dos 

israelitas, junto às águas de Meriba-Cades, no deserto de Sin, não reconhecendo a 

minha santidade no meio dos israelitas” (Dt 32,51).556  

 

 

 

 
553 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 195. 
554 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 198. 
555 Segundo o relato de Dt 1,19-39, Moisés está discursando aos israelitas sobre o caminho que fizeram 

do monte Horeb para a montanha de Cades e recorda-lhes que naquele lugar não quiseram subir para 

a terra depois que um grupo já tinha feito uma exploração de conhecimento da região e das cidades 

onde poderiam entrar. Essa atitude, segundo Moisés, foi uma rebeldia contra a ordem de Iahweh. 

Embora Moisés exortasse o povo a não ter medo dos habitantes da terra, “ninguém dentre vós confiava 

em Iahweh vosso Deus” (Dt 1,32). Por causa dessa falta de confiança dos israelitas, Iahweh ficou 

enfurecido e jurou que nenhum dos homens daquela geração veria a terra prometida e Moisés contou 

ao povo que Iahweh disse também a ele: “Também tu não entrarás lá!” (Dt 1,37). 
556 Diferentemente de Nm 20,12, que narra Iahweh dizendo a Moisés e a Aarão que eles não creram em 

Iahweh e não o santificaram diante dos olhos dos israelitas, o livro do “Deuteronômio insiste que Moisés 

foi punido pelo pecado do povo e não por seu próprio”, como Dt 3,26, Moisés ao povo: “Por vossa 

causa, porém, Iahweh irritou-se contra mim e não me atendeu...”, e Dt 4,21: “Por vossa causa Iahweh 

enfureceu-se contra mim...”. Conforme BLENKINSOPP, J. Deuteronômio. In: BROWN, R. E.; FITZMYER, 

J. A. MURPHY, R. E. (Editores). Novo Comentário Bíblico São Jerônimo: Antigo Testamento, p. 227. 



176 
 

3.4.14 O resgate com auxílio externo 

 

O que está sendo narrado literariamente como se fosse uma sequência mais ou 

menos lógica cronologicamente dos acontecimentos com o herói e o povo de Israel, 

pode ser interpretado psicologicamente como um processo em que os 

acontecimentos não têm a lógica racional, mas estão todos intricados como processo 

abrangente na imensidão da psique objetiva. Ou seja, mesmo que o relato mostre a 

oferta de auxílio ao herói em Ex 23,20, anteriormente aos acontecimentos que marcam 

o limiar do retorno em Ex 24 (e também em Ex 20), como será visto adiante, todos os 

acontecimentos estão intricados no desenvolvimento da aventura do herói para que 

ele alcance o troféu transmutador da vida e, com a consciência ampliada como fruto 

dessa jornada, auxilie a comunidade que precisa ser renovada a partir do seu retorno. 

Pode-se vislumbrar que a partir das orientações de Iahweh em Ex 23,20 terá 

início o caminho de volta do herói do Êxodo para junto da comunidade para que possa 

oferecer-lhe a bênção obtida de forma numinosa sobre a montanha que são as leis. 

Essas leis serão carregadas pelo herói em suas mãos no símbolo sagrado de duas 

tábuas. O herói porta em suas mãos os dois símbolos da bênção recebida que o será 

para todo o povo.  

Campbell fala de um resgate do herói, pois em muitos mitos o herói tem 

dificuldade de abandonar “a bênção do domicílio profundo”, daí ele poderá ser 

resgatado com o auxílio divino.557 Moisés não demonstra querer permanecer no mundo 

divino, embora aja em contínua sintonia com Deus. Mesmo que o herói do Êxodo se 

prontifique a retornar para casa, isto é, para a terra prometida de onde saíram os 

antepassados dos israelitas segundo outra história bíblica narrada no livro do Gênesis, 

ele recebe a promessa de auxílio sobrenatural da parte de Iahweh. 

Para que o herói possa cumprir o caminho de retorno junto com o povo, o Ser 

divino promete-lhe auxílio sobrenatural que será o envio de um anjo (Ex 23,20) para 

que assista o herói na jornada rumo à terra prometida. 

O auxílio sobrenatural também será oferecido como bênção para que não faltem 

o pão, a água e saúde para todo o povo (Ex 23,25). Assim como também haverá a 

 
557 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 206. 



177 
 

bênção da posteridade, pois não haverá mulher que sofra aborto e o povo terá 

longevidade, com a bênção ao povo para que completem seus dias (Ex 23,26), para 

que seja garantido ao povo de Israel alcançar a terra prometida. 

O Ser divino também mostrará o auxílio sobrenatural enviando o seu terror (Ex 

24,27) para dispersar os inimigos dos israelitas e mobilizará os insetos (vespas em Ex 

23,28) para expulsar aqueles que tentarem impedir a entrada dos israelitas na terra 

prometida. Com todo esse auxílio sobrenatural o herói, junto com os israelitas, poderá 

iniciar a caminhada para a vida em sociedade com uma nova luz, como se pretende 

nas aventuras heroicas. 

 

3.4.15 A passagem pelo limiar do retorno 

 

Para se entender a passagem do herói Moisés pelo limiar do retorno faz-se 

necessário retomar o relato de Ex 19 sobre a preparação de todo o ambiente para a 

promulgação da lei do povo de Israel. Uma vez que o projeto que herói deveria realizar 

era libertar o povo da escravidão e conduzi-lo a uma terra de liberdade, o relato do 

Êxodo mostra que a liberdade deveria ser praticada a partir da promulgação de leis 

que implantassem um modo de vida livre. Por isso, a jornada do herói do Êxodo inclui 

a caminhada rumo à terra prometida e, inclusive, a promulgação das leis para o povo.  

As leis serão promulgadas pelo Ser divino ao herói nos capítulos 20 a 23 do 

Êxodo. Para que o herói alcançasse a meta a ser cumprida, que fora estabelecida pelo 

Ser divino, há todo um preparo da parte divina para que as leis sejam recebidas como 

leis divinas para o povo. 

 Moisés (Ex 19) leva o povo ao pé da montanha para a experiência da teofania 

de Iahweh por meio dos símbolos como trovões, relâmpagos, nuvem espessa sobre a 

montanha, clamor de trombeta, fogo e fumaça na montanha, voz divina no trovão. 

Diante do povo, Iahweh chama seu herói para subir a montanha e este atende. Ali o 

herói recebeu o Decálogo para a vida do povo de Israel. O herói desceu da montanha 

e anunciou ao povo as palavras do Decálogo (Ex 20).558 A teofania prosseguiu. “Todo 

o povo, vendo os trovões e os relâmpagos, o som da trombeta e a montanha 

 
558 As leis promulgadas por Iahweh em Ex 20 são chamadas de “Decálogo” devido à referência às “dez 

palavras” de Ex 34,28. Ver Bíblia de Jerusalém, p. 130, nota b. 



178 
 

fumegante, teve medo e ficou longe” (Ex 20,18). Amedrontado diante da manifestação 

poderosa de Deus, o povo pediu ao herói que lhe falasse, em vez de Deus, porque o 

povo tinha medo de morrer ao ouvir o próprio Ser divino com toda aquela teofania (Ex 

20,19). Após o pedido do povo, o herói se aproximou do símbolo divino, a nuvem 

escura, “onde Deus estava”, afirma o relato de Ex 20,21. 

Nesse momento em que o herói do Êxodo se aproxima do inefável, 

representado pela nuvem escura, ou seja, ele se aproxima do reino das trevas, do reino 

do inconsciente, para que possa estar na presença do Ser divino. O herói do Êxodo 

(Ex 20,21) está em contato com o reino divino. Campbell diz que “as aventuras do 

herói se passam fora da terra nossa conhecida, na região das trevas; ali ele completa 

sua jornada (...) e seu retorno é descrito como uma volta do além”.559 Mas, Moisés 

ainda não está realizando o retorno. Aqui destaca-se o limiar do retorno. Ele está no 

limiar, pois ele se encontra na intimidade das trevas; o ego está colocado em posição 

de respeito pelo Si-mesmo uma vez que o herói já não age, não fala, não decide, 

somente age em subordinação ao divino que lhe apresenta em Ex 20,22-23,19 todas 

as leis que serão a constituição dos israelitas. É o herói que está realizando essa 

façanha de receber na escuridão da nuvem todas as palavras do divino.  

Nesse encontro do herói do Êxodo com o poder do divino em âmbito das trevas 

da psique em que o ego é receptor da mensagem divina pode-se vislumbrar o que 

Campbell afirma sobre o encontro dos reinos divino e humano que são distintos entre 

si, tal como o dia e a noite, mas são ao mesmo tempo, um só reino, pois o “reino dos 

deuses é uma dimensão esquecida do mundo que conhecemos”.560 Essa unicidade 

dos dois reinos pode ser espelhada no horizonte de que as leis estão sendo 

promulgadas do âmago do divino e destinam-se à organização social, econômica561, 

ecológica562 e religiosa de um grupo humano, os israelitas. 

A narrativa do Êxodo dedica três capítulos para as leis de Iahweh. Após esses 

capítulos, a narrativa volta a dizer que o herói tem de subir até Iahweh (Ex 24,1) e diz 

 
559 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 213. 
560 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 213. 
561 Pode-se ver uma interpretação do caráter econômico das leis dos israelitas no livro do Êxodo em 

SILVA, R. A. A. Alguns apontamentos sobre a economia dos hebreus a partir do Código da Aliança (Ex 

20,22-23,33). In: Simpósio Paulista de Estudos Bíblicos: Bíblia e economia, Anais, p. 104-111. 
562 Pode-se ver uma interpretação ecológica das leis dos israelitas no livro do Êxodo em SILVA, R. A. A. 

Uma leitura ecológica das leis de Israel no Código da Aliança: Ex 20,22-23,33. In: Estudos Bíblicos, p. 

79-89. 



179 
 

que o herói referiu todas as palavras de Iahweh ao povo que se prontificou a observar 

tudo o que foi dito por Iahweh ao herói (Ex 24,3). O herói realiza um ritual para 

consagrar o compromisso entre o divino e o povo. Ele utilizou o sangue de novilhos 

imolados como sacrifício e aspergiu os israelitas que se comprometeram a obedecer 

a tudo o que Iahweh tinha dito (Ex 24,5-8).  

Novamente pode-se compreender que o herói do Êxodo está no limiar do 

retorno da sua jornada heroica, pois a narrativa do Êxodo diz que Moisés, seu irmão 

Aarão, outros dois, chamados Nadab e Abiú, e setenta anciãos israelitas subiram o 

monte e viram o Deus de Israel (Ex 24,9-10). A visão que tiveram foi de um pavimento 

de safira “tão pura como o próprio céu” debaixo dos pés de Iahweh. E, 

surpreendentemente, o relato contraria o que será dito adiante em Ex 33,20 (de que 

morreria quem visse a Iahweh), pois Iahweh não estendeu a mão mortífera contra 

esses homens que o viram, pelo contrário, após a visão de Deus, eles fizeram um 

banquete (Ex 24,11). O Deus do Êxodo se revela como um Deus da vida, pois o símbolo 

do banquete e do sangue aspergido são símbolos da vida. O compromisso firmado é 

marcado por um símbolo vital, o sangue, e a fome é saciada durante o banquete.563 

Em Ex 24,12 Iahweh mais uma vez chama Moisés para subir o monte e agora 

com a novidade de que ele deverá permanecer lá para que possa receber de Iahweh 

as tábuas da lei. O relato literário enfatiza o que a psicologia lê como parte do processo 

psíquico, isto é, em Ex 24,15-16 Moisés sobe o monte e a glória divina em forma de 

nuvem resplandece sobre o monte. Já fora dito que uma nuvem escura estava no 

monte e que o herói se aproximara dela. Agora é narrado que o povo viu de longe a 

nuvem, mas a visão era de um fogo consumidor, e que o herói entra pelo meio da 

nuvem e permanece ali durante quarenta dias e quarenta noites (Ex 24,18).  

Pode-se ler aqui o andamento do processo psíquico: ele se aproximou, entrou 

pelo meio, escutou Deus dizendo-lhe as leis, e permaneceu numa quarentena na 

companhia do divino.564 O povo viu um fogo consumidor, como a teofania de Ex 20, 

 
563 GARCÍA LÓPEZ, F. O Pentateuco, p. 157. 
564 Sobre o simbolismo do número quarenta, Andiñach diz que o “número quarenta tem uma força 

especial na literatura bíblica, mas não parece ter aqui um significado específico. É provável que faça 

referência à santidade ou a algo que esteja completo, concluído, em sua forma devida”. ANDIÑACH, 

P.R. O Livro do Êxodo, p. 323. Vislumbra-se, assim, uma interpretação de que após os quarenta dias, 

o herói do Êxodo estava com as condições para passar o limiar do retorno e começar o retorno, junto 

com o povo, para a terra de Canaã, ou seja, a terra prometida, de onde eram originários os hebreus que 

migraram para o Egito. 



180 
 

mas o herói entrou no mundo divino simbolizado por uma nuvem. Ele não somente viu 

de longe, ele entrou no mundo divino. As nuvens suspensas remetem ao símbolo tanto 

do ocultamento quanto da manifestação do divino, mas também remetem ao símbolo 

das imagens psíquicas de mudança por sua característica de ser intermediária entre o 

mundo e atmosfera, simbolizando a matéria e o espírito. Remetem, portanto, ao 

simbolismo da mudança na psique.565 O herói é aquele que é separado pelo divino 

para a jornada heroica. Pois “o destino convocou o herói e transferiu-lhe o centro de 

gravidade do seio da sociedade para uma região desconhecida”.566  

Moisés entrou na nuvem e viu a Iahweh. Essa experiência do herói é única. 

Estando na montanha dentro da nuvem com o Ser divino, Moisés receberá as leis para 

o povo. Note-se que a narrativa de Êxodo dedicará diversos capítulos (25 a 31) para 

transmitir ao herói as orientações para a construção do santuário – a tenda da reunião 

– e outros capítulos (35 a 39) narram a construção do santuário. No capítulo 40, o 

último do livro do Êxodo, o herói cumpriu todas as orientações para a construção do 

santuário. Em Ex 40,34 a nuvem cobriu o santuário e a presença divina encheu aquela 

habitação sagrada. Mas Ex 40,35 informa que o herói não pôde entrar ali e justifica que 

foi porque a glória divina enchia aquela habitação. Moisés que fizera a experiência de 

estar com Deus (capítulos 24 a 34) e podia ver a sua face, no final do livro do Êxodo 

não poderá entrar no santuário a partir do momento em que Deus o enche com sua 

presença. Ex 25,22 informa que da tenda Deus falará com Moisés. Hamilton diz que: 

 

Quando ele entra na tenda, é para ouvir a Deus, não para ver a Deus 

(Ex 25.22). Entretanto, independente do fato de Moisés ter visto a Deus 

ou simplesmente ter ouvido sua voz, ambas as situações produzem o 

brilho divino na sua face quando ele retorna ao povo (34.29-35). 

Portanto “ver” a face de Deus não é mais importante do que ouvir a 

sua voz.567 

 

Aqui a interpretação teológica contribui para a leitura psicológica da experiência 

do herói, em que o ego deixa de ser o centro e reconhece que o Si-mesmo é o centro 

e, assim, o herói avança na conquista da bênção divina para a sociedade, conforme 

lhe foi incumbido pelo Si-mesmo. Ou seja, ver a Deus, ouvir a Deus, não é decisão do 

 
565 ARAS. O Livro dos símbolos: reflexões sobre imagens arquetípicas, p. 58. 
566 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 66. 
567 HAMILTON, V. P. Comentário de Êxodo, p. 633. Itálico do autor. 



181 
 

ego, mas decisão do Si-mesmo. E ver ou ouvir são possibilidades de encontro e de 

aprendizagem do herói.  

 

3.4.16 Senhor dos dois mundos 

 

“Senhor dos dois mundos” corresponde ao estágio da façanha do herói em que 

este tem a liberdade de estar no mundo divino e passar para o mundo cotidiano e vice-

versa. Trata-se de uma liberdade psicológica em que o herói pode ir ou vir na linha 

que divide os dois mundos. Campbell diz que os mitos não apresentam numa única 

imagem todo o mistério dessa passagem livre do herói entre os dois mundos. Mas 

quando os mitos mostram alguma imagem nesse sentido, deve ser apreciada como 

um símbolo precioso, muito importante, um tesouro que merece ser contemplado.568 

No relato da façanha do herói do Êxodo, depois de serem apresentadas as 

orientações para a construção da tenda da reunião, Ex 31,18 informa que Moisés tinha 

recebido de Deus as “duas” tábuas do Testemunho, escritas diretamente pelo próprio 

Deus. É a primeira vez que o relato informa a quantidade de tábuas: duas, e as chama 

de “do Testemunho”. Este versículo é a apresentação da qualidade do herói de estar 

pronto para iniciar o retorno. Tendo recebido do Ser divino o símbolo sagrado do troféu 

transmutador da vida, ele poderá descer da montanha, sair da presença gloriosa do 

divino e iniciar o caminho com o povo para a terra da liberdade. 

Na sequência, Ex 32 e 33 narram a construção de um bezerro de ouro para ser 

adorado como os deuses que tiraram os israelitas do Egito (Ex 32,4), substituindo, 

assim o culto ao Deus Iahweh. Narram também as reações de Iahweh e de Moisés; 

este quebrou as tábuas da lei diante da atitude dos israelitas, mas implorou a Iahweh 

que abrandasse sua ira contra o povo (Ex 32,12). Em Ex 34,1 Iahweh pede ao herói 

que lavre outras duas novas tábuas de pedra semelhantes às primeiras. Moisés assim 

o fez e subiu a montanha do Sinai carregando em suas mãos as tábuas de pedra. Na 

montanha, Moisés tem uma nova visão de Iahweh, ajoelha-se e faz um ato de adoração 

a Deus, em seguida, implora o perdão de Iahweh para o povo e para ele. Ele diz: 

“Perdoa as nossas faltas e os nossos pecados, e toma-nos por tua herança” (Ex 34,9).  

 
568 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 225. 



182 
 

Novamente a narrativa apresenta um conjunto de leis e anuncia que Moisés 

ficou na montanha quarenta dias e quarenta noites, com a informação adicional de que 

o herói tem resistência física e espiritual, pois fez um jejum sagrado nessa quarentena, 

ficando diante de Iahweh sem comer pão nem beber água (Ex 34,28). 

Esse crescimento interior do herói habilita-o a ser considerado “Senhor dos dois 

mundos”, e a narrativa oferece o símbolo que certifica essa qualidade em Moisés. Ex 

34,29 conta que, ao descer da montanha, tinha no seu rosto humano a marca do 

encontro com o divino, pois o seu rosto resplandecia. Diz a narrativa que isso ocorria 

porque Moisés tinha falado com Deus. Os israelitas tiveram medo do fenômeno que 

viam no rosto do herói. Mas este os chama e lhes ordena o que o Ser divino havia 

falado na montanha. Em seguida, o herói cobriu o rosto com um véu na presença do 

povo, mas sempre retirava o véu quando “entrava diante de Iahweh para falar com 

ele” (Ex 34,30-34). Fica explícito na narrativa que Moisés entrava no mundo divino e 

saía dele com muita liberdade, por isso, ele é o herói “Senhor dos dois mundos”. 

Campbell diz que as pessoas que têm a oportunidade de presenciar o símbolo 

do herói como Senhor dos dois mundos, e no caso de Moisés vê-lo com o rosto 

resplandecente, são testemunhas que também estão passando por uma 

transformação psicológica. Essas pessoas estão presentes num evento de 

profundidade psicológica em que o ego cede lugar ao propósito da psique objetiva 

que opera na vida dos indivíduos dentro de uma coletividade, isto é, não estão agindo 

por desejos pessoais, egocêntricos, mas sim, por um desejo comunitário, a busca da 

terra prometida para um povo e não somente para um indivíduo.  

Adentrar esse processo sob a liderança do herói Moisés levou as pessoas a 

uma transformação psíquica que as fez estar ali como “devotos que haviam extinguido 

sua vontade pessoal” e assumiram comunitariamente o projeto defendido pelo líder. 

As pessoas podiam contemplar o rosto resplandecente do Senhor dos dois mundos 

porque passaram para a condição de devotas desse Senhor dos dois mundos.569 

Campbell assim explica essa transformação interior do povo que acompanha o herói:  

 

Suas ambições pessoais estão dissolvidas, razão por que ele [o 

indivíduo que faz a experiência da devoção ao herói] já não tenta viver, 

mas simplesmente relaxa diante de tudo o que venha a se passar nele; 

 
569 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 230. 



183 
 

ele se torna, por assim dizer, um anônimo. A Lei vive nele com seu 

próprio consentimento irrestrito.570 

 

3.4.17 Liberdade para viver 

 

A liberdade para viver é o estágio final da fórmula da aventura do herói. Quando 

o herói faz o retorno para a comunidade, de onde ele partira para a façanha heroica, 

uma característica marcará a sua vida. O herói deverá retornar com uma nova 

consciência de que o Eu, que o conduziu para buscar um troféu que transformasse a 

vida dos seus concidadãos gerando mais vida, está presente e atuante na vida como 

Eterno que penetra tudo que vive e existe. E essa consciência do herói deverá ser 

demonstrada pela atitude concreta de deixar as façanhas que realizou e os frutos delas 

“aos pés do Deus Vivo”.571 Ele deve ter a convicção de que ele é um veículo para que 

a Lei divina chegue ao seu povo que o esperou e, no caso de Moisés, foi conduzido 

durante a jornada.  

O herói é um veículo para a Lei do Eterno, mas não só isto, pois ele retorna 

transformado em uma pessoa nova. O encontro com o Ser divino que o herói obtém 

durante a jornada heroica realiza no seu interior um nascer de novo. Não é possível 

para a alma humana entrar no reino divino e retornar de lá sem ser transformada. O 

herói é aquele que vive a façanha da iluminação da alma e do renascimento psíquico, 

uma vez que “Tendo morrido para seu ego pessoal, eis que nascera outra vez, 

estabelecido no Eu”.572 

O relato do Êxodo enfatiza a realização pelo povo de tudo o que Iahweh havia 

ordenado (Ex 39,34) e acrescenta a bênção dada aos israelitas pelo herói obediente 

ao Ser divino. O herói se torna um veículo da bênção do Eterno para os homens e as 

mulheres do povo. O Eterno ordena o herói e o qualifica como o que pode ungir os 

homens que serão sacerdotes de Iahweh (Ex 40,15), uma unção que dará ao 

sacerdócio um caráter perpétuo, pois é decisão do Eterno.  

O livro do Êxodo chega ao final enfatizando que o herói “Fez tudo como Iahweh 

havia ordenado” (Ex 40,16), relatando os detalhes da estrutura do santuário, a 

 
570 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 231. 
571 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 232. 
572 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 236. 



184 
 

Habitação, a Tenda da Reunião. A narrativa apresenta minuciosamente os elementos 

dessa estrutura que terá as condições para os rituais sagrados e enfatiza a colocação 

das tábuas da lei dentro de uma arca. Diante de todo esse aparato litúrgico pronto o 

livro do Êxodo declara que o herói terminou os trabalhos (Ex 40,33). 

E para que fique claro que o estágio do herói livre para viver se realiza, o livro 

do Êxodo termina afirmando que Iahweh com toda sua glória em forma de nuvem 

encheu a Habitação e o herói não pôde entrar, pois ele deixou todos os trabalhos de 

sua jornada aos pés do Eterno. Hamilton diz que o ser humano precisa reconhecer as 

limitações humanas perante o divino e que “Deve-se honrar os limites quando o finito 

entra na presença do infinito”.573 

E a vida continua, pois o livro finaliza dando o tom para essa continuidade da 

vida: “Em todas as etapas, quando a nuvem se levantava por cima da Habitação, os 

israelitas punham-se em marcha. Mas se a nuvem não se levantava, também eles não 

marchavam, até que ela se levantasse.” (Ex 40,36-37). Eis a visão de uma vida futura 

“quando a nuvem é elevada de sobre a tenda, indicando aos israelitas que é tempo de 

levantar acampamento e continuar a jornada em direção a Canaã [a terra 

prometida]”.574 

A jornada de Moisés, o herói do Êxodo, constitui-se um exemplo, entre os 

símbolos mitológicos presentes nos mitos, nos contos de fadas e nas religiões, do que 

Campbell chama de “a milenar aventura da alma”.575 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
573 HAMILTON, V. P. Comentário de Êxodo, p. 865. 
574 HAMILTON, V. P. Comentário de Êxodo, p. 865. 
575 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 246. 



185 
 

CAPÍTULO IV: MOISÉS E O PROCESSO DE INDIVIDUAÇÃO 

 

No capítulo anterior, a leitura do personagem Moisés, sob a ótica da jornada do 

herói, segundo a perspectiva de Campbell, mostrou as características do personagem 

protagonista do livro do Êxodo como um herói do ponto de vista da psicologia do mito 

do herói, especialmente, da psicologia analítica. 

Neste capítulo pretende-se fazer uma leitura do processo psicológico de 

Moisés, que se pode apreender do relato do Êxodo. Esse herói foi o líder de um povo 

segundo a narrativa exodal. O objetivo é analisar o processo psicológico desse 

personagem sob a perspectiva da psicologia analítica e compreender os sinais que se 

podem vislumbrar do processo de individuação no indivíduo Moisés e na sua atuação 

como líder de um povo num processo de libertação da escravidão. 

A psicologia analítica compõe-se de um cabedal conceitual que possibilita a 

leitura e a compreensão do processo psicológico seja do indivíduo, seja da 

coletividade, como um grupo social, uma nação, e até da humanidade toda como um 

corpo planetário. Os conceitos da psicologia analítica formulam-se a partir das 

elaborações de Carl Gustav Jung em suas obras e enriquecem-se e aprimoram-se 

com as contribuições dos estudiosos da psicologia de Jung, os junguianos. Por isso, 

esta pesquisa utiliza a nomenclatura psicologia analítica uma vez que o viés conceitual 

de leitura psicológica que se utiliza é proveniente das compreensões de Jung e de 

estudiosos junguianos cujas obras serão utilizadas como base para este estudo. Entre 

as contribuições dos muitos estudiosos junguianos, são destaques no percurso deste 

quarto capítulo da pesquisa as das autoras Christine Downing e Ann Belford Ulanov e 

dos autores Edward C. Whitmont, Robin Robertson, Robert A. Johnson, Edward F. 

Edinger, Murray Stein e David DeBus. 

 

4.1 A psicologia analítica, como uma resposta à sociedade racional, e a estrutura 

do mundo interior 

 

Com base em Jung, Ulanov faz uma leitura da situação da religião na sociedade 

do século XX em relação à importância dos símbolos religiosos defendendo que no 

passado eles serviam de canal para a expressão da energia psíquica dos indivíduos, 



186 
 

ou seja, os símbolos religiosos serviam no passado como repositórios da energia 

psíquica. Porém, a religião perdeu a importância na sociedade racional, o que interferiu 

na expressão/canalização da energia psíquica, que não tendo como ser canalizada nos 

símbolos e expressões religiosos acabou refluindo para a psique humana.576 A 

consequência disso foi uma série de efeitos desastrosos uma vez que a energia 

psíquica não teve mais aquele “adequado escoadouro na experiência religiosa”.577 

Ulanov diz que, tendo a religião perdido a importância na sociedade racional e 

tendo ocorrido um “refluxo” da energia psíquica aos próprios seres humanos, houve 

não somente efeitos negativos. Houve também um efeito positivo que foi o surgimento 

de uma nova disciplina, a psicologia profunda, que se torna nessa sociedade uma 

oportunidade para se visualizar o processo psíquico, ou seja, a psique individual, “que 

é parte da psique coletiva, é agora578 um meio pelo qual podemos sentir o divino”.579  

Na mesma linha de pensamento, Edinger oferece a reflexão de que as religiões 

e as mitologias ao longo da história  

 

funcionam como um recipiente para o inconsciente coletivo. A pessoa 

que crê em um mito vivo tem acesso a dogmas, cerimônias e imagens 

simbólicas que se encontram entre todos nós e a realidade bruta do 

inconsciente coletivo. Essa é a função dos mitos vivos e da religião. 580 

  

Edinger diz que, no entanto, dadas as transformações da sociedade ocidental a 

partir do século XV, os mitos religiosos, especialmente o mito cristão, não dão conta 

 
576 ULANOV, A. B. Jung e Religião: o Si-Mesmo Opositor. In: YOUNG-EISENDRATH, P.; DAWSON, T. 

(orgs.). Manual de Cambridge para estudos junguianos, p. 273. 
577 ULANOV, A. B. Jung e Religião: o Si-Mesmo Opositor, p. 273. 
578 Ulanov utiliza o advérbio “agora” escrevendo nos últimos anos do século XX; Stein e Arzt já na 

segunda década do século XXI – em 2018; sendo a edição brasileira em 2022 – especificam na 

“Introdução” da obra O Livro Vermelho de Jung para o nosso tempo: em busca da alma sob condições 

pós-modernas, vol. 2, que Jung escreveu no tempo denominado modernidade, e que Jung chama de 

“espírito do tempo” ao “espírito da modernidade – racional, científico, positivista, irreligioso.” Os autores 

especificam também que o “espírito do tempo” no século XXI é “o espírito da pós-modernidade – 

desordeiro, confuso devido a uma aceleração insuportável em todas as áreas da vida, tecnológico, 

interconectado. (...) Nosso ‘espírito do tempo’ atual é ainda mais sedutor, convincente e onipresente na 

psique contemporânea do que o ‘espírito do tempo’ na era da modernidade de Jung.” Ou seja, a psique, 

conforme afirma Ulanov, tem sido o meio para se conectar com o interior humano e a psicologia analítica 

pode continuar a ter um protagonismo científico na realização dessa conexão, como o afirmara Jung e 

como vai afirmar Edinger sobre o empirismo da psicologia profunda, tal como se vê nos parágrafos 

seguintes desta pesquisa. Ver STEIN M.; ARZT, T. Introdução. In: STEIN, M.; ARZT, T. O Livro Vermelho 

de Jung para o nosso tempo: em busca da alma sob condições pós-modernas: vol. 2, p. 8. 
579 ULANOV, A. B. Jung e Religião: o Si-Mesmo Opositor, p. 274. 
580 EDINGER, E. F. Ciência da alma: uma perspectiva junguiana, p. 11. 



187 
 

mais de conter a psique, pelo menos de uma “minoria criativa da sociedade ocidental 

[que] não cabe mais no recipiente do mito Cristão e, desse modo, está aberta e 

disponível para descobrir empiricamente a psicologia profunda”.581 

Jung, ao tratar do fenômeno psíquico que está na raiz da “magia por analogia” 

– termo que ele usou para se referir à analogia de um objeto ou símbolo mágico ou 

religioso com um evento que faz sentido para a alma humana –, exemplifica com o 

símbolo do fogo obtido numa celebração católica em que se lascava uma pedra e, em 

seguida, era feita uma analogia com o Cristo chamado de pedra angular da Igreja e 

que tinha o poder de acender a claridade nos corações dos fiéis.582 Sobre esse 

exemplo Jung faz a crítica à sociedade racional e dá uma explicação psicológica a 

partir da sua definição de inconsciente coletivo, conceito que será apresentado mais 

adiante. Jung diz:  

 

O racionalista pode rir-se destas coisas. Mas há algo de profundo que 

foi tocado dentro de mim, e não somente dentro de mim, mas dentro 

de milhões de cristãos, chamemos a isto de beleza ou não. Mas o que 

foi tocado dentro de nós foram aqueles elementos de fundo, aquelas 

formas imemoriais do espírito humano que nós próprios não 

adquirimos, mas herdamos desde épocas que se perdem nas brumas 

do passado.583 

  

Ulanov e Edinger baseiam suas convicções em Jung que afirma que: 

 

No nível mais alto da civilização as religiões e as filosofias preenchem 

esta mesma finalidade [de responder às influências do inconsciente] e 

sempre que um tal sistema de adaptação começa a faltar, surge um 

estado geral de inquietação e se fazem tentativas de encontrar novas 

formas adequadas de convivência com o inconsciente.584 

 

As leituras de Ulanov e de Edinger contribuem para se lançar um olhar 

psicológico para o texto religioso da Bíblia Hebraica que é a escritura sagrada dos 

israelitas do primeiro milênio a.C.. Uma vez que tais textos sagrados são a expressão 

religiosa do antigo povo hebreu, podem-se perscrutar os sinais psicológicos que tal 

 
581 EDINGER, E. F. Ciência da alma, p. 13. 
582 JUNG, C. G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 313-314 (p. 93-94). 
583 JUNG, C. G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 315 (p. 94). 
584 JUNG, C. G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 340 (p. 103). A explicação entre colchetes é 

nossa, com base no texto de Jung exposto no mesmo parágrafo. 



188 
 

escritura guardou ao relatar os acontecimentos religiosos do povo de Israel. Já se disse 

nesta pesquisa a respeito da importância de se estudar o texto sagrado do ponto de 

vista da psicologia. Aqui tem-se a oportunidade de afirmar mais uma vez que o texto 

sagrado pode conter expressões da psique já que, com base em Jung, Ulanov afirma 

que as religiões no passado eram canais da energia psíquica, e para Edinger elas eram 

um recipiente para o inconsciente coletivo. 

Essa visão da situação humana na sociedade moderna quanto à 

expressão/canalização da energia psíquica que outrora se dava pelos símbolos 

religiosos permitirá que, na sociedade contemporânea, tal expressão/canalização seja 

compreendida por meio dos símbolos da psique na metodologia da psicologia 

analítica. Tal percepção se torna um aspecto impulsionador para se ler hoje um texto 

sagrado de mais de dois mil anos, pois pode-se voltar o olhar para os símbolos da 

psique que se podem vislumbrar no conteúdo religioso acumulado naquele texto 

sagrado da Bíblia Hebraica.  

A leitura psicológica que se propõe fazer de Moisés, protagonista do texto 

bíblico do Êxodo, inspira-se na sequência de conceitos da psicologia analítica proposta 

por Downing na primeira parte da sua obra Espelhos do Self, em que nomeia os 

conceitos como figuras arquetípicas do mundo interior.585 

Os conceitos da psicologia, que são as figuras arquetípicas do mundo interior, 

fazem parte da estrutura psíquica que Downing chama de âmbito arquetípico. Esse 

âmbito arquetípico é o ambiente da interioridade de cada indivíduo que pode ser 

compreendido como “a nossa vida interior”. Quando a pessoa começa um processo 

de autoconhecimento ela está se encaminhando para um entendimento mais 

complexo da sua vida interior.586 Jung chama o mundo interior de organismo 

psíquico,587 ou seja, o todo da personalidade de cada indivíduo.    

A psicologia analítica ensina que a primeira figura arquetípica com que a pessoa 

tem uma relação e da qual já tem uma noção é o ego. Pelo fato de ser o ego uma figura 

identificável pela consciência, pois é o centro consciente da psique, o indivíduo, ao 

iniciar o processo de autoconhecimento, dá-se conta facilmente da existência do ego. 

 
585 DOWNING, C. Figuras arquetípicas do mundo interior. In: DOWNING, C. (org.). Espelhos do Self: as 

imagens arquetípicas que moldam a sua vida, p. 19. 
586 DOWNING, C. Figuras arquetípicas do mundo interior, p. 21. 
587 JUNG, C. G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 322 (p. 96). 



189 
 

“A consciência é a única parte da mente conhecida diretamente pelo indivíduo”.588 

Jung explica que o ego não é o campo global da consciência, mas sim o ponto central 

desse campo global da consciência, sendo, portanto, “um fator consciente por 

excelência”.589 

A pessoa em processo de autodescoberta deverá descobrir outras figuras da 

psique, que são componentes do inconsciente coletivo, que na psicologia de Jung se 

distingue do inconsciente pessoal. O inconsciente pessoal é o “repositório do material 

psíquico reprimido”,590 constitui-se “de conteúdos que foram em certo momento 

conscientes, ao passo que os conteúdos do inconsciente coletivo jamais o foram no 

período de vida de um indivíduo”.591 Pode-se descrever o inconsciente coletivo como 

um “reservatório de imagens latentes, em geral denominadas imagens primordiais por 

Jung”,592 ou seja, que não são peculiares a um indivíduo somente, mas são 

arquetípicas, têm incidência típica e até universal, conforme Downing.593 

 O indivíduo, no processo de autoconhecimento, fará a descoberta das figuras 

interiores, tais como a persona, que se trata da máscara psicológica que o indivíduo 

utiliza em cada ambiente social e que lhe proporciona a aceitação pela sociedade; a 

sombra, que é uma figura psíquica que tem o mesmo sexo que o indivíduo e que se 

caracteriza pelos atributos que o ego rejeita; uma figura interior contrassexual que, nas 

palavras de Downing, “nos ensina que as forças e fraquezas que atribuímos às 

mulheres (se somos homens) e aos homens (se somos mulheres) fazem efetivamente 

parte de nossa potencialidade psicológica própria: a anima e o animus”.594 No processo 

de autoconhecimento o indivíduo vai dar-se conta de que há o Si-mesmo que, como 

já se disse, se refere ao princípio organizador da personalidade total,595 “que jamais se 

tornará plenamente consciente ou realizado, mas que nos conduz a uma vida mais rica 

e plena”.596 

 
588 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 42. 
589 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 5 (p. 3). 
590 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 51. 
591 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 52. 
592 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 52. O itálico é dos autores. Os 

autores esclarecem que “primordial significa ‘primeiro’ ou ‘original’; por conseguinte, uma imagem 

primordial diz respeito ao desenvolvimento mais primitivo da psique”.  
593 DOWNING, C. Figuras arquetípicas do mundo interior, p. 21. 
594 DOWNING, C. Figuras arquetípicas do mundo interior, p. 21. 
595 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 71. 
596 DOWNING, C. Figuras arquetípicas do mundo interior, p. 21. 



190 
 

Downing enfatiza que o indivíduo, em processo de autoconhecimento fazendo 

o contato com as figuras do âmbito arquetípico, se tornará capaz de agir respondendo 

às questões da vida, da convivência social e dos seus papéis a serem desempenhados 

de forma arquetípica também. Isso quer dizer que responderá de maneiras 

caracterizadas por associações, recordações e expectativas, das quais não tinha 

consciência, mas que serão possíveis a partir de conexões imagéticas que, além de 

serem pessoais, são coletivas. O sentido disso é que a psicologia dos arquétipos de 

Jung oferece uma fenomenologia do Si-mesmo, segundo a qual a psique inconsciente 

se mostra à consciência por meio de imagens arquetípicas. Fica claro que “Jung busca 

fazer psicologia a partir da perspectiva da psique e não a partir do ego; a partir de 

dentro, não de fora.” O convite de Jung é para que se veja a vida com os auxílios que 

o inconsciente oferece, e não para uma psicologia que ensine apenas a contemplar o 

inconsciente.597 

 

4.2 O ego 

 

A partir da conceituação de Jung para o ego e para o Si-mesmo, assim como 

para outras figuras arquetípicas, será levantada uma leitura sobre o relacionamento 

dessas figuras arquetípicas no caso do personagem Moisés do livro do Êxodo, uma 

vez que o âmbito arquetípico é constituído por figuras que estão numa dinâmica 

relacional. As figuras arquetípicas não estão elaboradas de forma estanque umas em 

relação às outras, mas sim, estão num processo dinâmico, numa relação em um campo 

energético.598 O relacionamento de Moisés com o divino nas narrativas do livro bíblico 

será tomado como um dos símbolos do processo psíquico. 

O ego é, como se disse, o centro da consciência da personalidade. Stein 

esclarece que “‘ego’ é um termo técnico cuja origem é a palavra latina que significa 

‘eu’. Consciência é a percepção dos nossos próprios sentimentos e no seu centro 

existe um ‘eu’”.599 Jung diz que ao se definir o ego é preciso levar em conta que ele é 

caracterizado pela individualidade, ou seja, o ego “é, até onde podemos saber, algo 

 
597 DOWNING, C. Figuras arquetípicas do mundo interior, p. 21-22. 
598 DOWNING, C. Figuras arquetípicas do mundo interior, p. 22. 
599 STEIN, M. Jung: o mapa da alma: uma introdução, p. 21. 



191 
 

de individual e único, que permanece de algum modo idêntico a si-mesmo”, embora 

haja numerosos elementos que componham o caráter do ego.600  

Entende-se, assim, a ênfase de Downing de que o ego é também uma figura 

arquetípica. Embora o ego seja a figura da personalidade vivenciada de forma mais 

peculiar e mais individual, o apelo insistente de cada indivíduo ter sua individualidade 

é um fenômeno de todos os indivíduos, portanto, um fenômeno de característica 

coletiva; comum, se não a todas as pessoas, pelo menos praticamente a todas. O ego, 

em praticamente todas as pessoas, é aquela parte de cada pessoa que “afirma ser o 

todo mas que, na verdade, é somente uma parte da personalidade total (que Jung 

chama de Self).”601  

A psicologia analítica mostra que o ego é relativizado em relação à totalidade 

da psique uma vez que afirma que no processo de autoconhecimento a pessoa vai 

conscientizar-se do quanto da psique ainda está além do alcance da sua 

consciência.602 Pois com a ajuda da psicologia o indivíduo conseguirá compreender 

que há um mundo subjetivo da psique, isto é, um mundo privado da psique, 

inobservável para quem está de fora, inclusive para a própria mente consciente. O 

trabalho de autoconhecimento ajudará o indivíduo a acessar os elementos psíquicos 

inconscientes.603 

Ao apresentar o âmbito arquetípico, ou seja, o organismo psíquico, o ego é o 

ponto de partida. Para Edinger, todo modelo de estrutura da psique começa pelo ego. 

“O ego é a base da consciência e o centro subjetivo do senso de identidade do 

indivíduo. Desse modo, tudo o que existe na consciência deve estar relacionado a um 

ego, a um sujeito.”604  

Fica claro, assim, que “ego” é o nome que Jung deu ao conjunto de percepções 

conscientes, de recordações, de pensamentos e de sentimentos, conjunto esse que 

se entende como a organização da mente consciente. Essa organização consciente 

chamada ego é fundamental para a vida do indivíduo, pois, embora seja uma parte 

pequena da psique total, sua função é reconhecer uma ideia, uma recordação, um 

 
600 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 10 (p. 4). 
601 DOWNING, C. Figuras arquetípicas do mundo interior, p. 24. 
602 DOWNING, C. Figuras arquetípicas do mundo interior, p. 24. 
603 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 143. 
604 EDINGER, E. F. Ciência da alma, p. 22. 



192 
 

sentimento ou uma percepção e é graças a esse reconhecimento do ego que tais 

elementos ou experiências podem chegar à consciência.605  

Jung apresenta o ego como “aquele fator complexo com o qual todos os 

conteúdos conscientes se relacionam. (...) o eu [ego] é o sujeito de todos os atos 

conscientes da pessoa.” Aqueles elementos ou experiências que o ego não 

reconhecer ficarão inconscientes, pois, diz Jung, “não há conteúdo consciente que 

antes não se tenha apresentado ao sujeito.”606 Desse modo, sendo o centro da 

consciência, o ego tem a função de determinar quais conteúdos permanecem na 

consciência assim como quais conteúdos vão para o inconsciente, pois assim como o 

ego reconhece conteúdos para que cheguem à consciência e retém conteúdos nela, 

ele também pode deixar de refletir alguns conteúdos e estes serão eliminados da 

consciência.607 

Stein diz que o ego, de acordo com o entendimento de Jung, é moralmente 

neutro, ou seja, não se trata de uma característica ou condição humana negativa, tal 

como vulgarmente se entende quando se refere a uma pessoa egoísta como aquela 

que só trata dos seus próprios interesses, ao contrário da pessoa altruísta. Na 

psicologia de Jung o ego é “uma parte necessária da vida psicológica humana.”608 Ele 

é necessário porque tem a função de separar os seres humanos dos demais seres da 

natureza e de separar cada ser humano individual de todos os outros seres humanos. 

O ego é “o agente individualizante na consciência humana.”609 

O processo de individuação, que será explicado adiante, é o processo pelo qual 

“a consciência de uma pessoa se individualiza ou se diferencia da de outras”;610 a meta 

da individuação é que o indivíduo conheça a si mesmo da forma mais completa 

possível. Isso significa que a individuação e a consciência são dois processos 

psíquicos que caminham simultaneamente no desenvolvimento da personalidade do 

indivíduo.611 Nesse sentido, o ego, que é o centro da consciência, tem fundamental 

 
605 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 44. 
606 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 1 (p. 1). 
607 STEIN, M. Jung, p. 25. 
608 STEIN, M. Jung, p. 26. 
609 STEIN, M. Jung, p. 27. 
610 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 43. 
611 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 44. 



193 
 

importância, pois é ele quem reconhece os conteúdos para que cheguem à 

consciência.  

Isso é muito importante para o desenvolvimento do indivíduo, pois uma imagem 

global da personalidade somente poderá ser descrita se puderem ser incluídos nela 

os traços que são inconscientes ou desconhecidos pela pessoa. Uma vez que essa é 

uma tarefa difícil, pois, como Jung afirma, “uma parcela do inconsciente não pode ser 

captada”,612 o processo de individuação será contínuo na vida da pessoa e uma 

descrição da diferença entre a personalidade consciente e os traços inconscientes 

somente será possível por uma “psicologia que se defronta com a realidade do 

inconsciente”, como é o caso da psicologia analítica.613 

Para que o ego reconheça ou rejeite conteúdos, sua ação é sempre orientada 

por elementos da personalidade chamados por Jung de funções e de atitudes da 

mente consciente. Essas funções e essas atitudes constituem as diferenças das 

personalidades dos seres humanos e são baseadas, segundo Jung, no “movimento da 

energia psíquica e [no] modo como cada indivíduo se orienta no mundo, habitual ou 

preferencialmente.”614  

Para Jung, as quatro funções mentais, que são aquelas funções que 

determinam a orientação da mente consciente, são denominadas: “pensamento”, 

“sentimento”, “sensação” e “intuição”; e na personalidade de cada indivíduo sempre 

uma função é dominante em relação às outras.615 O significado de cada função pode 

ser dito de forma sucinta da seguinte maneira: 

 

a função do pensamento refere-se ao processo de pensamento 

cognitivo; a sensação é a percepção por meio dos órgãos dos sentidos; 

o sentimento é a função do julgamento ou da avaliação subjetivos e a 

intuição refere-se à percepção por meio do inconsciente (por exemplo, 

receptividade ao conteúdo do inconsciente).616 

 

Além das quatro funções mentais há também na mente consciente duas 

atitudes cuja finalidade é orientar a mente consciente. São elas: a extroversão e a 

 
612 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 7 (p. 3). 
613 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 8 (p. 3). 
614 SHARP, D. Tipos de personalidade: o modelo tipológico de Carl G. Jung, p. 15. 
615 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 43. 
616 SHARP, D. Tipos de personalidade, p. 17. 



194 
 

introversão. A extroversão é a atitude que orienta a consciência para o mundo externo 

e a introversão é a atitude que orienta a consciência para o mundo interior.617 Stein 

esclarece que “a disposição inata do ego nuclear para assumir uma dessas atitudes e 

funções forma a sua postura característica em face do mundo e no tocante à 

assimilação da experiência.”618 

Hall e Norbdy esclarecem como ocorre a conscientização ou a rejeição de 

conteúdos pelo ego: 

 

Isso, em parte, é determinado pela função dominante. Se uma pessoa 

é do tipo sensitivo, o ego permitirá que chegue à consciência um 

número maior de experiências emocionais. Se pertence ao tipo 

pensativo, os pensamentos poderão chegar à consciência mais 

facilmente que os sentimentos. Isso se deve em parte à quantidade de 

angústia que a experiência suscita no ego. Ideias e lembranças 

provocadoras de angústia estão sujeitas a não conseguir passagem 

para a percepção (consciência). Isso se deve em parte ao nível de 

individuação atingido. O ego de uma pessoa altamente individuada 

permitirá que um maior número de coisas se torne consciente. Mas 

também se deve em parte à intensidade da experiência. As 

experiências muito fortes podem obrigar a entrada pelas barreiras do 

ego, enquanto as mais fracas são facilmente repelidas.619 

 

No processo psíquico, em que há uma dinâmica relacional, Jung explica que o 

ego, além de ser o fator psíquico que reconhece ou não os conteúdos que vão para a 

consciência, é parte da personalidade total que não pode ser captada, chamada Si-

mesmo. O ego é subordinado a essa personalidade total e, nesse mundo subjetivo 

interior, é provocado pelos conteúdos inconscientes. O Si-mesmo em confronto com 

o ego age como uma realidade objetiva que põe limite à vontade do ego. O Si-mesmo 

é repleto de parcelas inconscientes que estão em desenvolvimento e provocam o ego 

e são capazes de assimilá-lo e até de modificá-lo.620 É por isso que Stein afirma que: 

“entidade puramente psíquica, centro vital da consciência, sede da identidade e da 

volição, o ego, em suas camadas mais profundas, é vulnerável a perturbações oriundas 

de muitas fontes”,621 ou seja, do Si-mesmo.  

 
617 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 43. 
618 STEIN, M. Jung, p. 36. 
619 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 45-46. 
620 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 9 (p. 4). 
621 STEIN, M. Jung, p. 33. 



195 
 

Sendo o ego o sujeito psíquico que, segundo Jung, é o responsável de “todos 

os esforços de adaptação” que são produzidos na vida da pessoa “pela vontade”, o 

seu papel na economia psíquica é fundamental, ou seja, como nas palavras de Jung, 

é “altamente significativo”, embora não represente a totalidade da personalidade, mas 

o ponto central do campo da consciência.622  

Segundo Stein, para o estudo da psique, à qual Jung se dedicou, “a consciência 

do ego é uma característica primordial do território que ele estava explorando.” Para 

Jung estava claro que a consciência do ego é condição prévia essencial para a 

investigação da psique,623 e essa essencialidade se explica também porque a 

consciência é a definição de vida tal como a “permanente ausência de consciência de 

um corpo é praticamente uma definição de morte”. A consciência é “o ‘fator vital’; ele 

pertence a corpos vivos.”624 E o ego é o centro vital da consciência.   

O ego é influenciado pelo mundo exterior, os acontecimentos da vida e a 

convivência com as outras pessoas. O ego tem de responder a tais influências. O 

empenho do ego ao responder às influências que o provocam contribuirá para o seu 

próprio crescimento. Por isso, a convivência com o exterior é parte integrante da 

formação da personalidade. Mas também ocorrem influências sobre o ego vindas das 

forças do mundo interior da personalidade, ou seja, as influências do inconsciente. O 

ego também tem de responder a tais influências. Com esse trabalho de responder e 

realizar adaptações a tantas influências que o provocam, o ego se desenvolve. 

Portanto, é para o crescimento do ego que forças internas e externas atuam sobre ele.  

As atitudes e as funções inatas no indivíduo levarão o ego a reagir de maneiras 

diferentes em cada indivíduo e em cada situação.625 As ações do ego deverão 

contribuir para que a personalidade do indivíduo possa crescer e ele possa se 

relacionar com as interferências do mundo externo e com as forças do mundo interno. 

O mundo interno é povoado pelas forças do inconsciente. Jung adotou as ferramentas 

do método científico para estudar e investigar, a partir das emoções e comportamentos 

 
622 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 11 (p. 4). O itálico é do autor. 
623 STEIN, M. Jung, p. 21. 
624 STEIN, M. Jung, p. 24-25. 
625 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 45-46. 



196 
 

dos seres humanos, esse mundo inconsciente povoado do que Downing nomeou de 

figuras arquetípicas.626 

 

4.3 O inconsciente: o inconsciente pessoal e o inconsciente coletivo 

 

A psicologia analítica estuda a psique, ou seja, a personalidade total do 

indivíduo. Jung deixa claro que, além da consciência do ego, há a outra parte da psique 

que se compõe dos conteúdos desconhecidos pela pessoa ou de que ela não tem 

consciência. Essa parte da psique que é muito maior do que a consciência é o 

inconsciente.627 Stein diz que se trata da “grande massa constituinte do mundo 

psíquico”.628 

Para explicar o conceito de inconsciente, Jung retoma o que era o inconsciente 

para Freud e recorda que, na teoria freudiana, o inconsciente era o conjunto dos 

conteúdos relacionados à infância que não estavam na consciência por terem sido 

reprimidos, e essa repressão acontecera devido à incompatibilidade do caráter desses 

conteúdos quanto à relação da criança com as pessoas adultas. Jung esclarece que a 

repressão é um processo que tem início quando o indivíduo é criança, uma vez que 

ela está sob a influência moral do ambiente, porém, não ocorre somente na infância, 

pois perdura toda a vida do indivíduo. Os conteúdos, que segundo a teoria freudiana 

eram de caráter sexual, serão produzidos na vida da pessoa até a velhice e, portanto, 

não ocorre, conforme defendia a teoria de Freud, um esvaziamento do inconsciente à 

medida que a pessoa se torna adulta, pois as fantasias sexuais infantis continuam 

sendo produzidas até a velhice.629  

Mas, para Jung as expressões da atividade psíquica não se restringem a uma 

origem de ordem sexual, pois as atividades que estiveram estreitamente relacionadas 

com a sexualidade separam-se do domínio sexual à medida que ocorre a evolução da 

consciência e da cultura humanas.630 

 
626 STEIN, M. Jung, p. 38-41. 
627 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 7 (p. 3). 
628 STEIN, M. Jung, p. 24. 
629 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 133. 
630 STEIN, M. Jung, p. 64-65. 



197 
 

A visão freudiana era de que o inconsciente era composto apenas de conteúdos 

que seriam as partes da personalidade que mais tarde poderiam se tornar conscientes. 

Essa visão tinha um fundo de verdade, mas, ao mesmo tempo, de incompletude, pois 

os conteúdos defendidos pela teoria de Freud não abrangem a totalidade dos 

fenômenos inconscientes, segundo Jung.631 

Assim Jung deixa claro o que ele compreendia sobre o inconsciente: “em sua 

totalidade o inconsciente compreende não só os materiais reprimidos, mas todo 

material psíquico que subjaz ao limiar da consciência.”632 Jung esclarece que não é 

somente por meio da repressão de conteúdos que se forma o material psíquico que 

está abaixo do limiar da consciência, pois se assim fosse, no processo de 

autoconhecimento o indivíduo, ao conseguir remover as repressões, chegaria a ter 

“uma memória fenomenal, à qual nada escaparia.”633 

Esse material psíquico, que está abaixo do limiar da consciência, compreende 

também aquelas percepções dos sentidos que, no entanto, não alcançaram a 

consciência, como, por exemplo, quando a pessoa ouve algo, mas não está consciente 

do que ouviu; também são inconscientes os movimentos internos do organismo, que 

ocorrem continuamente sem que a consciência se dê conta deles. 

Isso quer dizer que tais conteúdos nunca estiveram na consciência; portanto, 

não poderiam nunca ter sido reprimidos pela consciência do ego. Esses conteúdos 

subliminares são chamados por Jung de “as sementes de futuros conteúdos 

conscientes”; e Jung esclarece que esses conteúdos estão em movimento no 

inconsciente, sendo, por este, ora agrupados ora reagrupados constituindo-se em 

fantasias inconscientes.634 

A teoria junguiana explica, portanto, que no inconsciente há conteúdos 

reprimidos pela consciência do ego que são de ordem pessoal, ou seja, na existência 

do indivíduo muitos conteúdos vão sendo enviados pelo ego para o inconsciente.  

Esses conteúdos poderão, no trabalho terapêutico, ser associados novamente à 

consciência; por isso, o processo de autoconhecimento é muito importante na vida da 

pessoa. Mas ocorre que, no processo de autoconhecimento, não há a possibilidade de 

 
631 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 133-134. 
632 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 134. O itálico é do autor. 
633 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 134. 
634 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 134. 



198 
 

se esgotar o conteúdo inconsciente, pois não se estanca o que Jung chama de a 

produtividade do inconsciente.635 

Jung explica que, quando se chega a um estágio do processo de 

autoconhecimento, as fantasias inconscientes não são mais resultantes das 

reminiscências pessoais. Elas são a manifestação de uma camada mais profunda do 

inconsciente na qual repousam imagens humanas universais e originárias. A essas 

imagens universais e originais Jung chamou arquétipos.636 

Há, portanto, no inconsciente duas camadas, as quais Jung denominou 

inconsciente pessoal e inconsciente impessoal ou suprapessoal, chamado de 

inconsciente coletivo. Está esclarecido que o inconsciente pessoal é constituído pelas 

reminiscências das repressões pessoais. O inconsciente coletivo é aquele que não 

tem nenhuma ligação com o inconsciente pessoal e se caracteriza por ser totalmente 

universal. Os conteúdos do inconsciente coletivo podem ser encontrados em toda 

parte, ou seja, em todos os seres humanos reunidos em diferentes povos no mundo.637 

Essas imagens universais, também chamadas por Jung de imagens primordiais, 

“são as formas mais antigas e universais da imaginação humana”. Trata-se de imagens 

que são, ao mesmo tempo, sentimento e pensamento, e que têm vida própria no 

interior profundo do inconsciente.638 

Uma representação que facilita a compreensão da constituição da psique 

segundo Jung é a figura do iceberg. A ponta do iceberg seria a camada da consciência 

e o corpo imenso submerso do iceberg seria o inconsciente, formado por duas 

camadas, o inconsciente pessoal e o coletivo. A camada submersa da psique chamada 

inconsciente pessoal é muito maior que a ponta do iceberg e é a camada que vem 

logo abaixo dessa ponta; ela é constituída de recordações pessoais, sentimentos ou 

comportamentos esquecidos ou que foram reprimidos pela consciência do ego. Mais 

abaixo, nas profundezas do iceberg da psique, encontra-se a camada, comparada a 

um mar abissal, do inconsciente coletivo, que é imensa e ancestral, constituída de 

 
635 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 135. 
636 JUNG, C.G. Psicologia do inconsciente. O.C. Vol. 7/1, par. 102 (p. 77). 
637 JUNG, C.G. Psicologia do inconsciente. O.C. Vol. 7/1, par. 103 (p. 77). 
638 JUNG, C.G. Psicologia do inconsciente. O.C. Vol. 7/1, par. 104 (p. 78). 



199 
 

imagens e comportamentos que se repetem ao longo da história da vida humana e da 

vida em geral.639  

Como diz Jung, o inconsciente coletivo é essa camada mais profunda da psique 

que não se origina das experiências pessoais ou aquisições pessoais, mas é uma 

camada inconsciente inata ao indivíduo.640 A essa camada mais profunda, essa 

“totalidade da psique que gera conceitos e símbolos imagéticos autônomos”, o 

inconsciente coletivo, Jung chamou também psique objetiva.641 

A teoria do inconsciente de Jung é fruto do seu trabalho científico; e seu 

empreendimento teórico não é uma formulação de dogmas, mas sim a elaboração de 

uma teoria que se constitui como uma hipótese para explicar o universo da psique por 

meio da teoria dos arquétipos do inconsciente coletivo, defende Stein.642  

Robertson corrobora essa compreensão da grandeza do trabalho de Jung 

afirmando que: 

 

O conceito de inconsciente coletivo de Jung não é nem uma 

construção filosófica, nem um dogma religioso; é uma tentativa, 

conquanto às vezes possa parecer primitiva, de apresentar uma 

descrição acurada do mundo interior da psique e sua relação com o 

mundo material externo. Ele descobriu que esse mundo existia 

investigando cuidadosamente os sonhos de seus pacientes, para 

depois relacioná-los a temas semelhantes que havia descoberto em 

contos de fada, na mitologia, na arte e na cultura do mundo inteiro.643 

 

No processo de autoconhecimento o indivíduo poderá chegar a acessar os 

conteúdos do inconsciente seja por meio de ação involuntária ou compulsiva do 

inconsciente, seja por meio da linguagem simbólica que é um meio pelo qual o 

inconsciente se manifesta.  

A primeira forma de acesso ao inconsciente ou de abordagem dele é quando 

ele se manifesta no dia a dia do indivíduo em situações corriqueiras em que a mente 

consciente está concentrada em um conteúdo ou um comportamento, mas o indivíduo 

age como que “dominado” por um controle de que ele não tem consciência. Um 

 
639 ROBERTSON, R. Guia prático de psicologia junguiana: um curso básico sobre os fundamentos da 

psicologia profunda, p. 34. 
640 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 3 (p. 12). 
641 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 38. 
642 STEIN, M. Jung, p. 196, nota 14. 
643 ROBERTSON, R. Guia prático de psicologia junguiana, p. 22. 



200 
 

exemplo do cotidiano seria quando a pessoa dirige um veículo sem se dar conta de 

todo o trajeto percorrido enquanto seus pensamentos fluem por outras ondas de ideias 

e a pessoa chega ao seu destino corretamente e, naquele momento, ela se dá conta 

de que “nem viu” o caminho que percorreu. Outra maneira de se entender a ação 

involuntária do inconsciente é por meio das fantasias, quando o indivíduo está absorto 

em alguma fantasia que perpassa sua mente; e ainda o inconsciente pode estar em 

ação quando de forma repentina uma onda emocional toma conta da pessoa, ou de 

forma inexplicável uma euforia domina o indivíduo, ou sem saber explicar 

racionalmente uma raiva explode.644 

Johnson explica que em situações como essas, na verdade, as pessoas é que 

estão sendo abordadas pela ação do inconsciente e se as pessoas “tivessem parado 

para pensar, talvez percebessem que estavam sentindo a presença do inconsciente 

em suas vidas.” Sobre esse aspecto, Johnson explica que “de vários modos, nas idas 

e vindas do dia-a-dia, o inconsciente age sobre e através de nós.”645 

Sendo o inconsciente um mundo no interior do ser humano, habitado por 

“energias invisíveis, forças, formas de inteligência – até personalidades distintas – que 

não são percebidas mas que vivem dentro”646 dos seres humanos, ele dispõe de 

formas de linguagem simbólica para estabelecer relação com a mente consciente, tais 

como o sonho e a imaginação. Trata-se de “canais de comunicação altamente 

sensíveis que a psique desenvolveu para que os níveis consciente e inconsciente 

possam conversar entre si e trabalhar em conjunto.” Assim fica claro que o processo 

de autoconhecimento se refere a um trabalho interior em que o indivíduo se dedica a 

aprender a linguagem simbólica que aparece nos sonhos ou na imaginação.647 

Tanto nos sonhos como na imaginação o recurso que o inconsciente utiliza para 

se comunicar com a mente consciente é o símbolo. Os sonhos são carregados de 

símbolos assim como a imaginação, que se trata dos momentos de fantasias que 

perpassam a mente consciente e fazem parecer que o indivíduo está sonhando 

acordado. As fantasias que irrompem no dia a dia, nesse sentido, são expressões 

 
644 JOHNSON, R. A. A chave do reino interior: sonhos, fantasia e imaginação ativa, p. 10. 
645 JOHNSON, R. A. A chave do reino interior, p. 10. A grafia “dia-a-dia” segue a edição da obra 

anterior ao Acordo Ortográfico da Língua Portuguesa de 2009. 
646 JOHNSON, R. A. A chave do reino interior, p. 11. O itálico é do autor. 
647 JOHNSON, R. A. A chave do reino interior, p. 12. 



201 
 

simbólicas do inconsciente, fantasias essas que produzem novas ideias sobre fatos do 

indivíduo e que são muitas vezes soluções para questões em aberto no dia a dia.648 

Se o inconsciente promove uma forma de comunicação com a consciência é 

porque a mente consciente necessita dos conteúdos inconscientes para que o 

indivíduo tenha uma vida mais completa. Isso significa que o inconsciente reserva 

conteúdos indispensáveis para uma vida realizada da pessoa. Johnson diz que, se 

quiserem ter o sentido exato de quem de fato são ou quiserem se tornar seres mais 

completos, as pessoas necessitam estabelecer a comunicação com o inconsciente.649  

Jung esclarece que quem progredir na assimilação do conteúdo da 

personalidade que está inconsciente, ou seja, na assimilação do “si mesmo” 

inconsciente, estará ampliando o âmbito de sua personalidade. Isso é de suma 

importância, pois esse “si mesmo” significa as qualidades ou características da própria 

pessoa que estão inconscientes, mas das quais ela necessita para que possa se tornar 

cada vez mais uma pessoa plena.650  

Com outras palavras Johnson esclarece que quando uma energia do 

inconsciente promove uma invasão na consciência produzindo uma fala ou um 

comportamento e nesse momento a pessoa pensa que “não fui eu mesmo que fiz tal 

coisa”, significa que essa pessoa se deu conta de que o “eu mesmo” inclui também o 

seu inconsciente. Johnson explica que “essa parte escondida tem sentimentos fortes 

e quer expressá-los. Entretanto, a menos que aprendamos a trabalhar dentro de nós 

mesmos, essa parte permanecerá escondida para o consciente.”651 

Por isso, é de suma relevância o processo de autoconhecimento por meio do 

qual o indivíduo pode aprender a ir ao inconsciente e se tornar receptivo às mensagens 

que o inconsciente lhe envia. Esse autoconhecimento é que proporcionará à pessoa a 

possibilidade de conhecer aquelas partes da sua personalidade que ainda lhe são 

desconhecidas.652 As partes desconhecidas da personalidade estão reservadas no 

inconsciente que é “fonte criativa de tudo que evolui para a mente consciente e para 

a personalidade total de cada indivíduo”.653 Portanto, o processo natural do 

 
648 JOHNSON, R. A. A chave do reino interior, p. 13. 
649 JOHNSON, R. A. A chave do reino interior, p. 13. 
650 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 137. 
651 JOHNSON, R. A. A chave do reino interior, p. 11. O itálico é do autor. 
652 JOHNSON, R. A. A chave do reino interior, p. 12. 
653 JOHNSON, R. A. A chave do reino interior, p. 14. 



202 
 

desenvolvimento da personalidade é que os elementos reservados ou latentes no 

inconsciente sejam recebidos pela consciência e se desenvolvam no nível da 

consciência.654 

Por outro lado, enquanto toda a energia655 do inconsciente, ou seja, da psique 

objetiva, continua viva e latente e podendo a qualquer momento provocar o ego, e 

movimenta-se independentemente do ego, pode acabar sendo percebida por ele. A 

relevância dessa operação do inconsciente é que se a mente consciente não for capaz 

de compreendê-la e acabar considerando-a como manifestação caótica ou expressão 

de desejos ou de impulsos, o seu significado poderá ser apreendido se o ego se 

propuser a interpretar o sentido do símbolo. O sentido do símbolo estará nas 

manifestações das imagens que o inconsciente estiver produzindo e proporcionando 

à mente consciente, seja nos sonhos, nas visões, nos rituais ou na imaginação.656  

Whitmont esclarece que as  imagens enviadas pela psique objetiva ao indivíduo, 

por meio dos sonhos, das visões, dos rituais ou da imaginação, exercendo certa 

pressão sobre o ego, “parecem como que inclinadas a alterar e ampliar o 

consciente.”657 A atuação de tais imagens quer mostrar que aqueles conteúdos 

inconscientes estão exigindo ser reconhecidos pela mente consciente e “ser admitidos 

na vida consciente.”658 É por isso que Jung classifica os conteúdos da psique objetiva 

como conteúdos subliminares, ou seja, falta a esses conteúdos a qualidade da 

consciência, e são conteúdos psíquicos que têm valor energético para conseguir 

chegar a se tornar conscientes.659 

 
654 JOHNSON, R. A. A chave do reino interior, p. 16. 
655 Como já foi dito, para Jung, a energia psíquica é a libido, ou seja, a energia com a qual acontece todo 

o trabalho da personalidade, energia que é entendida como apetite e não se restringe à definição 

freudiana de libido como energia sexual. Assim, para Jung a libido é toda expressão da energia psíquica. 

Whitmont oferece uma comparação com um conceito da física moderna chamando as diversas 

manifestações da energia psíquica de “atividades ‘de um campo de força’”. Assim como num campo 

elétrico que é invisível, a limalha de ferro organizada num padrão específico torna visível o efeito do 

campo de força, na psique objetiva que é um estrato energético abrangente, ocorre a produção de 

energia psíquica organizada em imagens, emoções e impulsos que se tornarão padrões de 

configurações e poderão ser percebidos pelo indivíduo que estiver em busca do autoconhecimento ou 

por outro indivíduo atento às manifestações da pessoa. Conforme WHITMONT, E. C. A busca do 

símbolo, p. 39. 
656 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 39. 
657 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 44. 
658 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 44. 
659 JUNG, C.G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 270 (p. 76). 



203 
 

A dificuldade que se apresenta para o ego é grande, pois a concepção da mente 

consciente é que ela é a primeira experiência da personalidade, pois é o que o 

indivíduo conhece. Fica difícil para a mente racional consciente, ou seja, para a 

experiência subjetiva do ego, aceitar que há uma base interior que funciona como um 

substrato que origina conteúdos que vão compor a mente consciente e que, portanto, 

a mente consciente, o ego, não é o fato primário da personalidade. O ego tem 

dificuldade de aceitar o “outro” objetivo que funciona como um ponto focal do campo 

de força psíquica.660 

Mas a ação da psique objetiva não pode ser negligenciada pelo indivíduo pois 

esse indivíduo necessita dos conteúdos elaborados nas profundezas do inconsciente 

para viver sua vida. Por isso, o indivíduo teria a liberdade de escolher o caminho 

indicado pelas forças do inconsciente ou de ser arrastado por elas se as recusar. A 

ideia que perpassa a teoria junguiana da liberdade humana é a de que o indivíduo para 

viver sua vida precisa se adaptar ao mundo exterior e, da mesma forma, ao mundo 

interior, pois o interior profundo do ser humano contém as sementes da personalidade 

do indivíduo, das quais ele necessita para viver. Há, portanto, uma verdade interior em 

cada ser humano e há no interior do mesmo ser humano um impulso para que ele se 

adapte a essa verdade interior e possa se realizar como pessoa humana, ou seja, 

realizar a sua personalidade. Eis aqui a ideia que fundamenta o que Jung chamou de 

anseio de individuação.661 

O mundo interior, ou seja, a vida interior da pessoa é a vida que cada pessoa 

vive no segredo do seu interior, da sua intimidade pessoal numa relação de 

companheirismo entre o ego consciente e o “si mesmo” inconsciente. A meta da vida 

de todo indivíduo é alcançar o equilíbrio entre a mente consciente e o inconsciente. 

Esse equilíbrio é caracterizado pela troca de energia entre essas duas camadas ou 

níveis da psique; e essa troca de energia se dá quando há um encontro entre 

consciente e inconsciente por meio dos sonhos, das visões, dos rituais ou da 

imaginação. Esse equilíbrio será possível quando houver o encontro das raízes da 

mente consciente que estão localizadas nas profundezas do inconsciente. Se o 

indivíduo ou a sociedade separam tais raízes, como a sociedade moderna o fez e isso 

 
660 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 45. 
661 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 45. 



204 
 

perdura na sociedade contemporânea, haverá um desastre na formação da 

personalidade.662 

Para esta pesquisa em Ciência da Religião é sumamente relevante esta 

compreensão uma vez que, segundo a psicologia analítica, é nas profundezas do 

inconsciente que se encontram as raízes da vida religiosa, as raízes da concepção 

individual de Deus e das entidades divinas. O desastre ocasionado, na personalidade 

individual ou na personalidade de uma sociedade inteira – como é o caso da sociedade 

racional –, pela falta de troca da energia entre o consciente e o inconsciente nesse 

aspecto seria o impedimento da função religiosa, ou seja, da procura de significado e 

experiência interior que é próprio do ser humano realizar ao longo da vida.663  

Daí compreender-se a relevância da afirmação de Edinger de que a obra de 

Jung tornou inevitável “a reconciliação entre e ciência e religião”.664 Para exemplificar 

essa possibilidade, Edinger recorda a paráfrase que Jung faz de uma sentença de 

Santo Inácio de Loyola665 ao propor que se leia a sentença despojando-a da sua 

linguagem religiosa e lendo-a sob a perspectiva psicológica da necessidade do 

autoconhecimento:  

 

A consciência foi produzida com a finalidade de reconhecer (laudet) 

que sua existência provém de uma unidade superior (Deum); de 

considerar atentamente esta fonte (reverentiam), cujas determinações 

ela deve executar de modo inteligente e responsável (serviat), 

proporcionando deste modo um grau ótimo de vida e de 

responsabilidade de desenvolvimento à psique em sua totalidade 

(salvet animam suam).666 

 

Segundo a psicologia analítica, o indivíduo necessita ter fé, não no sentido de 

ter uma crença numa determinada religião, mas no sentido667 de adesão absoluta do 

espírito à verdade de que o inconsciente é a maior parte da psique e contém as 

 
662 JOHNSON, R. A. A chave do reino interior, p. 18. 
663 JOHNSON, R. A. A chave do reino interior, p. 19. 
664 EDINGER, E. F. Ego e arquétipo, p. 15. 
665 Jung parafraseia a primeira sentença do “Princípio e Fundamento dos Exercícios Espirituais” que 

abre a seção da “Primeira Semana” dos exercícios espirituais de Santo Inácio e que diz: “O homem é 

criado para louvar, prestar reverência e servir a Deus, Nosso Senhor, e, assim, salvar a sua alma”. 

LOYOLA, S. I. Exercícios espirituais, p. 23. Elencam-se a seguir os vocábulos latinos destacados por 

Jung na sua paráfrase: laudet (louvar), Deum (a Deus), reverentiam (reverência), serviat (servir) e salvet 

animam suam (salvar a sua alma).   
666 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 253 (p. 156). 
667 Conforme o verbete "Fé" In: Dicionário Priberam da língua portuguesa [em linha], 2023. 



205 
 

energias que complementam a mente consciente. Assim, a psicologia analítica 

incentiva o indivíduo a ter fé no inconsciente, nos símbolos dos sonhos, das visões, da 

imaginação e dos rituais, e viver com os símbolos como verdadeiros companheiros de 

jornada da vida física para que se possa chegar ao autoconhecimento, pois tais 

símbolos são verdadeiros companheiros de jornada no mundo interior.668 

Fica clara a explicação de Withmont sobre a adoção do termo “psique objetiva” 

por Jung para o inconsciente coletivo. Ao adotar esse termo Jung ampliava o conceito 

de inconsciente coletivo oferecendo, assim, a concepção de que o inconsciente 

coletivo, isto é, a pisque objetiva, é uma dimensão da psique inconsciente que se 

caracteriza por ser humana, a priori, ou seja, não é acúmulo de materiais reprimidos, 

mas em si mesma é profundamente humana ao ser a fonte de características da 

personalidade humana.669  

É por isso que não é somente a pessoa doente, ou seja, dominada por uma 

patologia psíquica, que deve buscar conhecer o que a psique objetiva tem a lhe 

proporcionar, pois para Jung essa necessidade potencial é de toda pessoa adulta, uma 

necessidade de aprender o que o símbolo proposto pelo inconsciente quer transmitir 

ao ego. Todos os seres humanos devem fazer essa jornada psicológica, pois é no 

inconsciente que estão os “poderes” que proporcionarão às pessoas um 

desenvolvimento da personalidade, ou seja, daquilo que cada pessoa pode chegar a 

ser.670  

 

4.4 Arquétipos 

 

Depois da apresentação do inconsciente coletivo e antes adentrar a 

conceituação das personalidades interiores dessa psique objetiva, faz-se necessária a 

apresentação do conceito de arquétipo.671 

 
668 JOHNSON, R. A. A chave do reino interior, p. 26. 
669 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 38. 
670 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 46-47. 
671 “A palavra arquétipo significa um modelo original que conforma outras coisas do mesmo tipo. Como 

sinônimo, temos protótipo.” HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 55. 

Itálico dos autores. 



206 
 

De forma geral Jung diz que os conteúdos do inconsciente coletivo são 

chamados arquétipos.672 Opta por esse termo, já utilizado por filósofos e teólogos, por 

ser um termo que ajuda muito na definição dos conteúdos do inconsciente coletivo, 

sobre os quais Jung diz tratar-se de “tipos arcaicos – ou melhor – primordiais, isto é, 

de imagens universais que existiram desde os tempos mais remotos.”673  Por isso, em 

psicologia analítica, arquétipos se referem somente aos conteúdos psíquicos “que 

ainda não foram submetidos a qualquer elaboração consciente.” Será a consciência 

individual que proporcionará ao conteúdo inconsciente matizes distintos após o 

processo de conscientização e de percepção do arquétipo.674  

Jung diz que a psique humana “contém todas as imagens das quais surgiram 

os mitos, e que nosso inconsciente é um sujeito atuante e padecente”,675 o que quer 

dizer que tais imagens são a origem de todas as imagens que são concebidas pela 

consciência. Sendo a consciência portadora de uma característica individual, as 

imagens apreendidas e compreendidas terão matizes variados conforme o indivíduo, 

cuja consciência apreendeu e compreendeu os símbolos que chegaram à consciência 

provindo dos arquétipos que estão nas profundezas da psique objetiva.  

Esse caráter humano da psique inconsciente que contém os arquétipos, ou seja, 

as imagens arquetípicas, é ressaltado por Jung quando, para mostrar o conceito de 

inconsciente coletivo, faz uma comparação entre os instintos e os arquétipos e diz que 

“da mesma maneira como os instintos impelem o homem a adotar uma forma de 

existência especificamente humana, assim também os arquétipos forçam a percepção 

e a intuição a assumirem determinados padrões especificamente humanos.” Na 

sequência, Jung conclui que “os instintos e os arquétipos formam conjuntamente o 

inconsciente coletivo.”676 Isso deixa claro que a psique objetiva é caracteristicamente 

humana. 

Jung usa o termo “arquétipo” e depois a expressão “imagem primordial” como 

dois conceitos com sentido equivalente. Por causa disso desenvolveu-se uma opinião 

incorreta de que Jung pressupõe que as imagens sejam herdadas. A expressão 

 
672 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 4 (p. 12). 
673 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 5 (p. 12-13). 
674 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 6 (p. 13-14). 
675 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 8 (p. 15). 
676 JUNG, C.G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 270 (p. 76-77). O itálico é do autor. 



207 
 

“imagem primordial” quer referir-se a um conteúdo mais preciso do que o termo 

“arquétipo” que quer referir-se mais a um elemento estrutural da psique objetiva e só 

é herdado como elemento estrutural; já a imagem primordial, que é ordenada pelo 

elemento estrutural na psique objetiva e pode chegar a ser conhecida pela mente 

consciente, aparece como “variante subjetiva” na vida de cada ser humano.677 

Jung se refere ao conceito de arquétipo ao explicar a relevância do processo 

de autoconhecimento. Ele diz que normalmente constata pela experiência que os 

seres humanos normalmente se conhecem bem pouco, o que faz com que acabe 

sobrando muito espaço na vida do indivíduo para o inconsciente.678 O inconsciente 

precisa atuar para que o indivíduo apreenda as imagens de qualidades psíquicas 

inconscientes que vão compor a sua personalidade. Para isso, é que o recurso que o 

inconsciente usa são “representações formadas arquetipicamente”, diz Jung.679 

Downing opta pelo adjetivo “arquetípico” e, consequentemente, por “imagens 

arquetípicas” em vez do substantivo “arquétipo”, e ressalta que uma dimensão do 

inconsciente, que produz as imagens arquetípicas, se caracteriza por ser uma fonte 

viva e criativa de energia e direcionamentos para a vida do indivíduo que não se 

esgotam e que são oportunidades interiores que contribuirão para a transformação da 

vida do indivíduo. Mas também quando o indivíduo tomar consciência dessas imagens 

arquetípicas ele terá a oportunidade de se dar conta de que a experiência de conhecer 

imagens dos conteúdos interiores que são conteúdos arquetípicos, isto é, universais, 

contribuirá para que compreenda que sua vida compartilha com a história da 

humanidade. Essa experiência possibilita ao indivíduo “um senso inteiramente novo 

de ligação com a humanidade inteira, não só através dos relacionamentos externos 

mas a partir do cerne mesmo do [seu] ser”.680  

É justamente porque, sendo as imagens “arquetípicas” o recurso por meio do 

qual manifesta-se a psique objetiva, o adjetivo “arquetípicas” indica que tais imagens 

 
677 Conforme JUNG, C.G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, p. 77, nota 8 dos editores. 
678 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 44 (p. 29-30). 
679 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 45 (p. 30). 
680 DOWNING, C. Prólogo. In: DOWNING, C. (org.). Espelhos do Self, p. 9. O pronome “seu” entre 

colchetes está sendo utilizado como substituto do pronome “meu” utilizado originalmente pela autora, 

de modo a favorecer o raciocínio da sentença nesta pesquisa. 



208 
 

têm o poder de colocar o indivíduo em contato com os conteúdos que são a fonte do 

ser de cada indivíduo.681  

A relevância de preferir o termo “arquetípicas” se explica, para Downing, pelo 

fato de que Jung se interessa pelas imagens arquetípicas porque ele dá ênfase à forma 

do pensamento inconsciente e não ao seu conteúdo. Isso significa que o pensamento 

inconsciente é capaz de produzir imagens e isto ocorre em todos os seres humanos, 

como uma herança da espécie humana. Tais imagens arquetípicas produzidas pelo 

inconsciente coletivo não são resquícios dos antepassados longínquos dos seres 

humanos, mas são comprovação de que interiormente todos os seres humanos 

contêm um sistema vivo que produz interações entre a psique humana e a realidade 

exterior. Essa forma do pensamento inconsciente é que interessa particularmente a 

Jung, pois como o ser humano contemporâneo tem a capacidade de ter em seu 

interior imagens sendo geradas, também tiveram a mesma capacidade os que 

produziram as mitologias antigas.682 

As imagens arquetípicas não são simplesmente imagens oníricas ou 

mitológicas, mas sim uma maneira do indivíduo na atualidade dar respostas com sua 

imaginação e não só com a capacidade lógica e racional. Downing enfatiza que se trata 

“de um jeito de ser no mundo que está aberto a muitas dimensões de significado, a 

ressonâncias, a ecos, a conexões associativas ou sincrônicas e não apenas às 

causais.” Completa sua ênfase recordando que essa capacidade de produzir imagens 

arquetípicas no ser humano se trata “de um mundo que é repleto de signos, símbolos, 

metáforas e imagens, repleto de significados.”683  

Por isso, responder ao mundo e à vida a partir das imagens arquetípicas é uma 

forma de comprovar que não existe separação entre o mundo interior do indivíduo e o 

mundo exterior. E, sendo um processo que provém do interior humano, esse ato de 

responder ao mundo por meio das imagens arquetípicas, ou seja, pela compreensão 

do símbolo que elas transmitem, constitui, segundo a teoria de Jung, “a função 

verdadeiramente humanizante”.684 

 
681 DOWNING, C. Prólogo, p. 9. 
682 DOWNING, C. Prólogo, p. 10. 
683 DOWNING, C. Prólogo, p. 11. 
684 DOWNING, C. Prólogo, p. 11. 



209 
 

As imagens arquetípicas são as imagens que chamam a atenção do indivíduo 

em determinados contextos da vida. Não são imagens que funcionam como resposta 

a experiências típicas e recorrentes, mas sim, são aquelas que o indivíduo em um certo 

contexto tem sua atenção voltada para elas, ou seja, as imagens arquetípicas são 

aquelas que merecem mais reiteradamente a atenção das pessoas. É por esse sentido 

que Downing defende que as imagens que Jung chamou de arquetípicas ou universais 

são aquelas que são observadas pela consciência, são aquelas a respeito das quais 

há uma resposta da consciência. Downing diz também que “o importante não é que 

as imagens arquetípicas sejam um conteúdo a priori, universal ou numinoso, mas que 

nós as sintamos como tais”.685  

 Essa compreensão de imagem arquetípica corresponde ao que disse Jung – 

no seu texto a respeito da estrutura da psique – sobre serem fixadas na alma 

justamente aquelas fantasias que foram causadas pelos afetos. Ou seja, para Jung uma 

imagem somente fica gravada por causa do afeto que ela gera e não por causa da 

condição física que possa ter alguma relação com a imagem.686  

Um exemplo dessa gravação da imagem por causa do afeto seria a fantasia que 

o medo de um terremoto causa na pessoa, como se, por exemplo, um grande monstro 

estivesse desestruturando o solo fazendo-o tremer. Outro exemplo citado por Jung 

seria a maldição que as pessoas aplicam sobre temporais, expressando o furor da 

natureza.687 Ou o exemplo da natureza fisiológica em que o ser humano atribui uma 

divindade para a sexualidade ou um demônio para as artimanhas da mulher sensual.688 

Ou ainda, o exemplo de que a fome transforma os alimentos em divindades.689  

Jung vai concluir que todas as fantasias resultantes de situações perigosas, 

tanto para o corpo físico como para a psique, serão carregadas de afeto e, se elas se 

repetirem de forma típica, darão origem a arquétipos, já que ele chamou de arquétipos 

os temas míticos similares de forma geral.690 Fica claro que, assim como as fantasias 

somente ficam gravadas pelo afeto que a elas a pessoa atribui, também somente 

quando para a mente consciente o afeto tiver significado em uma imagem provinda da 

 
685 DOWNING, C. Prólogo, p. 12. O itálico é da autora. 
686 JUNG, C.G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 331 (p. 99-100). 
687 JUNG, C.G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 331 (p. 99-100). 
688 JUNG, C.G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 332 (p. 100). 
689 JUNG, C.G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 333 (p. 100). 
690 JUNG, C.G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 334 (p. 100). 



210 
 

psique objetiva é que tal imagem será considerada arquetípica. Importa esclarecer que 

a mente consciente se dá conta do significado de uma imagem porque os afetos tocam 

os sentimentos, porém, os afetos são sempre produzidos de forma inconsciente, ou 

seja, não é a mente produz o afeto, mas a natureza afetiva do ser humano é 

inconsciente.691 

Na elaboração do conceito de arquétipo Jung deixou claro que: 

 

os arquétipos são determinados apenas quanto à forma e não quanto 

ao conteúdo (...). Uma imagem primordial só pode ser determinada 

quanto ao seu conteúdo, no caso de tornar-se consciente e portanto 

preenchida com o material da experiência consciente. (...) O arquétipo 

é um elemento vazio e formal em si, nada mais sendo do que uma 

facultas praeformandi,692 uma possibilidade dada a priori da forma da 

sua representação. O que é herdado não são as ideias, mas as formas, 

as quais sob esse aspecto particular correspondem aos instintos 

igualmente determinados por sua forma. (...) a princípio ele [o 

arquétipo] pode receber um nome e possui um núcleo de significado 

invariável, o qual determina sua aparência, apenas a princípio, mas 

nunca concretamente. O modo pelo qual, por exemplo, o arquétipo da 

mãe sempre aparece empiricamente, nunca pode ser deduzido só dele 

mesmo, mas depende de outros fatores.693 

 

Para Jung “o inconsciente coletivo é a formidável herança espiritual do 

desenvolvimento da humanidade que nasce de novo na estrutura cerebral de todo ser 

humano.” Comparando com a consciência, considerada por Jung um fenômeno 

efêmero, “o inconsciente, pelo contrário, é a fonte de todas as forças instintivas da 

psique e encerra as formas ou categorias que as regulam, quais sejam precisamente 

os arquétipos.”694 Essas formas do pensamento inconsciente de atuar com tais forças 

e produzir imagens são o que Downing enfatiza como o que mais interessou a Jung 

do que os conteúdos. É a potência da psique objetiva que todos os seres humanos 

herdam por serem humanos.  

 
691 JUNG, C.G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 642 (p. 291). 
692 Facultas praeformandi significa possibilidade de formar antecipadamente. Conforme o verbete 

“facultas” In: Dicionário de latim-português, p. 274, e conforme o verbete “praeformo” In: Dicionário 

de latim-português, p. 524. O Dicionário Priberam da língua portuguesa traz o verbete “preformar” 

(com a grafia em uso em Portugal sem o hífen, diferente da grafia no Brasil com o uso do hífen) que 

significa: “criar antecipadamente em seus elementos essenciais”. Conforme o verbete “preformar” In: 

Dicionário Priberam da língua portuguesa [em linha], 2023. 
693 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 155 (p. 86-87). O itálico é 

do autor. 
694 JUNG, C.G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 342 (p. 103). 



211 
 

Com base no que se apresentou sobre as imagens arquetípicas pode-se 

observar o personagem do Êxodo, Moisés, na cena da sarça ardente em Ex 3. Na cena 

Moisés se sente atraído pelo fenômeno extraordinário que chama a sua atenção. Ele 

ouve uma voz que chama o seu nome duas vezes e ele responde à voz. Pode-se dizer 

que Moisés sente o encontro numinoso, embora ele não fale a respeito disso.  

A curiosidade de Moisés, sua atitude de se aproximar para ver o que era aquele 

fenômeno misterioso, sua resposta ao chamado do seu nome, sua interação com o 

fenômeno extraordinário, sua obediência à voz do fenômeno para que tirasse as 

sandálias dos pés, sua atitude de cobrir o rosto pois a tradição bíblica vai dizer que 

não se pode ver Deus e continuar vivo (Ex 33,20), todo esse conjunto de posturas de 

Moisés parece indicar que ele sente que está diante de um conteúdo universal e 

numinoso, isto é, divino e fascinante, que ultrapassa a experiência exterior e se move 

dentro de Moisés como algo que o impele a prestar atenção, a manter-se num diálogo 

com o mistério.  

Segundo Downing as imagens arquetípicas podem parecer à mente consciente 

como sendo “básicas, necessárias, fecundas. Elas estão ligadas a alguma coisa 

original, não no sentido de algo que as causa, mas no sentido de que ajudam a 

desencadear ou a possibilitar algum processo.”695 Com isso Downing quer esclarecer 

que a riqueza das imagens arquetípicas está na capacidade de possibilitar ao ser 

humano um encontro com um sentido, com um significado. Por meio dos símbolos que 

se podem compreender a partir das imagens arquetípicas a mente consciente pode 

promover associações, comparar com outras imagens e, então, vivenciar essas 

imagens arquetípicas como “dinamismos dotados de ressonâncias, complexidade e 

profundidade”.696  

 Embora Downing questione a exatidão da alegação da universalidade literal das 

imagens arquetípicas, ela concorda que há uma sensação causada pela imagem 

arquetípica de que o indivíduo esteja “em contato com algo que dá a impressão de ser 

coletivo, partilhado” e que isso “faz realmente parte da conotação de arquetípico”.697   

 
695 DOWNING, C. Prólogo, p. 12. 
696 DOWNING, C. Prólogo, p. 12. 
697 DOWNING, C. Prólogo, p. 13. O itálico é da autora. 



212 
 

Se Downing define que as imagens são arquetípicas porque são aquelas que 

dizem algo ao indivíduo ou têm algum sentido para ele, não está sendo contrariado o 

que Jung diz, pois, para Jung, primordial é a capacidade de ter as imagens que em 

algum momento podem dizer algo para o indivíduo que está “no processo do 

conhecimento de si”.698   

O encontro de Moisés com o Anjo de Deus na sarça ardente se prolongará no 

capítulo 3 de Êxodo até que o leitor seja informado pela narrativa de que no diálogo 

Deus dá a Moisés uma incumbência de ir ao Egito libertar os israelitas da escravidão. 

No decorrer do diálogo Deus se apresenta como o Deus dos pais de Moisés e depois 

como o Deus dos Patriarcas da tradição do Pentateuco.  

Esses detalhes do diálogo parecem mostrar que a experiência que o líder do 

Êxodo está tendo com o numinoso seja a de uma compreensão de que essa imagem 

arquetípica com quem Moisés dialoga e a qual o provoca a buscar o sentido de uma 

missão, trata-se de uma imagem do divino que faz parte da compreensão coletiva de 

um povo, que é compartilhada pelos pais, portanto, pela família israelita de Moisés, 

assim como pelos Patriarcas, portanto, pelos israelitas que antecedem a história de 

Moisés, segundo a narrativa do Pentateuco.  

Interessa a esta perspectiva de estudo a crítica de Downing de que pode ocorrer 

uma visão do universal que seja sacrossanta, que priorize o espiritual em detrimento 

do corporal e chegue a ignorar “as opressões sociais que podem parecer sancionadas 

pela imagem universal”.699 Ela faz tal referência recordando que as pessoas podem 

correr o risco de não ter consciência do tamanho do seu envolvimento com os 

pressupostos da cultura em que estão inseridas e, com isso, contribuir para questões 

impostas como resultado de opressões políticas e sociais que não se explicam como 

imagens universais, isto é, arquetípicas.  

Sobre esse aspecto, esta pesquisa concorda com essa leitura de Downing, uma 

vez que a narrativa do Êxodo possibilita uma leitura que abre o horizonte de que a 

imagem arquetípica do divino que começa o diálogo com Moisés no pé da montanha 

de Deus, a partir de uma sarça ardente, jamais indicaria a concordância com imagens 

de um ser divino que sacralizaria a opressão. Pelo contrário, o Êxodo é uma narrativa 

 
698 JUNG, C.G. Psicologia do inconsciente. O.C. Vol. 7/1, par. 97 (p. 75). 
699 DOWNING, C. Prólogo, p. 13. 



213 
 

de ação de libertação da opressão; é uma demonstração literária de que o faraó do 

Egito, que representa o divino para os egípcios do Êxodo, não poderá continuar 

impondo suas decisões opressoras.  

É possível concordar com Downing que, no caso do encontro de Moisés com o 

numinoso, o elemento concreto, corporal,700 das pessoas concretas, não é relegado a 

um papel secundário, pois é justamente a imagem de um Deus libertador do sofrimento 

físico daquelas pessoas, sob os trabalhos forçados na produção de tijolos para as 

construções de armazéns gigantescos para o rei egípcio, que o encontro numinoso vai 

despertar em Moisés, o líder do Êxodo.  

Downing enfatiza que as imagens arquetípicas têm o papel de oferecer ao 

indivíduo uma espécie de autorretrato da psique e sendo elas uma diversidade, uma 

amplidão de imagens, elas revelam o caráter multifacetado, multiforme da psique. 

“Elas contribuem com energia e direção para a contínua renovação da vida.701  

Essa característica das imagens arquetípicas pode ser visualizada no 

personagem Moisés quando a narrativa de Ex 3 mostra que o indivíduo estava já a uma 

altura da vida que se pode pensar que ele era um homem maduro, estabilizado social, 

familiar e economicamente.702 Mas o encontro com o numinoso ofereceu a Moisés o 

fluxo de energia para empreender uma missão que transformaria a sua vida estável 

em Madiã em um líder de um povo em um processo de saída do Egito para se livrar 

da escravidão, assim como tal encontro com a imagem arquetípica do divino ofereceu 

a Moisés o fluxo de uma nova direção de vida que o instigou a tomar uma decisão 

afirmativa quanto ao projeto divino.  

Na linguagem de Downing, quando Moisés “apreciou” tal imagem arquetípica 

sua vida foi enriquecida e aprofundada.703 Segundo Binz, a indicação da idade de 

Moisés aos oitenta anos como o fechamento de uma geração de sua vida, indica que 

 
700 DOWNING, C. Prólogo, p. 13. 
701 DOWNING, C. Prólogo, p. 14. 
702 Segundo a tradição bíblica, tal como se lê em At 7,23-29, Moisés estava com quarenta anos quando 

saiu para visitar seus irmãos israelitas oprimidos pela escravidão egípcia. Pensando na tradição de Israel 

que costuma dividir a vida de Moisés em três gerações de quarenta anos cada uma, ele teria fugido do 

Egito para Madiã aos quarenta anos de idade, e teria chegado aos oitenta anos quando conduziu a 

libertação dos israelitas da escravidão do Egito, conforme Ex 7,7 e a terceira geração de Moisés termina 

aos cento e vinte anos de idade depois que passou junto com o povo de Israel por quarenta anos no 

deserto e morreu na terra de Moab de onde podia ver a terra prometida, mas não chegou a ela. Ver 

BINZ, S. J. El Dios de la libertad y de la vida, p. 35. 
703 DOWNING, C. Prólogo, p. 15. 



214 
 

a sua decisão e a sua ação contribuem para uma transição importante na história 

bíblica do povo de Israel.704 

 

4.5 A persona 

 

Entre as figuras arquetípicas está a persona. É um dos quatro arquétipos que 

têm grande relevância na estrutura da personalidade dos indivíduos: persona, sombra, 

anima e animus, e o Si-mesmo. Persona é a palavra usada originalmente no teatro da 

Antiguidade para a máscara com a qual o ator podia compor a personagem que ele 

representaria na peça. Para a psicologia junguiana o arquétipo com que o indivíduo 

utiliza uma máscara psicológica para compor uma personagem na convivência social 

é também a persona. O indivíduo utiliza a persona para se apresentar perante a 

sociedade e normalmente o faz com o objetivo de se mostrar adequado à determinada 

situação em sociedade e assim obtenha a aprovação dos demais membros daquela 

sociedade.705 

Sendo uma figura arquetípica, a persona se refere às “expressões do impulso 

arquetípico para uma adaptação à realidade exterior e à coletividade.”706 É uma figura 

arquetípica de grande relevância porque é necessária para a vida em sociedade, uma 

vez que a aceitação pela sociedade é uma condição importante na vida de toda 

pessoa. Ao mesmo tempo, a persona proporciona a oportunidade ao indivíduo de viver 

sua vida privada com equilíbrio, pois ao voltar do convívio social, poderá se 

desvencilhar de determinada máscara social e desfrutar de atividades que lhe 

satisfaçam pessoalmente sem ter de prestar contas de resultados a outras pessoas. 

Um exemplo seria o artista plástico que trabalha durante o dia num outro tipo de 

emprego e estando em sua casa dedica horas a fio pintando seus quadros 

tranquilamente e realizando o seu talento, embora isso não significa que em casa o 

indivíduo não faça uso da persona, pois também no convívio familiar a pessoa utiliza 

persona.707 

 
704 BINZ, S. J. El Dios de la libertad y de la vida, p. 35. 
705 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 59. 
706 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 140. 
707 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 60. 



215 
 

No convívio familiar as crianças vão aprendendo que os pais e os familiares mais 

velhos têm expectativas a respeito delas. Whitmont explica que, quando a criança está 

tentando comportar-se de modo a agradar os mais velhos, trata-se do “primeiro 

padrão de formação do ego” e a persona que está sendo constituída é resultante de 

julgamentos de valor e de códigos de conduta na cultura em que a criança está se 

desenvolvendo, os quais estão sendo transmitidos na vida familiar pelos pais e pelos 

mais velhos às crianças. O desenvolvimento da personalidade da criança deverá 

ocorrer com a diferenciação entre o ego e a persona para que a pessoa vá se 

desenvolvendo psicologicamente de forma adequada.708  

Esse desenvolvimento deverá levar a pessoa àquela capacidade, por exemplo, 

de distinguir entre as obrigações do trabalhador na empresa e as suas aptidões 

pessoais, como no exemplo do artista plástico. Cada pessoa deve aprender ao longo 

do seu desenvolvimento a ser capaz de corresponder ao que a coletividade espera de 

si, mas também ser capaz de ser a si própria. Nas palavras de Whitmont, é preciso 

“desenvolver tanto uma máscara de persona como um ego adequados.”709  

Pode ocorrer, porém, que esse equilíbrio não seja alcançado. Uma pessoa pode 

acabar desenvolvendo o que Whitmont chama de “pseudoego”, ou seja, a 

personalidade dessa pessoa tem como base para se autoafirmar não o seu ego, mas 

o papel que desempenha perante a coletividade.710 É um pseudoego porque o ego se 

identifica com o papel social e acabam sendo deixados de lado os outros aspectos da 

personalidade; esse indivíduo vive governado pela persona, em permanente estado de 

tensão psíquica uma vez que não realça sua própria natureza, mas sim está em cena 

constante na sua alma “o conflito entre a persona superdesenvolvida e as partes 

subdesenvolvidas de sua personalidade. Dá-se o nome de inflação à identificação do 

ego com a persona,” definem Hall e Nordby.711 É o exemplo do professor que trata a 

todos com quem convive como se fossem seus alunos, inclusive os seus familiares; 

também o exemplo do juiz que é juiz quando não só nos tribunais, mas em todas as 

circunstâncias de sua vida.  

 
708 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 140. 
709 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 140. 
710 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 140. 
711 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 61. 



216 
 

A inflação da persona leva o indivíduo a se impor aos demais, pois sendo um 

papel desempenhado com muita eficácia, acaba projetando nos outros o seu papel e 

exige que os demais correspondem ao seu papel. A pessoa adulta no processo 

autoconhecimento precisa “desinflar a persona para permitir que os demais aspectos 

da natureza individual se afirmem.”712 Isso porque a pessoa sofrerá os efeitos da 

energia psíquica. Quer dizer, enquanto o Si-mesmo trabalha para que a pessoa 

alcance a autorrealização emitindo energia psíquica para impulsionar o consciente, no 

caso de persona inflada, essa energia está indo na contramão do consciente, pois o 

ego está identificado com a máscara da persona. Whitmont diz que, ao mesmo tempo 

que a persona inflada tem um caráter rígido, tem também um caráter quebradiço, pois 

as pressões que o Si-mesmo emitem para o consciente afetam o ego que não está 

tendo condições de se orientar.713 Daí a necessidade do autoconhecimento e da 

desinflação da persona. 

Na narrativa do Êxodo um exemplo de persona inflada é o caso do faraó do 

Egito. No primeiro capítulo do Êxodo narra-se a chegada ao poder no Egito de um novo 

rei que não conhecia José, um dos antepassados dos israelitas que, segundo o livro 

do Gênesis, fora um personagem muito importante para o Egito. O novo rei anuncia 

que os israelitas se tinham tornado mais numerosos e mais poderosos do que os 

egípcios e convida os egípcios a tomar medidas sábias para impedir o crescimento 

dos israelitas (Ex 1,8-10). A narrativa intenciona mostrar um rei opressor 

apresentando-o ironicamente como sábio. Tal ironia se pode perceber também 

quando as parteiras (Ex 1,19) respondem ao rei que não puderam matar os meninos 

recém-nascidos, como este lhes ordenara, porque as mulheres hebraicas eram mais 

cheias de vida do que as mulheres egípcias e não precisavam da ajuda das parteiras.  

Esse novo rei dará as diretrizes da opressão a que serão submetidos os 

israelitas (Ex 1,11), determinará às parteiras que matem os meninos israelitas ao 

nascerem (Ex 1,16), e uma vez que essa ordem não foi obedecida, ordenará a todo o 

seu povo que jogue no rio Nilo todo menino que nascer (Ex 1,22).  

De acordo com a teologia bíblica o rei do Egito era chamado de Faraó, como 

nome próprio, porém, tal palavra designava “a Casa grande”, o Palácio, a Corte real, 

 
712 HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia junguiana, p. 62. 
713 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 140-141. 



217 
 

e acabou sendo a designação da pessoa do rei.714 A narrativa do Êxodo não apresenta 

o nome daquela pessoa que tinha o cargo do rei, apresentando somente o título que 

designava a grandeza da casa, do palácio, da corte, um título que confundia tal 

grandeza com a pessoa do rei. E esse rei do Egito que não tinha nome, não se 

compreendia a si próprio como indivíduo, era o Faraó, isto é, o ego estava totalmente 

identificado com a persona do governante poderoso, que era a incorporação da Casa 

grande, do Palácio, da Corte; esse indivíduo não se via como indivíduo, mas como essa 

grande concentração de poder. O Faraó é um pseudoego.  

A narrativa mostra que ele viveu o tempo todo identificado com a persona, 

sofreu pressões do Si-mesmo que significaram, segundo Edinger, a emersão do 

conteúdo inconsciente simbolizado no nascimento de um herói, Moisés,715 cuja vida foi 

salva apesar da determinação de genocídio contra os meninos hebreus recém-

nascidos. O faraó do Egito é um exemplo de uma persona inflada, ou seja, um 

pseudoego, que não se individuou. A narrativa conta em Ex 2,23 o fim da sua vida 

mostrando que ele sempre esteve identificado com a persona: “Muito tempo depois 

morreu o rei do Egito.”  

Quanto ao personagem Moisés, um exemplo de sua persona é o de que ele se 

parece com um egípcio, como se pode ler em Ex 2,19 quando ele deu de beber ao 

rebanho das filhas do sacerdote Ragüel e, ao lhes ser perguntado pelo pai qual o 

motivo de terem chegado do trabalho mais cedo, elas responderam que fora um 

egípcio quem as ajudou. Moisés parecia aos olhos das moças um egípcio, o que 

poderia ser indício das suas vestes egípcias, da língua falada, da sua postura. Então, 

naquele momento a persona de egípcio estava atuante perante o grupo das moças. 

Moisés não era egípcio e tivera de fugir por ter agido contra um egípcio que 

maltratava seus irmãos hebreus. O ego estava revelando uma máscara de persona 

enquanto se posicionava perante um grupo social. Sendo que o ego apresenta uma 

persona com o objetivo de criar aceitação social, naquele momento além da força física 

de Moisés que o habilitou a expulsar os pastores violentos, também a força da persona 

de egípcio se impôs. 

 
714 Conforme Bíblia de Jerusalém, p. 103, nota d. 
715 EDINGER, E. F. Bíblia e Psique, p. 83. 



218 
 

É diferente a cena do encontro de Moisés com Iahweh no símbolo da sarça 

ardente em que a voz divina exige de Moisés que retire as sandálias dos pés (Ex 3,5), 

ou seja, retire aquilo que cobre a pele, para que, assim, faça contato com o sagrado 

sem a identificação da persona. A voz do divino lhe disse que o chão em que ele estava 

era “uma terra santa”. Encontrar o numinoso requer despojar-se das vestes da 

persona e estar livre para tocar o chão sagrado da psique coletiva.  

É diferente também o gesto de Moisés de cobrir o rosto com um véu (Ex 3,6) 

após o divino se lhe apresentar. Moisés chega à percepção consciente de que está 

diante do mistério numinoso; é um momento sublime do desenvolvimento psicológico; 

cobrir o rosto é um gesto de respeito ao mistério, como se pode interpretar das 

palavras da narrativa bíblica de que “então, Moisés cobriu o rosto, porque temia olhar 

para Deus.” Não é uma veste para se fazer aceitar pelo divino, mas uma veste para 

respeitar a profunda imagem que o inconsciente lhe apresenta como o Deus dos pais 

dele e também de toda a sua ascendência como povo de Israel. 

 

4.6 A sombra 

 

Edinger faz um paralelo entre duas figuras arquetípicas dizendo que “a persona 

é a entidade psíquica que opera entre o ego e o mundo externo. Agora, quando 

olhamos na outra direção, para dentro, o que encontramos primeiro é a sombra.”716 

Jung diz que dentre os arquétipos, que são imagens do mundo interior, isto é, 

imagens primordiais que estão no inconsciente coletivo,717 os que empiricamente 

melhor se caracterizam são os que influenciam ou perturbam o ego com maior 

frequência e mais intensamente, e são a sombra, a anima e o animus. A sombra é o 

arquétipo que mais facilmente se pode acessar empiricamente pelo fato de que se 

pode aprofundar o conhecimento da sua natureza.718 Jung afirma que para o processo 

de autoconhecimento é indispensável “a tomada de consciência da sombra” que se 

trata “de reconhecer os aspectos obscuros da personalidade, tais como existem na 

 
716 EDINGER, E. F. Ciência da alma, p. 23. 
717 ROBERTSON, R. Guia prático de psicologia junguiana, p. 64. 
718 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 13 (p. 6). 



219 
 

realidade.” Ele deixa claro que se trata de um trabalho árduo que pode se prolongar 

por um amplo espaço de tempo no processo do autoconhecimento.719 

Jung utiliza o termo “inferioridades” do indivíduo para se referir aos elementos 

que constituem a sombra, isto é, aos traços obscuros do caráter do indivíduo.720 O 

impulso para que a sombra se forme na personalidade é arquetípico, mas os 

conteúdos que a constituem são resultantes da ação do ego de enviá-los ao 

inconsciente pessoal. E por serem elementos que compõem o inconsciente pessoal 

são mais facilmente acessados porque a natureza deles é mais facilmente conhecida. 

Dessa forma, a sombra pode ser integrada pelo indivíduo no processo de 

autoconhecimento, dependendo da dedicação em compreendê-la e da boa vontade 

do indivíduo.721  

No entanto, na sombra há outros traços que são mais resistentes ao controle 

moral, isto é, não são aceitos pelo ego que está atento ao que a coletividade aprova 

ou desaprova. Com isso, entra em ação o inconsciente que vai projetar alguns traços 

que o ego não quer reconhecer. Entra em cena o fator emocional pois quando o 

inconsciente projeta algum traço, o ego não o reconhece no indivíduo, mas sim em 

outra pessoa. Jung diz que é muito difícil para o indivíduo tomar consciência da 

projeção que está acontecendo.722 

Johnson diz que a sombra começa a se formar quando em algum momento da 

vida, enquanto o indivíduo está crescendo e absorvendo as informações da sociedade, 

começa a entender que as coisas são divididas em boas e más. A partir daí a pessoa 

passa a ter a vida como que dividida, pois passa a classificar as características 

pessoais – conforme Johnson, dadas por Deus – em características aceitas pela 

sociedade e características que devem ser deixadas de lado porque são rejeitadas 

pela sociedade. Johnson enfatiza que a convivência em sociedade e a constituição da 

cultura requerem essa divisão em coisas aceitáveis e coisas inaceitáveis, ou seja, a 

cultura estabelece a classificação em bom e mau. As características da personalidade 

que são rejeitadas pelo indivíduo não desaparecem, mas “vão se acumulando nos 

 
719 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 14 (p. 6). 
720 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 15 (p. 6). 
721 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 16 (p. 7). 
722 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 16 (p. 7). 



220 
 

cantos escuros de nossa personalidade”, constituindo a sombra e depois de muito 

tempo escondidas “assumem vida própria – a vida sombria”.723 

Sobre Moisés, o protagonista do Êxodo, no que se refere ao início de sua vida, 

a narrativa não informa como teria sido a sua infância, apenas relata a respeito do seu 

nascimento que acontecera de um jeito fora do comum, com características de 

nascimento de heróis. Isso se conecta à informação de que, tendo já crescido, ele 

realiza uma façanha da juventude, como diz Vogels, que se caracteriza como atitude 

própria de herói popular pois se indigna diante da violência com que estava sendo 

tratado um de seus irmãos e quer acabar com tal situação.724 Em Ex 2,11-12 Moisés 

saiu para ver os seus irmãos hebreus que estavam trabalhando sob a escravidão 

imposta pelo faraó e, ao ver que um egípcio que feria um hebreu, premeditou agir 

contra o egípcio e olhou para um lado e para o outro a fim de garantir que ninguém o 

visse cometer uma violência contra um egípcio, atingiu-o, matou-o e escondeu-o na 

areia. 

O relato dos dois capítulos iniciais do livro do Êxodo trata da escravidão de 

hebreus por egípcios, de trabalhos forçados e decretos de morte de crianças hebreias, 

ou seja, uma cultura de morte dos hebreus imposta pelo governante do Egito, mas em 

nenhum momento diz que a sociedade aprovaria o assassinato de um egípcio por um 

membro da corte egípcia. Ao matar o egípcio, ele o enterra, o que simboliza o ego 

reprimindo o ato criminoso. A pressa em enterrar o morto parece simbolizar o ego não 

suportando a atitude criminosa; daí, manda-a para o subterrâneo da psique. Isso leva 

a pensar que o protagonista do Êxodo estaria enviando para a sombra o crime 

cometido, isto é, para o inconsciente aquilo que de que ele teme ser vergonhoso 

perante a sociedade egípcia. 

Na sombra, como regra, estão as características comuns e mundanas da 

personalidade; mas há também as características muito boas, que são os aspectos 

nobres da sombra. Johnson diz que as pessoas possuem ouro na sombra, mas 

também as pessoas costumam resistir a esses aspectos nobres. E a resistência se dá 

 
723 JOHNSON, R. A. Magia interior: como dominar o lado sombrio da psique, p. 18. 
724 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 75. 



221 
 

porque no “processo de nivelamento que é a cultura” muitas características que são 

ouro da personalidade não encontram lugar na cultura.725  

Aquilo que o ego enviou para a sombra que se refere a um aspecto nobre da 

personalidade, ou seja, ao ouro que está na sombra, é algo, segundo Johnson, que 

“está relacionado com o nosso destino superior” e que “uma parte importante de nós 

está adormecida ou sem uso”.726 Nesse sentido pode-se ler na narrativa do Êxodo que 

o personagem Moisés passou quarenta anos da sua vida cuidando de sua família e 

trabalhando no pastoreio do rebanho em Madiã e, enquanto isso, no interior de sua 

personalidade estava guardado o ouro de ser um grande líder, missão para a qual a 

voz divina o chamou do meio da sarça ardente em um momento da sua vida em que 

exercia o seu trabalho ao pé da montanha (Ex 3). 

Tratando do processo de amadurecimento do indivíduo, Johnson diz que toda 

pessoa chega “à maturidade com um ego e uma sombra claramente definidos, um 

sistema de certo e errado, uma gangorra com dois lados”.727 Em seguida, Johnson faz 

referência ao processo religioso em associação com o tema dessa presença dual do 

ego e da sombra; ele diz:  

 

O processo religioso consiste em restaurar a integridade da 

personalidade. A palavra religião significa re-ligar, juntar novamente, 

curar as feridas da separação. É absolutamente necessário nos 

integrarmos ao processo cultural para resgatar a nós mesmos do 

estado animal; é igualmente necessário concluir a tarefa espiritual de 

juntar novamente o nosso mundo rachado e alienado. Devemos nos 

desligar do Jardim do Éden mas também reconstruir a Jerusalém 

celestial.728 

 

Quer dizer que no processo cultural a pessoa acaba se dividindo entre o certo 

e o errado e mandando para a sombra muitos aspectos da sua personalidade, mas, 

segundo Johnson, nesse processo cultural em que são estabelecidas normas para a 

vida civilizada, o indivíduo precisa “restaurar a integridade da personalidade que foi 

perdida nos ideais culturais, caso contrário, viveremos num estado de divisão que se 

torna cada vez mais doloroso no processo de nossa evolução.”729 

 
725 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 20. 
726 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 20. 
727 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 20-21. 
728 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 21. 
729 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 21. 



222 
 

Enquanto na primeira metade da vida, a pessoa vai conformando-se ao 

processo cultural, pois vai moldando a vida aos padrões culturais e disciplinando-se, 

“a segunda metade da vida é dedicada à restauração da plenitude (sacralização) da 

vida.”730 Johnson faz uma leitura do processo psíquico como uma oportunidade de ser 

um processo religioso. Isso significa dizer que a plenitude da vida do indivíduo é como 

uma sacralização, ou seja, aquilo que acontece na alma da pessoa possibilitando-lhe 

um encontro com a sua interioridade, um encontro com ela mesma no mais profundo 

psíquico, seria um acontecimento religioso, uma restauração da integridade, uma 

sacralização do encontro do “eu” com o “Eu”, isto é, do ego com o Si-mesmo. Esse 

acontecimento psíquico seria uma religação interior, uma experiência religiosa quando 

o indivíduo se encontra com a profundidade de si mesmo.  

Esse processo, que no início era inconsciente, poderá tornar-se consciente na 

plenitude final, ou seja, o indivíduo vai trazendo à consciência os aspectos esquecidos 

e isso é um processo difícil, doloroso, mas um sofrimento que vale a pena ser vivido 

para que a plenitude da vida seja alcançada.731 

Essa condição dolorosa do processo de trazer à consciência elementos 

esquecidos é explicada por Jung como um fato que desagrada muito a todos os seres 

humanos, pois é a descoberta da insuficiência pessoal. Descobrir isso é doloroso pois 

enquanto na consciência o indivíduo é como um senhor de si, é um fazedor de todas 

as coisas da vida, o contato com os conteúdos inconscientes revela ao indivíduo que 

ele não é senhor de si, mas objeto de um outro fazedor das coisas desconhecidas na 

alma. No entanto, a possibilidade de crescimento humano já se vislumbra quando o 

indivíduo começa a formular essa questão, o que, para Jung, “já é meio caminho 

andado na solução de qualquer problema.”732  

Na narrativa do Êxodo encontra-se a jornada de Moisés que, durante sua 

juventude e sua vida adulta, matrimonial, de trabalho com o pastoreio, de criação dos 

filhos e obediência aos parâmetros familiares e religiosos estabelecidos na casa do 

seu sogro, viveu os anos de formação da sua maturidade psicológica para chegar a 

ter as condições para integrar a sombra. Moisés fora adotado pela filha do faraó e 

 
730 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 21. 
731 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 21. 
732 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 49 (p. 31). 



223 
 

assumiu a persona de membro da família real egípcia, pois fora criado na corte do 

faraó. Navarro Puerto diz que “além de ter sido uma criança ameaçada desde seu 

nascimento e exposta à morte, Moisés é alguém com problemas de identidade por ter 

sido educado em duas culturas.”733 Na sombra ficou a condição de homem 

escravizado tal como todo o povo do qual era descendente.  

Os símbolos do escondimento da identidade hebraica de Moisés são vários. 

Quando nasceu, a mãe, vendo que ele era belo e temendo pela sua vida, escondeu-o 

por três meses (Ex 2,2). Em seguida, a mãe calafetou com betume e pez um cesto de 

papiro e nele colocou o menino, protegendo-o e escondendo-o das autoridades 

policiais egípcias e de quaisquer pessoas que o pudessem denunciar; em seguida 

depositou o cesto nos juncos, à beira do Rio Nilo (Ex 2,3). A filha do faraó, que se 

banhava no rio, encontrou o cesto e adotou o menino, e escondeu a sua identidade 

hebraica dando-lhe um nome egípcio (Ex 2,10).734 

Era necessário chegar à maturidade psicológica, isto é, Moisés tinha de ser 

capaz de olhar para dentro de si e integrar sua sombra, ou seja, sua identidade 

hebraica que ficara escondida, para que pudesse iniciar o processo libertador do seu 

povo e de si mesmo. Aqueles anos em Madiã na companhia do sogro, da esposa e 

dos filhos, “aqueles anos de reflexão quieta deram-lhe uma profundidade espiritual 

que seria difícil de adquirir em toda a atividade mundana de um palácio pagão.”735 

Após esse longo período de silêncio conduzindo o rebanho de ovelhas no dia a dia (Ex 

3,1), Moisés alcançará um amadurecimento psicológico que o habilitará para chegar 

ao encontro numinoso com Iahweh ao pé da montanha. “Uma vez pronto para sua 

tarefa divinamente ordenada, Deus falou a Moisés sobre o plano de livramento.”736 

Vê-se que no homem Moisés (Ex 3-4) há resistência ao chamado da voz divina 

para agir como o escolhido para iniciar o processo libertador. Moisés precisa ser 

instigado pela voz de Iahweh, a ponto de Iahweh se enfurecer com ele (Ex 4,14) e 

determinar que ele falará ao faraó por meio do seu irmão Aarão, mas que não poderá 

 
733 NAVARRO PUERTO, M. Êxodo, p. 56. 
734 Como já foi dito, o nome Moisés é egípcio e significa “nascido de” ou “filho de”. Era costume egípcio 

unir “Moisés” como raiz combinada com o nome de algum deus egípcio, por exemplo, Tutmosés, que 

significa “o deus Tot nasceu”. Conforme BINZ, S. J. El Dios de la libertad y de la vida, p. 16. Conforme 

também Bíblia de Jerusalém, p. 104, nota d. 
735 BROWN, Raymond. Entendendo o Antigo Testamento: esboço, mensagem e aplicação livro por 

livro, p. 18. 
736 BROWN, Raymond. Entendendo o Antigo Testamento, p. 19. 



224 
 

resistir à missão à qual está sendo convocado. É a força do Si-mesmo que provoca o 

ego a abrir-se para o processo conscientizador. Em sentido coletivo, olhando a 

situação de opressão do povo israelita, Edinger afirma que as condições psicológicas 

expressas na narrativa da escravidão dos israelitas simbolizam “o estado psicológico 

do indivíduo que está para ser atingida pelo imperativo da individuação.”737 Essa leitura 

do povo oprimido que, segundo Edinger, pode ser aplicada ao indivíduo,738 possibilita 

compreender que “o si-mesmo constelado não suporta escravidão ou constrição.”739 

Johnson usa o símbolo da gangorra para explicar o que se passa com a 

personalidade no que diz respeito à sombra. A gangorra tem em um lado os conteúdos 

aceitos e no outro lado os conteúdos reprimidos, mas eles não desaparecem, eles se 

mantêm na personalidade. E a psique mantém esse equilíbrio da personalidade para 

que não ocorra um colapso nem uma psicose da personalidade.740 

Esse símbolo da gangorra da personalidade pode ser interpretado na ação de 

Moisés quando na montanha, na presença de Iahweh, dialoga com o divino e implora 

o seu perdão para os israelitas que fizeram um bezerro de ouro (Ex 32,11-12). A atitude 

dos israelitas de construir um bezerro de ouro,741 tornar-se-á o “arquétipo do pecado 

para todo o Antigo Testamento”, afirma Andiñach.742 Além de implorar o perdão, 

Moisés pede ao divino que abrande o furor de sua ira. Esse é o lado da gangorra da 

personalidade de Moisés que comporta sua compreensão, amabilidade, compaixão. 

Mas, o mesmo Moisés, ao descer da montanha, em sete versículos adiante na 

narrativa, acendeu-se em ira, quebrou as tábuas da lei, queimou o bezerro, triturou-o, 

reduziu-o a pó, espalhou o pó na água e fez os israelitas a beberem (Ex 32,19-20); eis 

 
737 EDINGER, E. F. Bíblia e Psique, p. 83. 
738 EDINGER, E. F. Bíblia e Psique, p. 82. 
739 EDINGER, E. F. Bíblia e Psique, p. 85. 
740 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 22. 
741 Andiñach chama de ídolo o bezerro de ouro, mas esta palavra tem sido objeto da reflexão proposta 

por Dietrich, que explica que no contexto do Êxodo não cabe a palavra ídolo. O que se proíbe em Ex 

20,4 é a confecção de “imagem esculpida” e em Ex 20,5 é proibida a adoração dos outros deuses. 

Dietrich recorda que o Deus, que se apresenta em Ex 3, vê o sofrimento e ouve os gemidos dos hebreus 

escravizados e age para libertá-los; e dessa forma a questão da idolatria transcende a questão das 

imagens, ou seja, “idolatria é todo culto a Deus – com imagens ou sem imagens – que não nos faz ver 

as injustiças e ouvir os gritos dos injustiçados, e que não nos leva a solidarizarmo-nos com eles, a 

pormo-nos em seu lugar, em seu meio e a lutar com os oprimidos pela superação da opressão, das 

injustiças e das desigualdades. É esse também provavelmente o sentido e o espírito das primeiras lutas 

proféticas contra determinadas imagens.” DIETRICH, L. J. Quando as imagens viraram ídolos. In: 

Estudos Bíblicos, out./dez. 2014, p. 350. 
742 ANDIÑACH, P. R. Introdução Hermenêutica ao Antigo Testamento, p. 102. 



225 
 

o outro lado da gangorra da personalidade de Moisés que comporta a ira, a agressão, 

o autoritarismo.  

Johnson nomeia o lado sombrio da psique como “o nosso gêmeo psíquico [que] 

nos segue como uma imagem no espelho”743 e também como “o outro” na psique.744 

Esse “outro” na psique, caracterizado como conteúdos indesejados ou negativos, 

existe tanto quanto a consciência dos elementos da personalidade caracterizados 

como aceitos ou positivos e “quanto mais sofisticada a nossa personalidade 

consciente, tanto mais sombra devemos construir do outro lado”, diz Johnson.745 Daí 

o que Johnson considera um dos maiores insights de Jung: “que o ego e a sombra 

procedem da mesma origem e equilibram exatamente um ao outro. Fazer luz é fazer 

sombra; uma não pode existir sem a outra.”746 

Quando, porém, o indivíduo consegue possuir a própria sombra é nesse 

momento que ele alcança um lugar sagrado, um centro interior. Se o indivíduo 

conseguir alcançar esse lugar sagrado da psique ele terá chegado à própria santidade 

e conseguirá ter um propósito na vida. E a santidade pode ser entendida como o 

“abraçar de todo o coração a nossa própria humanidade, não uma bondade unilateral 

que não possui nem vitalidade nem vida”.747  

Jung explica que ir à sombra é uma condição para o crescimento pessoal, pois 

o inconsciente possui simbolicamente a “água viva” e que, no fundo dessa água viva, 

há um “tesouro”. Esse tesouro espiritual precisa ser retirado da interioridade humana 

e fortalecer a personalidade. Por isso, “tratar com o inconsciente é uma questão vital 

– uma questão de ser ou não ser espiritual”, afirma Jung.748  

Ser espiritual ou encontrar um tesouro espiritual se referem a uma força que é 

capaz de determinar o curso da vida da pessoa; essa força é a força do espírito que 

faz parte dos processos psíquicos que não estão sob o controle da consciência. Para 

Jung, o espírito é essa força que se caracteriza por ser capaz de determinar o curso 

da vida de um indivíduo e que é como uma consciência superior à consciência do ego. 

 
743 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 25. 
744 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 26. 
745 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 26. 
746 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 26-27. 
747 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 27. 
748 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 51 (p. 32). 



226 
 

O ego nem chega a perceber o que a força do espírito é capaz de fazer.749 Por isso, 

para Jung, é necessário que o indivíduo seja capaz de dar atenção aos elementos de 

sua personalidade que o desagradam; dessa forma ele chegará a vislumbrar a água 

que está no fundo do inconsciente e lá poderá encontrar um tesouro espiritual, isto é, 

fazer contato com um elemento que é capaz de conduzir a sua vida. 

O ego é uma parte muito importante da psique total, porém, o espírito como 

força superior e condutora da vida é imprescindível. Jung enfatiza que 

 

... um espírito que esteja de acordo com nossos mais altos ideais 

encontra seus limites na própria vida. Por certo, ele é necessário à vida, 

porque, como sabemos muito bem, a pura vida do eu é sumamente 

inadequada e insatisfatória. Só uma vida vivida dentro de um 

determinado espírito é digna de ser vivida. É um fato estranho que uma 

vida vivida apenas pelo ego em geral é uma vida sombria, não só para 

a pessoa em si, como para aquelas que a cercam. A plenitude de vida 

exige muito mais do que apenas um eu; ela tem necessidade de um 

espírito, isto é, de um complexo independente e superior, porque é 

manifestamente o único que se acha em condições de dar uma 

expressão vital a todas aquelas virtualidades psíquicas que estão fora 

do alcance da consciência do eu.750 

A vida é um dos critérios da verdade do espírito.751 

A vida e o espírito são duas forças ou necessidades entre as quais o 

homem está colocado. É o espírito que confere um sentido à vida 

humana, criando-lhe a possibilidade de se desenvolver ao máximo. 

Mas a vida é indispensável ao espírito, porque sua verdade não é nada 

se não pode viver.752 

 

Johnson fala que na sombra há uma imensa quantidade de energia que está 

“encaixotada”. Diz também que quando o indivíduo toca a sombra e faz alguma coisa 

fora do padrão habitual, uma grande quantidade de energia flui.753 Isso pode ser 

vislumbrado no que ocorre com Moisés quando, irado, destrói o bezerro de ouro. Os 

verbos de destruição na narrativa bíblica, tais como queimou, triturou, reduziu, fez 

beber, indicam uma quantidade de energia muito grande expressa na ira de Moisés.  

Outro exemplar da liberação de energia da sombra pode ser encontrado no 

símbolo da travessia do mar quando a narrativa de Ex 14 conta que os israelitas 

 
749 JUNG, C.G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 642 (p. 291). 
750 JUNG, C.G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 645 (p. 293). 
751 JUNG, C.G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 647 (p. 294). 
752 JUNG, C.G. A natureza da psique. O.C. Vol. 8/2, par. 648 (p. 294). 
753 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 46. 



227 
 

obtiveram sucesso ao fugir do exército do faraó que os perseguia para os levar de 

volta para a terra da escravidão. Moisés toca a sua sombra ouvindo a voz interior 

simbolizada pela voz de Iahweh que lhe dizia para levantar a sua vara de pastor e 

estender a sua mão sobre o mar (Ex 14,16) para que o mar ficasse dividido e os 

israelitas pudessem pisar na terra seca pelo meio do mar e pudessem chegar ao outro 

lado. Em uma noite inteira, símbolo do inconsciente, onde está a sombra, Moisés 

estendeu a mão sobre o mar e um vento forte soprou sobre o mar abrindo-o em duas 

partes (Ex 14,20-21).  

Uma vez que os opressores entraram atrás dos israelitas pelo chão seco no 

meio do mar antes do amanhecer, novamente a voz divina orientou Moisés a estender 

a mão sobre o mar para que as águas voltassem ao normal (Ex 14,26). Moisés assim 

o fez e quando rompeu a manhã, símbolo da esperança, as águas cobriram o exército 

dos egípcios e não escapou nenhum deles (Ex 14,27-28). A energia liberada, quando 

Moisés tocou a sua sombra psicologicamente e estendeu a mão simbolicamente, foi 

tão poderosa que salvou os israelitas. Moisés tocou a sombra que escondera a sua 

identidade de homem descendente dos israelitas escravizados quando ouviu uma voz 

interior, sagrada, dizer-lhe para fechar o mar sobre os opressores do seu povo e dele 

mesmo. Ao tocar a sombra, suas mãos obtiveram o símbolo da força de mover o mar 

e aqueles que queriam fazer os israelitas voltar à escravidão foram eliminados. 

Na dinâmica psíquica da sombra, para que o equilíbrio psíquico seja 

estabelecido e o indivíduo possa viver a experiência da santidade é preciso que viva a 

criatividade consciente e faça um gesto também consciente para compensar o outro 

lado da alma que é o oposto da criatividade. Pois a sombra está inconsciente e atuante 

na psique em proporção à criatividade ou à bondade manifestadas na ação do 

indivíduo. Caso não seja realizado um gesto consciente para compensar a sombra, ela 

irromperá do inconsciente e se manifestará para que o equilíbrio psíquico seja 

alcançado, porém, poderá ser “de uma maneira desajeitada e estúpida.”754 Nesse 

contexto o indivíduo que prestar atenção em sua própria personalidade não deve 

incorrer na visão de que fala Kress: “Se somente se olhar para o lado luz de alguém 

 
754 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 28. 



228 
 

vive-se aí o fascínio, e se se cair no oposto olhando somente para o lado sombra, vive-

se aí o horror.”755  

A sombra, que está sempre presente, necessita ser reconhecida. Johnson usa 

a expressão “pagar-se pela sombra” de uma forma inteligente para que haja equilíbrio 

psicológico na vida do indivíduo ou na vida de toda uma sociedade, pois há a sombra 

social também. A forma inteligente de se pagar pela sombra é “reconhecer ritualmente 

essa outra dimensão da realidade”.756 Richo corrobora a necessidade do 

reconhecimento da sombra e diz que: 

 

O desafio é nos aceitarmos de cima a baixo: admitir e afirmar, em vez 

de negar e fugir, nossa arrogância, nosso egocentrismo, nosso desejo 

de forçar os outros e quaisquer outras verdades obscuras que não 

queremos reconhecer sobre nós mesmos. Tudo isso constitui o nosso 

lado negativo da sombra que pode se tornar, mais que uma ameaça, 

uma promessa: podemos encontrar o melhor no pior de nós mesmos; 

podemos ver como a contrapartida de cada negativo na equação 

humana é algo positivo. Tudo o que se faz, inclusive o mal, é para o 

bem, diz Santo Agostinho.757 

 

Segundo Johnson, uma primeira possibilidade de se reconhecer ritualmente a 

sombra é honrá-la, isto é, fazer uma cerimônia, que seja breve, em homenagem à 

sombra que existe no indivíduo ou reconhecer que há um acúmulo de sombra dentro 

da pessoa. Se o indivíduo não reconhecer conscientemente que a sombra faz parte 

da sua personalidade, a sombra “reivindicará o que é de direito, seja de forma 

inteligente ou estúpida”,758 ou seja, a sombra se manifestará e o indivíduo poderá agir 

justamente com algum comportamento que ele pretendia esconder. Johnson sugere 

exemplos de ação para honrar a sombra tais como escrever um conto com elementos 

terríveis para compensar a beleza de comportamento apresentada diante da 

sociedade que ocupou o tempo todo da atuação do indivíduo na convivência social. 

Quando se faz um ritual como esse, o outro lado da gangorra da personalidade é 

 
755 KRESS, R. Live com Renato Kress e Adilson Ramachandra sobre o livro O Jarro de Pandora da 

autora Natalie Haynes. 26 jun. 2023. 
756 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 29. O itálico é do autor. 
757 RICHO, D. La danza de la sombra: libera el poder e la creatividad de tu lado oscuro, p. 11. Tradução 

nossa. 
758 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 30. 



229 
 

acionado e é como se a sombra se sentisse reconhecida, o que a leva a não irromper 

do inconsciente.759 

Na narrativa do Êxodo, depois do símbolo do milagre do mar, Moisés e a 

coletividade dos israelitas cantam um poema (Ex 15,1), com as mulheres tocando 

tamborins e formando coros de dança (Ex 15,20), ou seja, homenageiam ritualmente 

a força, o caráter guerreiro e o terror de Iahweh, como, por exemplo, em Ex 15,2-8:  

 

Iah é minha força e meu canto, a ele devo a salvação. (...) Iahweh é um 

guerreiro. (...) Os carros de Faraó e suas tropas, ao mar ele lançou; a 

elite dos seus cavaleiros, o mar dos Juncos devorou: o abismo os 

recobriu, e caíram fundo, como pedra. Tua direita, Iahweh, pela força 

se assinala; tua direita, Iahweh, o inimigo estraçalha. Pela grandeza da 

tua glória destróis os teus adversários, desencadeias tua ira, que os 

devora como palha. Ao sopro das tuas narinas as águas se amontoam, 

as ondas se levantam qual represa, e os abismos se retesam no 

coração do mar. 

 

Se o indivíduo tiver o que Johnson chama de insight e tiver a coragem de 

possuir a sombra, ele conseguirá consertar muitas situações na realidade que são 

resultados da sombra. Mas se o indivíduo não tiver tais condições, ele poderá projetar 

a sombra nas outras pessoas e se torna o que Johnson chama de “o aspecto mais 

perigoso da psique moderna”.760 E não somente a sombra pessoal, mas o processo é 

o mesmo com a sombra coletiva ou sombra cultural que todas as pessoas “carregam” 

em uma sociedade. Bly diz que numa cidade ou numa comunidade a sombra coletiva 

se forma “por uma decisão psíquica coletiva” que leva os membros da cidade ou 

comunidade a recolher ou guardar na sombra certas energias da personalidade.761 

Uma sociedade em que a sombra não é possuída, ou honrada, projetará a 

sombra em acontecimentos de magnitudes sociais, nacionais, e até mundiais, como, 

por exemplo, as guerras pelo mundo afora. Johnson esclarece que para a vivência do 

indivíduo a sombra não deveria ser projetada, mas sim deveria ser incorporada em 

cada indivíduo porque ela é parte integrante da personalidade do indivíduo; se o 

indivíduo não honra conscientemente a sombra a personalidade estará incompleta 

 
759 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 30. 
760 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 33. 
761 BLY, R. A comprida sacola que arrastamos atrás de nós. In: ZWEIG, C., ABRAMS, J. (orgs.). Ao 

encontro da sombra: o potencial oculto do lado escuro da natureza humana, p. 35. Os verbos recolher 

e guardar se referem à explicação de Bly a respeito de como se forma a sombra, isto é, pela ação do 

indivíduo de guardar energias em uma sacola psíquica que ele carrega ao longo da vida. 



230 
 

uma vez que projeta as trevas do seu interior para algo fora dele. Isso ocorre porque 

é mais fácil projetar do que assimilar a sombra.762 

A sombra, no entanto, também pode se caracterizar de qualidades que a pessoa 

rejeita e projeta em outra pessoa ou em alguma situação. Trata-se do ouro dentro da 

sombra. Isso é algo difícil de se entender, uma vez que é a rejeição de traços nobres 

da personalidade e o ego acaba não os utilizando e encontra um substituto de sombra 

para tais traços positivos. O indivíduo contém alguns traços positivos no seu interior, 

mas não os reconhece e sim projeta-os em alguém.  

Por outro lado, o indivíduo, que no processo de autoconhecimento conseguir 

chegar a reconhecer a energia ou conteúdo da sua sombra projetada na outra pessoa, 

estabelecerá uma conexão com o mundo e será por meio dessa visualização de um 

conteúdo seu no outro, no mundo externo, que chegará a conhecer algo de si mesmo. 

Nesse sentido, a projeção é também uma coisa boa.763 

Johnson exemplifica com a admiração dos heróis, esclarecendo que a pessoa 

que admira os heróis está projetando conteúdos neles, sendo que poderá chegar a 

uma idade e realizar algumas qualidades que antes admirava em algum herói, pois 

muitas vezes a resistência ao reconhecimento de alguma qualidade é em razão da 

infantilidade do indivíduo, que não quer deixar de ser infantil, que resiste ao 

desenvolvimento.764  

Essa resistência do ego em aceitar um traço sublime, vendo-o como uma 

perturbação da estrutura da personalidade, pode ser comparada, em uma linguagem 

religiosa, “como se temêssemos que o céu viesse cedo demais!”765 

Referindo-se à sombra projetada coletivamente, Johnson recorda que para 

Jung “é necessário uma sociedade sofisticada e disciplinada para participar de uma 

guerra tão comprida e complicada como a Primeira e a Segunda Guerra Mundial.” 

Jung comparou as sociedades e concluiu que os povos primitivos, por não terem tanta 

sofisticação tecnológica e social, não tinham acúmulo de sombra tão grande quanto 

 
762 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 36. 
763 BLY, R. A comprida sacola que arrastamos atrás de nós, p. 34. 
764 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 43. 
765 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 44. 



231 
 

as sociedades contemporâneas de Jung. A triste conclusão é que “quanto maior a 

civilização, tanto mais empenhada ela está na sua própria destruição.”766  

Por outro lado, como afirma Bly, a projeção da sombra de uma nação sobre 

outra pode ser a oportunidade para que os membros da nação, que está projetando, 

cheguem a conhecer o que seu país ou sua coletividade têm na sombra. Ou seja, se 

os indivíduos de uma nação quiserem conhecer como coletividade a sua sombra 

devem observar com atenção o que seu país divulga sobre as falhas do outro. Isso 

permitirá perceber que muitas das acusações que uma nação faz de outra podem 

corresponder ao que está na guardado na própria psique coletiva.767 

A partir da leitura da projeção da sombra coletiva, pode-se adentrar a leitura do 

contexto do Egito na narrativa dos capítulos iniciais do Livro do Êxodo. A sociedade 

egípcia, segundo o Êxodo, tornou-se complexa como o centro de um poderio imperial 

que incluía a presença de escravos para a realização das grandes edificações que 

eram os símbolos do poder faraônico, tais como as cidades-armazéns de Pitom e 

Ramsés (Ex 1,11). A sombra da sociedade egípcia estava acumulada e não 

reconhecida pois o faraó era o rei que se achava sábio (Ex 1,10) e senhor de uma 

sociedade que não teria problemas a não ser que os israelitas escravizados passassem 

a ser um problema aliando-se a algum adversário da sociedade subordinada ao faraó 

e decidissem combater contra o Egito.  

A projeção da sombra coletiva da nação egípcia sobre o povo de Israel 

escravizado pode ser percebida pelo uso do verbo pelo faraó no coletivo em Ex 1,10: 

“Vinde, tomemos sábias medidas para impedir que ele cresça; pois do contrário, em 

caso de guerra, aumentará o número dos nossos adversários e combaterá contra nós, 

para depois sair do país.” Essa constatação da projeção da sombra na narrativa bíblica 

pode ser corroborada por Johnson quando afirma que “o Velho Testamento traz 

muitos exemplos de sacrifício para afugentar a sombra (os pecados) de um povo.”768 

Outro exemplar da atuação da sombra na narrativa do Êxodo está em Ex 12 

quando a comunidade israelita é orientada pela voz divina para preparar um ritual; ou 

seja, o Si-mesmo quer que haja uma conscientização da sombra. Nesse episódio, 

 
766 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 35. 
767 BLY, R. A comprida sacola que arrastamos atrás de nós, p. 35. 
768 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 37. 



232 
 

Iahweh orienta Moisés e o seu irmão Aarão a preparar com toda a coletividade de 

Israel um ritual que poderá aplacar a ira de Iahweh diante da grande sombra egípcia 

de opressão sobre o povo de Israel. O povo israelita sofre o peso da opressão, mas se 

não realizar o ritual de imolar um cordeiro por família, assar a carne e untar os marcos 

e a travessa das portas de suas casas com o sangue do cordeiro imolado (Ex 12,6-7), 

poderá ser também atingido pela ira de Iahweh que ferirá de morte os primogênitos 

na terra do Egito (Ex 12,12). É preciso ritualizar com o gesto sangrento para que a 

sombra dos egípcios opressores seja reconhecida nas casas dos israelitas (Ex 12,13). 

Esses mostrarão com o gesto praticado o respeito por essa força poderosa 

sobrenatural que é capaz de aniquilar todos aqueles que desrespeitam suas 

instruções. A narrativa bíblica diz que todos aqueles que fizerem o ritual serão salvos. 

Outro exemplo da sombra coletiva encontra-se em Ex 23,27-28, depois que 

narrativa mostrou as leis no Código da Aliança, em Ex 20,22-23,19, estabelecendo uma 

nova sociedade para o povo de Israel, com regulamentos exigentes para as relações 

internas da sociedade e para o tratamento dos diferentes níveis sociais. Podem ser 

citados como exemplos da nova legislação o estabelecimento do limite de seis anos 

para a escravidão de hebreus por hebreus (Ex 21,2); o estabelecimento de indenização 

no caso de briga entre homens que atingissem uma mulher grávida que acabasse 

perdendo o bebê (Ex 21,22); a proibição de espalhar notícias falsas (Ex 23,1); o 

estabelecimento de se trabalhar a terra por seis anos e deixá-la descansar no sétimo 

ano e permitir que os pobres achassem o que comer  e também os animais do campo 

comessem o que restasse de vegetais (Ex 23,10-11).  

Uma sociedade que deve inaugurar um novo modelo de organização baseado 

numa legislação tão positiva vai revelar sua sombra coletiva projetando conteúdos 

sombrios sobre os outros povos que encontrar na terra que ocupar. A narrativa põe 

na boca de Iahweh afirmando que, ao entrar na nova terra, Iahweh enviará seu terror 

à frente do povo que marcha, e confundirá o povo que for encontrado e enviará vespas 

para expulsar os povos que já habitavam a terra (Ex 23,27-28).  

A sombra coletiva fica perceptível quando Iahweh diz que o povo de Israel não 

poderá fazer nenhuma aliança com os povos que encontrar na terra e que os povos 

serão expulsos para que não façam os israelitas pecar contra Iahweh, pois se os 

israelitas se unirem aos outros povos e servirem aos deuses dos outros povos estarão 



233 
 

caindo em uma cilada, diz a narrativa (Ex 23,32-33). Aqui pode-se observar uma 

projeção da sombra coletiva de Israel sobre os povos que encontrarão na terra onde 

entrarão. Pode ser uma percepção da sombra coletiva pois a própria narrativa em Ex 

32,3-4 mostra que os israelitas desobedeceram à norma estabelecida confeccionando 

uma estátua de um bezerro de ouro e disseram em tom de exclamação que aquele 

bezerro era o deus que tinha tirado os israelitas da escravidão do Egito.  

Outro símbolo apresentado por Johnson é o da mandorla, que é um segmento 

no formato de uma amêndoa resultante da sobreposição de dois círculos e se refere, 

portanto, ao tema da sobreposição dos opostos no sentido de formar uma unidade. A 

mandorla é símbolo medieval, do qual pouco se fala na atualidade, mas tem uma 

significação relevante, qual seja, a sobreposição do céu e da terra, dois opostos.769  

Essa sobreposição quer indicar, como símbolo psicológico, uma reconciliação 

entre os opostos. Em relação à sombra, a mandorla oferece uma possibilidade de que 

os elementos rejeitados da sombra possam ser reconciliados na alma humana sem 

que sejam considerados como inexistentes, depois de serem desprezados pelo ego 

consciente, pois mesmo sendo rejeitados nunca deixarão de existir na psique. A 

sobreposição que caracteriza o símbolo da mandorla proporciona a cura e o 

encorajamento para o rompimento ou a rachadura que ocorrem na alma por causa 

dos opostos, sombra e luz, que se movimentam.770 

A atitude de unir é sempre mandorla, como um diálogo que promove a 

reconciliação, como um poema que mostra a beleza e a tristeza num cenário único, 

como a afirmação de algo verdadeiro. A união que a mandorla produz é sempre uma 

cura.771 Assim é que se entende quando num desabafo o indivíduo diz que sentiu tirar 

um peso das costas, ou ainda quando diante de uma demonstração da verdade da 

vida de uma pessoa em uma situação conflituosa, a pessoa diz que se sentiu de alma 

lavada. Essa cura é causada pela sobreposição dos opostos que caracterizam a 

situação do indivíduo. Eis aí a ação da mandorla. 

Johnson oferece uma interpretação sobre a sobreposição da sarça e da chama 

em Ex 3. O autor explica que “a sarça e a queima se sobrepõem; a sarça não é 

 
769 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 82. 
770 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 83. 
771 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 86-87. 



234 
 

consumida e sabemos que duas ordens da realidade foram sobrepostas”.772 A partir 

dessa percepção da sobreposição dos dois elementos naturais, acontece o progresso 

da vivência religiosa, pois no instante em que Moisés visualiza a sobreposição 

daqueles dois elementos naturais que não poderiam permanecer juntos, porém eles 

permanecem e se sobrepõem um ao outro, Moisés encontra o numinoso, pois 

descobre que o divino está próximo a ele.773 

A mandorla é uma vivência poderosa, porém, breve e após essa vivência o 

indivíduo volta para o “mundo do confronto ego-sombra”.774 A narrativa bíblica, em que 

se pode perscrutar o processo psíquico de Moisés, permite compreender que o 

personagem está vivendo o seu processo psíquico normalmente, ou seja, um ser 

humano que vivencia o processo, tem o momento de mandorla, a vida continua, 

retorna ao mundo humano do confronto psíquico ego-sombra.  

Por isso, Moisés tem momentos da vida em que o ego sobressai em certas 

atitudes de Moisés, como em Ex 2,21 em que Moisés decidiu aceitar o convite de Jetro, 

o sacerdote de Madiã, para viver em sua casa e aceitar o casamento com Séfora, que 

lhe foi dada em casamento pelo pai, o sacerdote. Na sequência a narrativa mostra o 

momento mandorla em que Moisés vê a sarça ardente que não se consome (Ex 3,2) e 

o ego fica fascinado diante do numinoso e entra em diálogo com o divino; depois há o 

momento em que a sombra provoca o ego em que Moisés se apresenta (Ex 4,1) como 

aquele que não terá crédito nem será ouvido pelos israelitas quando lhes falar do 

projeto libertador. Aqui pode-se notar que está escondido na sombra o sentimento de 

inferioridade de que um descendente de um povo escravizado não será ouvido pelos 

outros que estão sob a escravidão. 

 

4.7 A anima 

 

Como se disse acima, para Jung o inconsciente contém o símbolo de uma água 

viva no fundo, na qual jaz um tesouro da personalidade. Já foi dito também que esse 

tesouro se refere à sombra. Jung chama a atenção para a atitude das pessoas que 

 
772 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 88. 
773 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 88. 
774 JOHNSON, R. A. Magia interior, p. 94. 



235 
 

passam pelo processo de autoconhecimento; elas tentam retirar de lá do fundo da 

água viva do inconsciente aquele tesouro. Essas pessoas não podem perder a 

consciência, por isso elas se mantêm, simbolicamente, como pescadores que 

permanecem com os pés firmes na terra e com anzol e rede apanham o que flutua 

nessa água.775 Portanto, na água viva do inconsciente há mais a ser encontrado pelo 

indivíduo que busca o conhecimento do seu mundo interior. 

Segundo Jung, quando o indivíduo olha dentro da água do inconsciente, ele vê 

a sua própria imagem, porém atrás da sua imagem surgem seres vivos aquáticos que 

são de um tipo especial. O indivíduo poderá apanhar com sua rede simbólica um ser 

especial como “uma ninfa, um peixe feminino, semi-humano”.776 Se apanhar uma ninfa, 

o indivíduo ficará fascinado, pois elas são seres fascinantes.777 Na água do inconsciente 

pode haver também a sereia, que simboliza um estágio mais instintivo de um ser 

mágico feminino e é, para Jung, a anima. Uma característica da sereia e de outros 

seres mágicos femininos é o talento para deixar os rapazes atordoados e, assim, sugar 

a vida deles. Tais figuras mágicas femininas eram temidas pelo homem primitivo como 

seres sedutores com seus encantos eróticos.778  

Na época moderna, segundo Jung, a ação das entidades femininas primitivas 

se chamou “fantasia erótica”, e seu símbolo seria a ninfa ou a bruxa, cuja ação é 

marcada pela travessura. Essa travessura da ninfa ou da bruxa psíquica seria, por meio 

de uma autonomia insuportável, o desencadear de estados de terror complicados para 

a alma do homem. Para exemplificar, Jung diz que a bruxa moderna não parou de 

fazer suas poções misturando amor e morte, mas o seu veneno mágico é uma coisa 

mais refinada, capaz de produzir intriga e autoengano.779 

Esses seres mágicos femininos são chamados de anima pelo fato de que anima 

significa alma, e a alma, ao longo dos séculos, foi vista como algo movente, tal como 

uma borboleta que vive se movendo de uma flor para outra; como algo que, para os 

gnósticos, seria um nível abaixo do espiritual, ou algo como na doutrina cristã que, se 

for portador da maldade, terá de queimar no fogo do inferno, ou que, não sendo uma 

 
775 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 51 (p. 32-33). 
776 Ninfa era a “divindade feminina na mitologia que habitava bosques, fontes, rios etc.” ACADEMIA 

BRASILEIRA DE LETRAS. Dicionário escolar da língua portuguesa, p. 903. 
777 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 52 (p. 33). 
778 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 53 (p. 33-34). 
779 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 54 (p. 34). 



236 
 

criança ainda batizada, não poderá contemplar Deus. Essa concepção da alma com 

um tom de incompletude ou de inferioridade ao espiritual foi que aproximou a 

nomeação das ninfas, sereias ou bruxas, aqueles seres mágicos femininos, com o 

conceito de anima.780 

Jung diz que “um ser que tem alma é um ser vivo.”781 Destaca-se, a seguir, o 

significado de alma para Jung: 

 

Alma é o que vive no homem, aquilo que vive por si só gera vida; por 

isso Deus insuflou em Adão um sopro vivo a fim de que ele tivesse 

vida. Com sua astúcia e seu jogo de ilusões a alma seduz para a vida 

a inércia da matéria que não quer viver. Ela (a alma) convence-nos de 

coisas inacreditáveis para que a vida seja vivida. A alma é cheia de 

ciladas e armadilhas para que o homem tombe, caia por terra, nela se 

emaranhe e fique preso, para que a vida seja vivida. Assim como Eva, 

no paraíso, não sossegou até convencer Adão da excelência da maçã 

proibida. Se não fosse a mobilidade e iridescência da alma, o homem 

estagnaria em sua maior paixão, a inércia. Um certo tipo de 

razoabilidade é seu advogado, e um certo tipo de moralidade 

acrescenta sua bênção. Porém, ter alma é a ousadia da vida, pois a 

alma é um daimon782 doador de vida (...).783 

 

Uma vez apresentados o significado de alma e o sentido da associação dos 

seres mágicos femininos com a anima, apresenta-se a seguir o que é a anima para a 

psicologia analítica como figura arquetípica. Jung diz que a anima é um “arquétipo 

natural que soma satisfatoriamente todas as afirmações do inconsciente, da mente 

primitiva, da história da linguagem e da religião.” A mente consciente não pode fazer 

a anima porque “ela é sempre o a priori de humores, reações, impulsos e de todas as 

espontaneidades psíquicas.”784 

 
780 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 55 (p. 34-35). 
781 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 56 (p. 35). 
782 Do latim daemon que significa gênio. Conforme Dicionário essencial de latim-português e 

português-latim, p. 91. Hillman, ao tratar do tema do chamado a todo indivíduo, ou seja, da vocação 

de cada um para se viver a vida, apresenta um sentido de daimon. Ele diz que “a alma de cada um de 

nós recebe um daimon único, antes de nascer, que escolhe uma imagem ou um padrão a ser vivido na 

terra. Esse companheiro de alma, o daimon, nos guia aqui. Na chegada, porém, esquecemos tudo o 

que aconteceu e achamos que chegamos vazios a este mundo. O daimon lembra do que está em sua 

imagem e pertence a seu padrão, e portanto o seu daimon é o portador de seu destino.” HILLMAN, J. 

O código do ser: uma busca do caráter e da vocação pessoal, p. 18. Hillman elucida também que “há 

séculos procuramos o termo certo para esse ‘chamado’. Os romanos chamavam isso de genius, os 

gregos, de daimon, os cristãos, de anjo da guarda.” HILLMAN, J. O código do ser, p. 19. 
783 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 56 (p. 35). 
784 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 57 (p. 36). 



237 
 

A anima, segundo a teoria junguiana, tem vida própria e tem a capacidade de 

fazer o ser humano viver; na psique existe a consciência e por detrás dela existe a 

anima, que é fundamental para a consciência, pois a consciência emerge da anima e 

na consciência a anima não pode ser integrada totalmente. Como já foi dito, a psique 

humana é maior que a consciência, sendo esta somente uma parte da psique. Dessa 

forma, pode parecer que a anima seja o conjunto da vida anímica inconsciente, mas 

não o é, pois a anima é um arquétipo, ou seja, uma figura arquetípica entre as muitas 

da psique.785 

Whitmont explica que a anima e, da mesma forma, o animus são “os arquétipos 

daquilo que, em cada sexo, é o inteiramente outro.”786 A anima representa o feminino 

dentro do homem, e o animus representa o masculino dentro da mulher. Essa 

representação psíquica se localiza na área “mais obscura, estranha, irracional e 

amedrontadora” da psique.787 Porém, como explica Stein, para Jung não se trata “do 

masculino e feminino internos em suas formas supremas e mais desenvolvidas mas, 

antes, como caricaturas, versões inferiores de masculinidade e feminilidade” e tais 

versões “se baseiam nas partes não desenvolvidas da personalidade do indivíduo.”788 

Agora fica claro porque é tão difícil de ser integrada na consciência. É tão difícil de se 

chegar a essas figuras arquetípicas, porque sua expressão não pode ser 

completamente conhecida, mas apenas intuída ou sentida pelo indivíduo. Jung diz que 

em condições normais, ou seja, no dia a dia do indivíduo que não está fazendo o 

processo de autoconhecimento, dificilmente, ou nunca, essas figuras arquetípicas 

podem ser percebidas.789 

A anima se comporta dentro do homem como uma outra personalidade 

individual distinta e, no processo de autoconhecimento, o indivíduo precisa aprender 

que a anima tem suas próprias reações, seus próprios desejos, seus próprios gostos. 

Sendo assim, o indivíduo precisa saber que dentro de sua psique há uma espécie de 

parceira de alma que precisa ser tratada com atenção. Essa afirmação teórica é com 

o objetivo de dizer que o ser humano, à medida que se autoconhece, precisa prestar 

 
785 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 57-58 (p. 36). 
786 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 165. O itálico é do autor. 
787 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 165. 
788 STEIN, M. Jung, p. 126. 
789 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 19 (p. 8). 



238 
 

atenção ao fato de que a anima necessita ter a oportunidade de se lhe expressar e a 

pessoa precisa se preparar para lidar com ela, ou seja, aprender a conhecer os 

elementos da vida interior que são característicos dela. 

A anima, por seu caráter arquetípico e, portanto, a priori à consciência, 

“representa a imagem arquetípica do feminino em sua forma mais geral como existe 

no homem individual e nos homens coletivamente.”790 Ela tem também uma 

característica numinosa, ou seja, essa imagem do feminino é produzida 

espontaneamente pela psique objetiva, e o que ela representa como imagem 

numinosa é o feminino eterno. Isso significa que são inumeráveis as imagens de figuras 

da anima. Whitmont elenca um conjunto muito expressivo das possiblidades de 

imagens da anima: 

 

Ela aparece como a deusa da natureza, Dea Natura, e a Grande Deusa 

da Lua e da Terra que é mãe, irmã, amada, destruidora, bela feiticeira, 

bruxa feia, vida e morte, tudo em uma só pessoa ou em aspectos 

diferentes de pessoa; portanto, ela surge em inumeráveis imagens de 

figuras femininas encantadoras, assustadoras, amigáveis, úteis ou 

perigosas, ou até mesmo em figuras de animais, (...) – principalmente 

como gato, cobra, cavalo, vaca, pomba, coruja –, que a mitologia atribui 

a certas divindades femininas. Ela aparece como sedutora, prostituta, 

ninfa, musa, santa, mártir, donzela aflita, cigana, camponesa, a vizinha 

do lado, ou como a Rainha do Paraíso, a Santa Virgem, para mencionar 

apenas alguns exemplos.791 

 

 Esses exemplos mostram que a natureza feminina tem muitas facetas por meio 

das quais é vivenciada pelo homem. É um grande conjunto de vitalidade, ou seja, a 

anima representa os impulsos relacionados à vida como vida, no sentido de que se 

trata da vida dos instintos, da vida da carne, da vida da emotividade, da vida do planeta, 

vida que é sempre direcionada para as outras pessoas ou para as coisas. A anima tem 

um trato, isto é, sempre se relaciona com outras pessoas, é uma figura arquetípica que 

tem o impulso para o envolvimento, que tem a conexão instintiva com outras pessoas. 

Whitmont diz que enquanto o elemento masculino é a individualidade separada, a 

conexão, enquanto fenômeno psíquico, e inconsciente, é vivenciada e personificada 

como uma entidade feminina.792  

 
790 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 168. 
791 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 168. 
792 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 168. 



239 
 

A anima tem esse caráter psíquico relacional e também um caráter emocional. 

Podem-se enumerar como exemplos desse caráter emocional da anima os anseios 

inconscientes do homem, os estados de espírito, as aspirações emocionais, as 

ansiedades, os medos, as inflações e as depressões, a capacidade de se emocionar e 

de se relacionar com as outras pessoas. Toda essa operatividade da anima é no nível 

inconsciente e se localiza num ambiente psíquico que é como um mundo inferior na 

alma do homem, ser masculino.  

A vida exige, no entanto, que a pessoa chegue ao ponto de perceber o que se 

passa consigo no nível das suas emoções, pois o indivíduo não está isolado, mas na 

relação com outras pessoas. É preciso atingir um amadurecimento psicológico a ponto 

de ser capaz de confrontar o que está acontecendo no seu mundo psíquico emocional. 

Isso começará a acontecer quando o indivíduo conseguir, conscientemente, interferir 

e modificar as reações emocionais que ele vivencia no relacionamento com as pessoas 

ou com as coisas.  

Whitmont explica que a anima atua nas situações que necessitam de respostas 

emocionais e instintivas,793 e tais respostas não vêm do nível da consciência, mas sim 

do mundo inferior da psique masculina. Se o cavalheiro não for capaz de ler suas 

reações emocionais e, portanto, não souber canalizar conscientemente a resposta 

emocional, a anima fará a parte dela, atuando como se fosse um ataque ao homem, e 

a resposta à situação emocional brotará do inconsciente. Essa ação é totalmente 

independentemente do que pensa o rapaz sobre aquele acontecimento emocional. A 

anima é como uma força instintiva. 

Quando o homem não for capaz de olhar para o seu interior e dialogar com os 

seus sentimentos no nível da profundidade emocional, ele dará explicações racionais 

que não ajudarão na relação que sofreu uma interferência emocional. Whitmont diz 

que um homem que não sabe “canalizar seus sentimentos de forma consciente, torna-

se vítima de um estado de espírito – a resposta inadaptada de sua função inferior.”794 

É importante dizer que a anima se realiza na vida de cada pessoa a partir do 

desenvolvimento do bebê. Em termos de psicologia analítica, a feminilidade 

arquetípica vai afetar um menino pequenino, pois já há na psique objetiva da criança 

 
793 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 169. 
794 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 169. 



240 
 

a figura arquetípica da anima. A psique objetiva está atuando fazendo associações 

entre o núcleo arquetípico da figura, ou seja, a priori, da imagem do feminino e o 

resultado das experiências pessoais do menino com uma figura feminina, que é a mãe 

ou outra mulher que cuide dele como uma mãe.795 Essa mãe ou essa cuidadora, cuja 

imagem feminina for associada na psique dessa criança com a figura feminina 

arquetípica, provocará a formação do padrão de anima que essa criança vai ter em 

nível pessoal em sua vida. Esse padrão de anima formado na primeira e mais marcante 

experiência da criança com o feminino funcionará em toda a vida dessa pessoa.796 

Dessa forma, essa pessoa se relacionará com as mulheres e vivenciará suas 

emoções – em termos de psicologia analítica – sempre vivenciando a experiência com 

o feminino eterno, arquetípico, a partir dessa mediação da sua experiência pessoal de 

anima. Em termos arquetípicos, a formação dos complexos em torno do núcleo da 

anima, nas profundezas da psique objetiva, vai dirigir as reações do homem às 

situações emocionais e suas reações às mulheres, assim como tais complexos 

formados ao redor da anima vão modelar o que esse homem vai esperar 

inconscientemente do comportamento das mulheres.797 

Conforme for encarnado nesse homem o arquétipo do feminino eterno será sua 

reação de atração ou de repulsa às mulheres com as quais ele conviver. Não é o ego 

que atrai ou repulsa, mas o inconsciente. A atração anda acompanhada de outra 

reação, que é o medo. Na relação com as mulheres, ou seja, no confronto psíquico 

com o mundo do absolutamente outro, o outro sexo, podem estar presentes essas 

duas reações: atração e medo. Ao mesmo tempo que o homem tem medo do 

desconhecido, sente-se atraído pelo desconhecido. Essa dupla dinâmica psíquica 

 
795 Esse fenômeno psíquico é, segundo a psicologia analítica, a formação dos complexos, que são 

aglomerados ou constelações de conteúdos do inconsciente pessoal, daí, a internalização da 

experiência do menino com a mãe física. Esses conteúdos do inconsciente pessoal se aglomeram 

formando uma constelação em torno de um núcleo, cujas raízes estão na psique objetiva. Esse núcleo 

existe a priori na psique objetiva, é uma imagem primordial, isto é, original, e, ao receber em torno de 

si aqueles conteúdos que ali se foram aglomerando ou constelando, constitui-se um arquétipo, ou seja, 

uma imagem arquetípica, como, por exemplo, o núcleo primordial do feminino eterno recebe as 

associações do inconsciente pessoal da experiência do bebê, e constela-se a imagem arquetípica da 

anima na psique desse bebê. Conforme HALL, C. S.; NORDBY, V. J. Introdução à psicologia 

junguiana, p. 47-58.   
796 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 170. 
797 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 170. 



241 
 

norteia os relacionamentos do homem com as mulheres. Whitmont diz que os dois 

símbolos do feminino eterno, a sereia adorável e a bruxa terrível, são inseparáveis.798 

Essa leitura contribui para que se compreenda que o homem se relaciona com 

o outro sexo norteado pela figura arquetípica da anima que desde a mais tenra infância 

vai se constituindo e estabelecendo um padrão de comportamento psíquico. O homem 

que tiver um relacionamento negativo com aquela que foi a portadora original da 

imagem da anima, e, a partir desse relacionamento, constituiu-se o padrão interno na 

psique desse homem do feminino eterno, como por exemplo, o relacionamento com 

uma mãe dominadora ou rejeitadora, terá presentes o medo e a repulsa nas relações 

que estabelecer com as mulheres. Por outro lado, se o homem tiver uma experiência 

com uma mãe que estabeleça um bom relacionamento, as reações de medo e repulsa 

serão menores.  

Normalmente as mulheres, com as quais esse homem se relacionar, que 

refletirem semelhanças com o padrão de comportamento da mãe dominadora, serão 

temidas ou rejeitadas. Esse homem será atraído muito provavelmente pelas mulheres 

que refletem o comportamento oposto ao de sua mãe. Mas, essa atração do homem 

pela mulher oposta à sua mãe acontece na superfície, isto é, por mulheres que, na 

superfície, são opostas à sua mãe, pois é próprio da ação da anima atrair o que é 

semelhante à sua formação original. Portanto, a anima levará o homem a sentir atraído 

por mulheres que correspondam a ela. Porém, o feminino eterno não se restringe às 

associações produzidas pela psique na convivência com a mãe do menino. 799  A anima 

é, portanto, uma força imensa na alma do homem.  

Além disso, cada ser humano é único e tem sua individualidade e, portanto, 

além das associações que a figura arquetípica produz, a partir da convivência com a 

mãe, há características e predisposições ou potencialidades individuais. O que se pode 

observar nas famílias, nas quais há dois ou mais irmãos e cada um tem suas próprias 

características e comportamentos, mesmo tendo convivido com os mesmos pais.800 

Outro elemento que se deve destacar é a projeção da anima, que é o elemento 

psíquico responsável por amar ou odiar uma mulher. O processo de projeção é 

 
798 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 171. 
799 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 171. 
800 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 172. 



242 
 

inconsciente e ocorre quando um homem encontra em uma mulher a imagem da sua 

própria alma, ou seja, o inconsciente projeta seu padrão de anima na mulher que está 

diante do homem. Quando essa projeção acontece o ego não pode fazer nada, pois 

há um encantamento que a figura arquetípica da anima proporciona arrebatando o 

homem. Mas, a psicologia analítica enfatiza a necessidade de cada pessoa chegar a 

ultrapassar as projeções e alcançar a pessoa real que está no relacionamento.801  

Pode-se dizer que uma pessoa “cega de paixão” é aquela que está vivenciando 

a projeção. Apaixona-se pela projeção da própria anima na outra pessoa. Whitmont diz 

que um relacionamento assim será um pseudorrelacionamento, pois é caracterizado 

pela relação de uma ilusão com outra ilusão e não de uma pessoa com outra pessoa.802 

O ideal é que cada homem chegue a confrontar sua anima e tente estabelecer 

um relacionamento vivo e crescente com ela, pois a consciência, que se mantém sob 

o jugo da anima e das projeções inconscientes, não chega a conhecer a realidade da 

pessoa com quem o homem se relaciona. Para conseguir essa tarefa, ideal, mas 

necessária, o homem precisa se conscientizar de como é a natureza das expectativas 

autônomas dessa figura arquetípica chamada anima e de como são os padrões de 

resposta. Esse conhecimento proporcionará ao homem a oportunidade de confrontar 

a sua anima e de estabelecer um relacionamento com ela como uma entidade 

autônoma, isto é, que não depende da ação do ego. Whitmont fala que o homem 

precisa tratar a anima como uma segunda pessoa interior que tem autonomia. Esse 

conhecimento levará o ego a ser capaz de reconhecer os anseios dessa segunda 

pessoa interior, um “Tu” interior, reconhecer os seus anseios e suas necessidades, 

começar a aprender como canalizar os impulsos da anima, observando em que seus 

impulsos possam ser compatíveis com a realidade exterior, isto é, com a convivência 

concreta com as mulheres.803 

Em tempos recentes, os autores junguianos têm feito reflexões sobre a distinção 

entre anima e animus. Jung explica que “a anima corresponde ao Eros materno, o 

animus corresponde ao Logos paterno”, e que nesse sentido, no homem o Logos é 

 
801 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 173. 
802 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 173. 
803 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 175. 



243 
 

uma função mais desenvolvida do que o Eros, e na mulher, o Eros é a expressão da 

natureza real feminina, mas o Logos não é muito desenvolvido.804  

Essa distinção de anima e animus a partir do sexo oposto, portanto, uma visão 

de contrassexualidade, tem sido refletida pelos estudiosos e entre eles Hilmann, que 

faz uma extensão da psicologia de Jung e propõe, segundo Rosenberg e Barcellos, 

que “a anima também pertence à interioridade das mulheres, e não somente àquilo 

que toca seus relacionamentos com os homens. Anima refere-se, numa só palavra, à 

interioridade.”805  

Downing recorda que Hilmann propõe que seja ultrapassada a visão de 

contrassexualidade da teoria junguiana e seja adotada, no lugar dessa visão, a 

compreensão da anima como “estrutura arquetípica da consciência”, que não se 

restringe apenas à psique do homem, mas está presente também na psique da mulher. 

Dessa forma, a anima se caracteriza não como aquela parte da personalidade que 

seria a mulher interior, mas como guia da alma, sendo aquela parte da personalidade 

que orienta cada ser humano a se posicionar no mundo não a partir das competências 

racionais do ego-consciente, mas a partir da imaginação.806 Daí a visão da anima como 

interioridade em todos os seres humanos. 

Lendo a narrativa do Êxodo, vislumbra-se uma possibilidade de localizar indícios 

na história do personagem Moisés e sua relação com a anima. 

Moisés se casou com uma das sete filhas do sacerdote Ragüel. A narrativa não 

entra em detalhes sobre a escolha de Séfora entre as sete irmãs, apenas diz que o pai 

deu a filha em casamento a Moisés (Ex 2,21). Pode-se inferir que Séfora seja a 

personificação da anima na história de Moisés, uma vez que o casamento com ela 

permite ver elementos psicológicos da relação do homem com a anima.  

Moisés, como todo ser humano, tinha na vida interior um padrão de anima 

constituído a partir do convívio com a sua mãe, Jocabed,807 a qual o gerou, considerou-

o um belo bebê e escondeu-o por três meses para salvar sua vida diante do decreto 

genocida do faraó egípcio (Ex 2,2). Essa mãe amorosa, não aceitando entregar o seu 

 
804 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 29 (p. 12). 
805 ROSENBERG, L., BARCELLOS, G. Anima: imagens do humor e do desejo. In: HILLMAN, J. Anima: a 

psicologia arquetípica do lado feminino da alma no homem e sua interioridade na mulher, p. 9. 
806 DOWNING, C. Figuras arquetípicas do mundo interior, p. 26. 
807 Conforme Ex 6,20 os pais de Moisés são Amram e Jocabed. 



244 
 

filho para os egípcios, aos quais estava determinado que os meninos fossem jogados 

no rio, impermeabilizou um cesto de papiro com betume e pez (Ex 2,3) no qual colocou 

o seu filho de apenas três meses de vida e, inversamente à ordem opressora do faraó 

de jogar os meninos no rio, ela depôs o cesto com a criança nos juncos, à beira do rio.  

Jocabed se relaciona com o seu filho com amor, proteção e zelo. Pediu à irmã 

do menino para acompanhá-lo de longe e ver o que aconteceria com o menino dentro 

do cesto que era levado lentamente pelas águas, cuja correnteza era enfraquecida 

pela presença dos juncos nas margens. Gestos de expressão de amor, de proteção e 

zelo de uma mãe que contribui para que o complexo do feminino, que se formará 

dentro da alma do menino, faça a associação com a mãe amorosa, o feminino 

cuidadoso e salvador. Esse padrão de anima que se forma na psique do menino Moisés 

marcará a sua vida e a sua missão como protagonista da narrativa do Êxodo.  

Auxiliada pela irmã do menino (Ex 2,4) – outra encarnação do feminino eterno 

presente na história de Moisés –, a mãe terá a oportunidade de permanecer com o 

filho resgatado do cesto na água do rio pela filha do faraó (Ex 2,5). Essa moça, portanto, 

mais um exemplar da encarnação do feminino eterno, primeiramente salvará o menino 

da água do rio, estabelecendo essa sintonia com Moisés. Depois permitirá que a mãe 

do menino o crie, como um serviço prestado a ela, membro da corte palaciana. A mãe 

criou o filho, garantindo-lhe a vida, dando-lhe amor, proteção e zelo, e quando o 

menino cresceu, a mãe o entregou à filha do faraó (Ex 2,10).  

A relação que o menino estabeleceu com o feminino eterno por meio da 

convivência com três mulheres que o protegeram e que salvaram a sua vida, 

proporcionou as associações psíquicas do feminino externo (a convivência com as 

mulheres) amoroso e salvador com o arquétipo da anima na psique de Moisés. 

Esse padrão de anima de Moisés marcará o encontro com a mulher que será a 

sua esposa, Séfora. A narrativa de Ex 2,7 conta que Moisés adulto, que migrara para 

Madiã, após sofrer a ameaça de morte da parte do faraó, salvou as sete moças da 

covardia e violência de uns pastores que as haviam expulsado quando tiraram água 

do poço para o rebanho do pai delas. Moisés salvou as mulheres. Essa foi a ação com 

que estabeleceu o primeiro relacionamento com aquela que seria sua esposa, uma 

das sete irmãs. É de se notar que o encontro que estabelece o relacionamento de 

Moisés com Séfora foi marcado pelos atos de salvar as moças e livrá-las da violência 



245 
 

dos pastores; os mesmos atos com que as mulheres marcaram sua vida logo após o 

seu nascimento: elas o salvaram e o livraram da violência do faraó.  

Muitos anos depois, segundo a narrativa do Êxodo, Moisés recebeu de uma voz 

divina uma missão (Ex 3,10), que seria liderar um processo de libertação dos israelitas 

escravizados no Egito. Após o processo de diálogo com o divino e a aceitação da 

missão, Moisés pediu ao sogro que o deixasse partir de Madiã com sua família para 

voltar para os seus irmãos no Egito (Ex 4,18). Recebeu a bênção do sogro, chamado 

Jetro nesse trecho do relato, e partiu com sua família para o Egito. A sequência da 

narrativa está em Ex 4,24-26, um relato em que se pode ler um processo psíquico da 

anima.  

Para se fazer a leitura da dinâmica da anima neste trecho da narrativa, faz-se 

necessário mencionar outro símbolo da anima apresentado por Jung, a melusina. 

Trata-se de uma “figura nua, representada nos escudos, metade mulher e metade 

serpente, de cabelos desgrenhados, que se banha ou mira na água.”808 

Como foi dito, a ninfa e a sereia, que são seres femininos mágicos, são símbolos 

da anima. Segundo Jung, a melusina é também um ser dessa mesma categoria com a 

diferença de que, enquanto as ninfas e as sereias habitam as águas, as melusinas 

habitam o sangue humano. A melusina é um ser descendente da baleia. Essa origem 

contribui para a compreensão da sua importância como símbolo psíquico, pois, 

segundo a tradição bíblica, o profeta Jonas ficou três dias no ventre de uma baleia (Jn 

2), onde, segundo Jung, ele “contemplou os grandes mistérios”. Isso quer dizer que a 

melusina se origina do ventre dos mistérios, lugar psíquico que Jung chama de 

inconsciente.809 

Outro elemento que caracteriza a melusina é a ausência de genitais. Tal como 

Adão e Eva, que segundo a tradição bíblica (Gn 2,15-25), estavam no paraíso, estavam 

nus e “não se envergonhavam”, o que, segundo Jung, é o símbolo de que “ainda não 

tinham genitais”. Essa ausência de genitais caracteriza Adão e Eva, assim como a 

melusina, como seres paradisíacos. Essa característica foi perdida, no entanto, por 

Adão e Eva, que foram expulsos do paraíso, depois de darem ouvidos à serpente, e 

uma das consequências desse ato foi descobrirem que estavam nus e cobrirem-se 

 
808 Dicionário da língua portuguesa: dicionários editora, p. 1044. 
809 JUNG, C. G. Estudos alquímicos. O.C. Vol. 13. E-book, par. 180. 



246 
 

com folhas de figueira (Gn 3,7.23). Para Jung, “Adão e Eva perderam a cabeça por 

causa da serpente (equivocaram-se), e por isso tornaram-se ‘monstruosos’, isto é, 

obtiveram genitais em consequência do engano da serpente.”810  

Diferentemente de Adão e Eva, a melusina se manteve como ser paradisíaco e 

aquático, vivendo no sangue humano. Jung explica que “o sangue vivo é um símbolo 

primitivo da alma” e, sendo a melusina uma moradora mágica desse símbolo da alma, 

pode ser interpretada como “uma manifestação psíquica”. Ou seja, a presença da 

melusina é “uma visão que aparece na mente”, visão de um ser feminino mágico que 

indica que a anima se faz presente.811 

A narrativa de Ex 4,24-26 conta que no caminho que Moisés, sua esposa e seus 

filhos fizeram de Madiã para o Egito, ocorreu um fato horripilante, no qual Iahweh foi 

ao encontro de Moisés e procurava fazê-lo morrer. A imagem de Deus é um dos 

símbolos do Si-mesmo, o centro organizador da psique total. O ego é a personalidade 

psíquica consciente capaz de tomar as decisões, no caso, Moisés, que decidiu atender 

à missão estabelecida pelo divino.  

Moisés corria perigo de morte diante da ira de Iahweh, segundo Binz, devido a 

não ter sido circuncidado quando menino, dadas as condições da sua infância sob a 

ameaça de ser jogado no rio. A mãe de Moisés o protegeu da morte, mas não pode 

circuncidá-lo, mesmo depois, quando o criou a serviço da filha do faraó, não poderia 

fazê-lo, pois a circuncisão não era costume dos egípcios. Dadas as impossibilidades 

de ser circuncidado, Moisés cresceu e não tinha a marca dos homens hebreus, 

contrariando o que estabelecia a determinação divina (Ex 12,43.47) de que, para 

participar do ritual da páscoa e comer da carne do cordeiro assado, todos os varões 

hebreus tinham de ser circuncidados. Isso significa que, na tradição do Êxodo, para 

ser considerado membro do povo que Iahweh chamou de seu filho primogênito (Ex 

4,23) e participar do projeto de Iahweh para esse povo, era obrigatória a circuncisão.  

O relato da ameaça de morte no caminho para o Egito mostra que há uma ira 

da parte de Deus. Binz diz que “Deus ameaçou a vida de Moisés porque ele não 

poderia ser o líder do povo de Deus sem que esta grave omissão fosse remediada.”812 

 
810 JUNG, C. G. Estudos alquímicos. O.C. Vol. 13. E-book, par. 180. 
811 JUNG, C. G. Estudos alquímicos. O.C. Vol. 13. E-book, par. 180. 
812 BINZ, S. J. El Dios de la libertad y de la vida, p. 28. Tradução nossa. 



247 
 

Do ponto de vista psicológico, já se disse que Moisés precisava fazer a integração da 

sombra em que estava escondida sua identidade de hebreu descendente de um povo 

escravizado. Esse processo de integração das imagens internas da psique é gradual. 

Moisés agora recebe uma pressão do Si-mesmo. O ego precisa reconhecer essa 

identidade e integrá-la. É necessário fazer um ritual para reconhecer a sombra.  

Na vida interior da psique as figuras arquetípicas estão em contínuo 

relacionamento entre si. Elas estão em contato e se comunicam na psique objetiva. A 

anima é uma força de vida e a sombra é como um represamento de energias da alma 

que, se forem integradas, quando reconhecidas pelo ego, se tornam possibilidades de 

fortalecimento da personalidade do indivíduo. Nesse sentido de uma ação do 

inconsciente em que sombra e anima têm potencialidades a serem alcançadas por 

Moisés para que seja capaz de realizar aquilo que o divino espera dele, pode-se ler o 

símbolo da melusina como uma visão da anima personificada em Séfora naquele 

acontecimento, no caminho para o Egito, na vida de Moisés. 

Jung diz que “a anima pertence àqueles ‘fenômenos limítrofes’ que se 

manifestam em situações psíquicas especiais.”813 É o que está passando na alma de 

Moisés que decidiu atender ao chamado do divino, mas o ego precisa integrar a 

sombra. Jung diz também que situações psíquicas especiais, como a que Moisés está 

passando “sempre se caracterizam por um colapso mais ou menos súbito de uma 

forma ou estado de vida, que parecia anteriormente ser a condição ou base 

indispensável de todo um transcurso de vida individual.”814  

A vida de Moisés está passando por uma séria mudança, depois de viver muitos 

anos no silêncio do deserto pastoreando o rebanho e vivendo uma mesmice da rotina, 

em que se baseava a sua vida. A partir de agora ele será um líder de uma coletividade. 

Sua estrutura psíquica está alterada. Moisés precisa alcançar aquilo que é o destino 

de todo ser humano: a liberdade, pois ele será o líder do processo de libertação para 

que o povo hebreu chegue à terra da liberdade. O ego decidiu pela missão, mas é 

preciso integrar energias que estão no inconsciente. 

Aqui pode-se ver a melusina que salva o ego, tal como na lenda recordada por 

Jung em que Raymond e seu pai adotivo Emmerich, o Conde de Poitiers, foram caçar 

 
813 JUNG, C. G. Estudos alquímicos. O.C. Vol. 13. E-book, par. 216. 
814 JUNG, C. G. Estudos alquímicos. O.C. Vol. 13. E-book, par. 216. 



248 
 

e se perderam na floresta ao perseguir um javali. Quando Raymond viu que o pai, à 

noite sentado diante de uma fogueira, seria atacado pelo javali fujão, atirou uma flecha 

para acertar o animal, mas a flecha ricocheteou e acabou atingindo o seu pai adotivo 

e o matou. Raymond desesperado foge cavalgando sem rumo e chega a uma fonte 

onde há três belas mulheres. Uma delas é a melusina que salva Raymond da vergonha 

e do desterro dando-lhe conselhos inteligentes.815  

O que Jung afirma sobre a ação da melusina como imagem da anima é o que 

se pode afirmar sobre a melusina na visão que Moisés teve de uma mulher, a sua 

esposa, que o salva. Diante do perigo do fim da vida de Moisés por causa da ira de 

Iahweh, Séfora pegou uma pedra e cortou o prepúcio do seu filho e feriu os pés de 

Moisés e com o sangue presente no prepúcio, nos pés de Moisés e nas mãos de 

Séfora, ela pronunciou: “Tu és para mim esposo de sangue”. (Ex 4,25). Os símbolos 

evocam a visão ou aparecimento da melusina, aquela figura feminina mágica que 

habita no sangue humano. Eis os símbolos: o desespero, o sangue, o ferimento, a 

presença da mulher sábia que diz o que é certo no momento crucial. O ritual de Séfora 

acalmou a ira de Iahweh. Moisés assumiu a identidade de hebreu na sua carne, não 

mais escondida na sombra: o ritual reconheceu a vida sombria que precisava vir à 

consciência. Foi por isso que Moisés foi salvo. Jung diz que, em momentos como esse, 

“aparece a anima anunciadora do destino, arquétipo da alma objetiva do inconsciente 

coletivo.”816 

 

4.8 O Si-mesmo e o processo de individuação 

 

Jung explica que, ao lidar com a psicologia do inconsciente, ele elaborou um 

novo conceito, o do Si-mesmo (Selbst, palavra alemã que se refere ao eu), porém, 

Jung esclarece que ao elaborar o conceito do Si-mesmo ele não está se referindo à 

grandeza do eu (isto é, do ego), mas a uma grandeza que é mais abrangente na psique 

e que inclui o eu.817 Por isso, o termo Si-mesmo, na psicologia de Jung, se refere à 

totalidade da psique e não somente à grandeza do ego. 

 
815 JUNG, C. G. Estudos alquímicos. O.C. Vol. 13. E-book, par. 217. 
816 JUNG, C. G. Estudos alquímicos. O.C. Vol. 13. E-book, par. 218. 
817 JUNG, C.G. Aion. O.C. Vol. IX/2, par. 1 (p. 1). 



249 
 

Para se compreender os conceitos junguianos de Si-mesmo e de individuação, 

é preciso que se entendam as duas ações que ocorrem na personalidade, conforme 

explica Whitmont. Uma é a ação do inconsciente coletivo, ou seja, da psique objetiva, 

que envia expressões ou imagens para a mente consciente; a outra é a ação da mente 

consciente de interpretar simbolicamente tais expressões. Essas duas ações levam a 

compreender que o funcionamento da psique objetiva não é totalmente de forma 

autônoma como se o inconsciente fizesse tudo sozinho, mas sim que essa relação 

entre as duas ações (envio de expressões por um e interpretação das expressões por 

outro) é um relacionamento interativo que se estabelece entre os dois níveis da psique 

total do indivíduo. A mente consciente, ao interpretar os símbolos do inconsciente, 

trabalha com a sua característica intrínseca que é a de criar conceitos sobre o que 

interpreta. Esse relacionamento é, portanto, de complementação ou compensação, 

cujo objetivo é contrabalançar deficiências que estão marcando a vida consciente.818 

Esse relacionamento de complementação ou compensação ocorre para que a 

totalidade ou a inteireza seja conquistada ou definida. Essa é a meta de toda a ação 

inconsciente de complementação da mente consciente. A essa totalidade ou inteireza 

Jung chamou de Si-mesmo, e não de eu (= ego), para que não seja confundida a 

totalidade com o eu; portanto, o Si-mesmo é a totalidade da personalidade que inclui 

inconsciente e mente consciente.  

Dessa forma, o termo Si-mesmo, que significa “eu mesmo”, substitui o termo 

“eu” para que seja distinta a compreensão da totalidade – à qual a personalidade deve 

chegar para se autorrealizar – da personalidade arquetípica do eu, isto é, do ego. 

Também é necessário dizer que o Si-mesmo é a totalidade da psique que tem como 

característica ser uma personalidade superordenada que abrange e direciona todo o 

funcionamento da psique objetiva assim como da mente consciente.819 

Para Jung, o Si-Mesmo é um impulsionador da vida, um impulsionador para a 

vida, porque nele está subentendido o instinto de vida. Esse instinto já vem dentro do 

ser humano, e é chamado de daimon pessoal, conceito que se pode entender como 

uma divindade, um poder divino. Para Jung, o fato de chamá-lo assim indica a situação 

psicológica desse instinto de vida. E, ao tentar-se definir mais rigorosamente o ponto 

 
818 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 39. 
819 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 39. 



250 
 

em que o daimon domina um indivíduo, utilizando-se do conceito de arquétipo, não se 

interfere em nada na sua característica de fonte da vida.820  

A obra mais recente de Stein oferece uma atualização da compreensão 

conceitual do processo de individuação que favorece esta pesquisa. Stein deixa claro 

que, de acordo com a psicologia analítica, a meta da personalidade de todo ser 

humano é a individuação, ou seja, todo ser humano nasce para se individuar, alcançar 

a individuação. Desde o momento em que a pessoa nasce começa o processo de 

individuação que ocorre ao longo de toda a vida da pessoa.  

A individuação é, portanto, um processo de desenvolvimento psicológico e 

significa que “ao longo da vida, uma pessoa se torna o que potencialmente se é desde 

o início. Em outras palavras, a individuação é a realização do potencial do eu que 

começa a existir no útero materno e termina com a morte.”821 

A individuação é um processo que dura toda a vida porque cada pessoa nasce 

com um Si-mesmo, segundo Stein, não desenvolvido, que precisa se tornar uma 

personalidade individual única e, para isso, será necessário o tempo de toda a vida da 

pessoa.822 A meta desse processo de toda uma vida é que o Si-mesmo potencial se 

desenvolva e seja moldado em um Si-mesmo individual e distintivo como uma 

identidade única. O tempo e as experiências da vida contribuirão para que se 

desenvolva essa personalidade individual completa e única.823  

O Si-mesmo, que vem na psique de cada ser humano ao nascer, é um potencial 

que precisará do tempo e das experiências para se tornar uma personalidade 

completa e manifesta. Dessa forma, a meta da individuação em todos os seres 

humanos é que o Si-mesmo, que é um potencial na personalidade de todos os seres 

humanos, desenvolva-se a partir da combinação dos arquétipos na personalidade, ou 

seja, das figuras arquetípicas que se vão manifestando ao longo da jornada da vida, e 

chegue a uma realidade psíquica singular em cada indivíduo humano que vive num 

determinado tempo e num determinado lugar.824  

 
820 JUNG. C. G. Memórias, sonhos, reflexões, p. 343. 
821 STEIN, M. Os quatro pilares da psicanálise junguiana: individuação, relacionamento analítico, 

sonhos, imaginação ativa: uma introdução concisa, p. 13. 
822 STEIN, M. Os quatro pilares da psicanálise junguiana, p. 13. 
823 STEIN, M. Os quatro pilares da psicanálise junguiana, p. 14. 
824 STEIN, M. Os quatro pilares da psicanálise junguiana, p. 14. 



251 
 

E uma característica própria do Si-mesmo é a capacidade de transcendência, 

ou seja, de abranger todos os aspectos da personalidade, tanto os aspectos 

conscientes quanto os inconscientes.825 Daí é que se entende que o Si-mesmo é o 

centro organizador da psique total de cada indivíduo.  

Como já foi dito, a individuação é um processo de toda a vida da pessoa, porém, 

a individuação completa, o desenvolvimento completo do Si-mesmo, não é alcançável 

ao longo da vida de um ser humano. A meta é chegar à realização total do Si-mesmo, 

mas, como explica Stein, a consciência do ser humano não tem o tamanho suficiente 

para abranger a integração de todos os aspectos do Si-mesmo. Assim, cada ser 

humano vai-se desenvolvendo, individuando-se, mas, haverá alguns aspectos que 

estão em potencial no Si-mesmo e não chegarão à consciência, isto é, permanecerão 

inconscientes.826 

A individuação é uma meta da personalidade de todos os seres humanos, isso 

quer dizer que “todos os seres humanos possuem dentro de si esse impulso para 

realizar o processo de individuação.”827 As pessoas atingem níveis diferentes de 

individuação, dependendo do empenho em buscar o autoconhecimento e das 

condições de vida, tais como a existência ou ausência de traumas, de recursos, de 

obstáculos culturais; dependem também da dedicação de cada pessoa a esse 

processo de autoconhecer-se, pois para isso são necessárias coragem e muita 

energia. Se alguém se deixar levar pelo medo, pela preguiça ou pela falta de motivação 

de aprender mais de si e de sua vida interior, o processo de individuação pode ser 

limitado ou bloqueado.828 

Para Jung a vida de uma pessoa é dividida em dois estágios ou fases principais, 

que são a primeira metade da vida e a segunda metade da vida. Na primeira metade 

da vida há duas etapas: a infância, na qual a figura que predomina na vida da criança 

é a mãe, com a qual a criança estabelece relacionamento, e a vida adulta-jovem, que 

é a etapa em que a criança se desliga da mãe e vai, simbolicamente, em direção ao 

pai, aquele ajuda a estabelecer o relacionamento com o mundo externo ao mundo da 

mãe. Nessas fases a pessoa já está passando pelo processo de individuação. Na 

 
825 STEIN, M. Os quatro pilares da psicanálise junguiana. P. 15. 
826 STEIN, M. Os quatro pilares da psicanálise junguiana, p. 15. 
827 STEIN, M. Os quatro pilares da psicanálise junguiana, p. 16. 
828 STEIN, M. Os quatro pilares da psicanálise junguiana, p. 16. 



252 
 

infância o princípio que orienta a individuação é o princípio materno e na vida adulta-

jovem o princípio que orienta a individuação é o princípio paterno.829  

Na segunda metade da vida a pessoa entra na fase da vida amadurecida e já 

não é a mãe nem o pai quem orienta a individuação, mas o que orienta a pessoa é um 

locus de controle interno simbolizado pelo indivíduo. É, portanto, na segunda metade 

da vida que a pessoa começa a dialogar consigo mesma e a buscar as motivações 

para suas decisões a partir de si mesma. Isso quer dizer que o indivíduo está sendo 

seu próprio locus de controle, por isso, é um controle interno. A pessoa passa a 

perguntar se alguma coisa faz sentido para si, não mais para o pai, como na vida adulta-

jovem, nem mais para a mãe, como na fase da infância. O Si-mesmo passa ser a figura 

de autoridade interna que orienta a individuação.830   

Na segunda metade da vida a individuação requer que cada pessoa encontre o 

significado individual, por isso, o senso de controle é interno, buscando as escolhas 

para a vida a partir do que elas significam para si mesma. Isso, porém, não é fácil nem 

simples, uma vez que ao procurar o sentido das decisões em si, a pessoa poderá não 

agradar as autoridades externas, como os pais ou superiores nas circunstâncias da 

vida, como o trabalho. Por isso, a individuação requer sacrifícios e mudanças. O Si-

mesmo, que é o centro organizador da psique, é esse centro dentro de si que será 

buscado pela pessoa ao tomar suas decisões.831 

É preciso alcançar uma transcendência psicológica, quer dizer, é preciso 

transcender a consciência do ego. Essa transcendência é necessária pois a 

consciência do ego está marcada por um limite e esse limite tem de ser ultrapassado 

para se alcançarem alguns aspectos que o ego reprimiu ou que o ego nunca conheceu 

e estão na psique objetiva.832  

O trabalho da psicologia analítica é fundamental para que o indivíduo dê esses 

passos na direção da transcendência da consciência do ego. Esse trabalho é o recurso 

aos sonhos, aos rituais, às visões e à imaginação, como já foi dito, e é também a atitude 

de confrontar os aspectos sombrios da alma. À medida que esse trabalho consigo 

mesmo vai sendo encorajado e realizado, a pessoa começa a conquistar a façanha de 

 
829 STEIN, M. Os quatro pilares da psicanálise junguiana, p. 18-34. 
830 STEIN, M. Os quatro pilares da psicanálise junguiana, p. 18-19. 
831 STEIN, M. Os quatro pilares da psicanálise junguiana, p. 35. 
832 STEIN, M. Os quatro pilares da psicanálise junguiana, p. 36. 



253 
 

mudar o foco do mundo exterior para o mundo interno e autodirigido. Essa pessoa 

está caminhando para uma vida adulta mais madura.833   

Esta apresentação da individuação pode parecer fazer entender que o processo 

de individuação dependa da iniciativa do ego, mas não é disso que se trata. O processo 

que depende da iniciativa do ego é a decisão de fazer uma autodescoberta, um 

processo de autoconhecimento que se apoia nos recursos acima apresentados.  

A individuação é um processo de desenvolvimento psicológico que vai 

acontecer espontaneamente na psique de cada indivíduo. É a psique total que assume 

cada fase da individuação. E o centro organizador da psique total é quem direciona a 

individuação. Esse centro organizador é transcendente, ou seja, “não é definido pelo 

domínio psíquico nem está contido nele mas situa-se, pelo contrário, além dele e, num 

importante sentido, define-o.”834 O ego, em sua subjetividade, pode auxiliar com a 

decisão de acolher e reconhecer os símbolos que, aos poucos, vão emergindo da 

psique objetiva. A vida humana se encarrega de apresentar a cada pessoa as 

oportunidades de passar pelo processo de individuação. 

A leitura de DeBus sobre o Si-mesmo, que é baseada na teoria de Jung, 

apresenta a individuação e a ação do Si-mesmo de maneira que fica clara a 

espontaneidade da psique total. Downing diz que o texto de DeBus é um “relato 

sensível da individuação”, que se refere à individuação como um processo em que 

estão envolvidas todas as partes do Si-mesmo, de modo que na personalidade do 

indivíduo se alcance um certo nível de totalidade e integração.835 

Para DeBus, individuação significa cada pessoa chegar a um acordo com a sua 

própria natureza. Como foi dito, há no interior de cada ser humano aspectos 

desconhecidos, e a individuação é o desafio que o centro da psique, isto é, o Si-

mesmo, promove ao ego levando-o a inteirar-se da existência das áreas 

desconhecidas, retirando-o da área de conforto dos hábitos conhecidos e das coisas 

familiares. Se o Si-mesmo, que é um fator transpessoal, não interferir na vida pessoal, 

o indivíduo corre o perigo de ter uma vida estagnada. A sensação, que o indivíduo 

 
833 STEIN, M. Os quatro pilares da psicanálise junguiana, p. 37. 
834 STEIN, M. Jung, p. 137. 
835 DOWNING, C. Figuras arquetípicas do mundo interior, p. 28. 



254 
 

consegue identificar quando sua vida pessoal é desafiada pelo Si-mesmo, é de 

desconforto e de perda.836 

Aqui tem início aquilo de que toda personalidade necessita, ou seja, um 

alargamento da personalidade, que é exigido por essa ação do Si-mesmo na vida 

pessoal do indivíduo. DeBus diz que a vida de uma pessoa, que começa a ter tais 

provocações do Si-mesmo, passa a ser governada não apenas pelo ego consciente, 

mas pelo centro de organização psíquica que se compõe das realidades transpessoal 

e inconsciente. Uma vez que a individuação é um processo, esse domínio, que o Si-

mesmo passa a exercer na psique do indivíduo, vai modificando-se à medida que a 

individuação vai avançando.837 

Devido à confusão que pode surgir por causa das palavras individuação e 

individualismo, Ulanov cita a seguinte afirmação de Jung para confirmar que o 

processo de individuação não é individualismo. 

 

O Si-mesmo não é como uma multidão... sendo nós mesmos, somos 

também como muitos. É impossível se individualizar sem estar com 

outros seres humanos... Ser um indivíduo é sempre um elo em uma 

corrente... quão pouco se pode existir... sem responsabilidades e 

obrigações e a relação de outras pessoas consigo mesmo... O Si-

mesmo... planta-nos na estranheza – de outras pessoas e do 

transcendente.838  

 

A diferença fica bem definida pela contribuição conceitual de Edinger que diz 

que, enquanto o individualismo é o engrandecimento do ego, e o indivíduo se torna 

egocentrado, a individuação é o processo pelo qual o ego descobre o Si-mesmo, e o 

indivíduo se torna centrado no Si-mesmo.839 

O Si-mesmo pode ser representado pelo símbolo da mandala e, por 

consequência, toda imagem de um círculo que tenha um centro e um elemento 

adicional como um quadrado ou uma cruz ou o tema da quaternidade. O Si-mesmo 

pode ser descrito ou representado também pela imagem de uma fonte central da 

energia da vida. Esses não são os únicos temas ou imagens aplicados ao Si-mesmo. 

 
836 DEBUS, D. O Self é um alvo móvel: o arquétipo da individuação. In: DOWNING, C. (org.). Espelhos 

do Self, p. 66. 
837 DEBUS, D. O Self é um alvo móvel: o arquétipo da individuação, p. 66. 
838 JUNG, C.G. Nietzsche’s, “Zarathustra”, p. 102, apud ULANOV, A. B. Jung e Religião: o Si-Mesmo 

Opositor, p. 280. 
839 EDINGER, E. F. Ciência da alma, p. 31-32. 



255 
 

Edinger enumera alguns temas e imagens que também fazem referência a ele, tais 

como “a unidade, a totalidade, a união dos opostos, o ponto gerador central, o centro 

do mundo, o eixo do universo, o ponto criativo onde Deus e o homem se encontram, 

o ponto em que as energias transpessoais fluem para a vida pessoal, a eternidade.”840 

Jung utiliza uma imagem para completar seu raciocínio de que o conceito do 

Si-mesmo, como um ponto central da psique, é uma construção intelectual com que 

se pretende exprimir aquilo que é incognoscível da psique objetiva e, por isso, 

ultrapassa os limites da capacidade intelectual de compreender. A imagem que Jung 

apresenta é a de que “o si-mesmo também pode ser chamado ‘o Deus em nós’”.841 

DeBus apresenta também uma imagem do Si-mesmo, após dizer que a obra de 

Jung, quando trata do tema da experiência de Deus em temas bíblicos e em temas 

místicos, dá a tais temas o mesmo tratamento que é dado a fatos psicológicos e 

“considera que a imagem psicológica de Deus na psique ocidental está ampliando-se 

para incluir qualidades escuras e femininas.”842 

Em seguida, DeBus afirma que, na concepção de Jung, aquilo que o Si-mesmo 

é dentro da psique humana “corresponde à imagem de Deus que incluir os lados 

suprimidos e reprimidos da civilização ocidental, numa união de opostos reconciliados, 

uma totalidade que vai mais além de um Deus bom ou de uma Trindade masculina.”843 

 

4.9 Moisés e a individuação 

 

A individuação de Moisés é um tema abordado por Edinger na leitura que faz 

do acontecimento narrado no livro do Êxodo, que se inicia com a apresentação de um 

rei implantando a opressão. Essa apresentação é uma descrição do estado psicológico 

em que o imperativo da individuação está se manifestando e quer atingir o indivíduo. 

O faraó que apresenta o projeto de opressão e o coloca em prática sobre os israelitas 

revela o ego que “está centrado no princípio de poder e controle obstinado” enquanto 

 
840 EDINGER, E. F. Ego e arquétipo, p. 20. 
841 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, par. 399 (p. 129). 
842 DEBUS, D. O Self é um alvo móvel: o arquétipo da individuação, p. 68. 
843 DEBUS, D. O Self é um alvo móvel: o arquétipo da individuação, p. 68. 



256 
 

os israelitas “significam o ‘outro’, um ponto de vista novo e diferente que emerge do 

inconsciente e que requer atenção.”844  

A repressão do faraó simboliza psicologicamente a repressão “contra o 

conteúdo inconsciente que emerge” e resulta na reação do inconsciente fazendo 

emergir o herói que terá a missão de libertar o povo oprimido.845 Essa leitura contribui 

para que se afirme que a narrativa do Êxodo contém um exemplar do processo de 

individuação. Moisés, o herói que nasce contrariando todas as forças que tentam 

causar sua morte, é um personagem da narrativa bíblica em quem, a partir da 

psicologia analítica, se pode verificar o processo da individuação. 

Jung, ao tratar do tema da perda dos símbolos religiosos na sociedade racional, 

chega ao tema do espírito que se torna pesado e se transforma em água.846 Acontece 

que o indivíduo continua tendo no seu interior o apelo do espírito que se sente o pai 

da alma; e “o caminho da alma que procura o pai perdido (...) leva à água, ao espelho 

escuro que repousa em seu fundo.” Jung enfatiza que isto não se trata de uma 

metáfora, mas sim de “um símbolo vivo da psique escura.”847  

Mas, Jung lembra também que a água tem o poder simbólico do milagre 

vivificador,848 tal como na tradição bíblica (Jo 5,2-4) um Anjo do Senhor se lavava na 

piscina de Bethzata (Betesda) e o primeiro enfermo que entrasse na piscina logo após 

a água ser agitada pelo Anjo ficaria curado. A água tocada pelo Anjo do Senhor remete 

ao que Jung chama de “indício de uma presença invisível de um nume849 cuja vida não 

se deve nem à expectativa humana nem à maquinação da vontade.”850 

Jung explica que “a água é o símbolo mais comum do inconsciente. (...) 

Psicologicamente a água significa o espírito que se tornou inconsciente. (...) A descida 

às profundezas sempre parece preceder a subida.” Ou seja, para que o indivíduo 

possa “alcançar alturas luminosas”, ele “depara primeiro com a necessidade de 

mergulhar numa profundeza escura, que se revela como condição indispensável para 

 
844 EDINGER, E. F. Bíblia e Psique, p. 83. 
845 EDINGER, E. F. Bíblia e Psique, p. 83. 
846 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 32 (p. 25). 
847 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 33 (p. 25). 
848 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 35 (p. 25). 
849 Do latim numen, que significa: “vontade (dos deuses); poder, majestade, grandeza; divindade, deus.” 

Conforme Dicionário latim-português, p. 276. 
850 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 35 (p. 25). 



257 
 

uma ascensão maior.”851 Jung recorda que se o indivíduo quiser evitar o perigo das 

profundezas não alcançará o bem que se pode conquistar numa façanha corajosa.  

Essa leitura de Jung pode ser aplicada à atitude de Moisés, depois de fugir do 

Egito por causa da ameaça de morte do faraó e retirar-se para a terra de Madiã e de 

sentar-se junto a um poço (Ex 2,15). O poço é o reservatório de água. Moisés se 

assentou junto ao poço. Ele fugiu do “pai” egípcio que o ameaçou de morte. O espírito 

de Moisés se tornou pesado, o medo o tirou de seu convívio familiar e o tirou do seu 

eixo psicológico. A alma de Moisés precisa procurar o “pai”, isto é, o espírito que se 

afundou no medo, no desespero, na fuga, na solidão. Então, a psique se encarrega de 

colocar no caminho da fuga de Moisés um poço para que junto dele Moisés se sente.  

Não era função do homem na cultura israelita antiga entrar em contato com a 

água do poço, pois quem fazia esse trabalho eram as mulheres. Mas Moisés precisa 

fazer o contato com a água escura do poço. A psique objetiva interfere no ego e Moisés 

decide tocar a água para dar de beber ao rebanho. Ele olha para a água.  

A narrativa se encarrega de contar essa história em Ex 2,16-17. Enquanto 

Moisés estava sentado junto ao poço chegaram sete mulheres que eram irmãs, filhas 

de um sacerdote de Madiã chamado Ragüel. Elas eram pastoras do rebanho do seu 

pai e depois que tiraram a água do poço, foram expulsas por uns pastores. Aqui entra 

Moisés, que até então estava sentado junto ao poço, presenciando o trabalho das 

mulheres. Moisés estava tendo a “visão” psicológica da figura da anima uma vez que 

o feminino estava diante dos seus olhos: as sete mulheres tirando água do poço. A 

anima de Moisés sendo projetada naquele feminino externo. Como já foi dito, Moisés 

precisava fazer contato com a sua interioridade.   

Diante da agressão dos pastores, Moisés se levantou e defendeu as moças e 

deu de beber ao rebanho. Moisés faz o contato com a água escura do poço. Era 

preciso que Moisés olhasse para o inconsciente. Jung diz que a água tem o efeito 

curativo e que, para encontrar as alturas luminosas da alma, o indivíduo precisa 

mergulhar na profundeza escura da psique.  

Esse encontro psíquico de Moisés oferece-lhe uma altura luminosa nesse 

momento da narrativa com o casamento com uma das pastoras filhas do sacerdote. 

 
851 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 40 (p. 27). 



258 
 

Moisés entra para uma família de tradição sacerdotal. Ele que nascera também de uma 

família sacerdotal segundo Ex 2,1 pois seus pais eram da família de Levi, família 

sacerdotal. Era preciso que o espírito reencontrasse sua origem. A vida de Moisés se 

estabiliza com o casamento, a formação de uma família com esposa e filho (Ex 2,21-

22), e com o trabalho de pastorear o rebanho do seu sogro (Ex 3,1).  

Moisés deu ao filho o nome de Gersam, atitude que simboliza uma integração 

da sombra de Moisés, na qual, como foi dito, estava escondida a sua identidade de 

filho de hebreus escravizados. O nome do filho é o símbolo do passado de Moisés. 

Moisés retira do inconsciente essa identidade, pois Gersam em hebraico significa: 

“Sou um imigrante em terra estrangeira” (Ex 2,22). Moisés se refere à sua origem, pois 

“a terra estrangeira a que se referiu Moisés ao dar o nome ao filho não é onde ele está 

‘aqui’ agora, vivendo com sua família, mas é ‘lá’, a terra de onde ele viera, o Egito. 

Moisés sentia-se imigrante onde nasceu e cresceu, sentia-se deslocado.”852  

Moisés começa o processo de integrar seu passado, que fora escondido na 

sombra, e começa a viver com a sua esposa Séfora, símbolo da liberdade do encontro 

interior, do voo que alça para procurar os sonhos, a autorrealização pessoal, pois 

afinal, Séfora quer dizer “passarinha”, segundo Vogels.853 Eis o símbolo da anima em 

forma de ave pequena do sexo feminino que alça voo, companheira de vida de Moisés 

e impulsionadora a buscar novos caminhos, novos projetos, novo sentido para a vida.  

Moisés passou a fazer a experiência da vivência religiosa na família sacerdotal 

de Ragüel para que estivesse em condições de fazer o encontro com a altura luminosa, 

que o aguardava em Ex 3, quando ele teria o encontro numinoso com o Anjo de Iahweh 

que o chamaria de uma sarça que ardia em fogo, mas não se consumia.  

Para que Moisés pudesse ser chamado pelo Deus Iahweh para uma missão que 

mudaria a sua história pessoal e a história bíblica do povo de Israel, era preciso que 

ele entrasse em contato com o mais profundo de si. Esse é um processo de 

autoconhecimento. E esse processo começa simbolicamente quando ele faz o contato 

com a água profunda do poço a caminho de Madiã. Jung tem as palavras para o 

sentido psicológico desse processo que se inicia com o olhar para a água: 

 

 
852 SILVA, R. A. A. A migração e a acolhida de Moisés em Madiã, p. 193. 
853 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 84. 



259 
 

Verdadeiramente, aquele que olha o espelho da água vê em primeiro 

lugar sua própria imagem. Quem caminha em direção a si mesmo 

corre o risco do encontro consigo mesmo. O espelho não lisonjeia, 

mostrando fielmente o que quer que nele se olhe; ou seja, aquela face 

que nunca mostramos ao mundo, porque a encobrimos com a 

persona, a máscara do ator. Mas o espelho está por detrás da máscara 

e mostra a face verdadeira.854 

 

Chegar a ver a face verdadeira é fazer o processo de ir ao encontro com o Si-

mesmo: “o processo pelo qual o ego toma consciência do Si-mesmo e se relaciona 

com este.”855 

O encontro que Moisés tem com o Anjo de Iahweh presente na sarça ardente 

(Ex 3) simboliza o encontro do ego com o Si-mesmo. Corroborando a leitura da 

imagem arquetípica do Anjo de Iahweh, diz Edinger que os Anjos são representações 

de dinamismos arquetípicos.856 Jung diz que os Anjos são “os intermediários 

personificados de conteúdos inconscientes que querem ter direito à palavra.”857 Nas 

palavras de DeBus, é o Si-mesmo movendo-se da periferia da vida psicológica em 

direção ao seu centro,858 pois o Si-mesmo quer provocar o ego para a descoberta de 

um tesouro na psique de Moisés. E o tesouro é um projeto divino que Moisés é capaz 

de realizar. As forças internas da alma de Moisés agora o provocam a ouvir o chamado 

divino, isto é, o chamado do Si-mesmo numinoso.  

Edinger diz que, quando o indivíduo faz a experiência do Si-mesmo, o ego está 

conhecendo o outro interno, tal como a criança vai aprendendo que há um mundo ao 

seu redor e outras pessoas e coisas com as quais ela vai aprender a se relacionar.859 

Moisés está tendo a oportunidade de aprender a se relacionar com o Si-mesmo e tal 

experiência é fascinante. Dá para se entender o fascínio que Moisés sente. Ele se sente 

atraído pelo fascínio do Si-mesmo.   

Pode-se entender o efeito fascinante, em Moisés, da imagem arquetípica do Si-

mesmo na visão de um Anjo de Iahweh que lhe fala de uma sarça que queima no fogo, 

mas não consome. Diz Jung que, quando um arquétipo aparece seja em um sonho, 

 
854 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 43 (p. 29). 
855 EDINGER, E. F. Ciência da alma, p. 31. 
856 EDINGER, E. F. A criação da consciência: o mito de Jung para o homem moderno, p. 29. 
857 JUNG, C. G. Les racines de la conscience: études sur l’archétype, p. 166 apud GIRARD, M. Os 

símbolos na Bíblia: ensaio de teologia bíblica enraizada na experiência humana universal, p. 739. 
858 DEBUS, D. O Self é um alvo móvel: o arquétipo da individuação, p. 67. 
859 EDINGER, E. F. Ciência da alma, p. 31. 



260 
 

seja na fantasia ou na vida, como acontece na cena de Moisés diante da sarça ardente, 

o arquétipo “traz consigo uma ‘influência’ específica ou uma força que lhe confere um 

efeito numinoso e fascinante ou que impele à ação.”860  

O Si-mesmo é o arquétipo principal da psique total, é o centro dela. O arquétipo 

é a imagem primordial – enfatiza por Downing como a imagem arquetípica. Jung afirma 

que as religiões mais primitivas são fundadas na imagem primordial que está na 

camada mais profunda do inconsciente. Ali se encontram muitas imagens primordiais, 

ou seja, imagens universais. As religiões primitivas são fundadas numa imagem 

primordial de uma força universal mágica que corresponde à ideia de alma, de espírito, 

de deus, de saúde, de respeito, de poder, de energia e, daí, a primeira versão desse 

conceito de energia possibilitou a existência do conceito de deus entre os primitivos. 

Para Jung essa ideia foi-se desenvolvendo com o passar do tempo e ela está 

presente no relato do Êxodo, especialmente no símbolo da sarça ardente na qual 

resplandece uma força mágica, e Moisés tem a oportunidade de estar na presença 

dessa força mágica divina.861  

O texto bíblico diz que Moisés, o ego, decidiu dar uma volta e ver “este 

fenômeno estranho” (Ex 3,3). Moisés é tocado pelo mistério do fenômeno estranho de 

uma sarça arder que não se queima. Ele dá uma volta, e Iahweh o vê fazer esse gesto 

e, então, faz-lhe o chamado pelo nome (Ex 3,4). Quer dizer que Moisés sai dos seus 

afazeres do pastoreio do rebanho para prestar atenção ao fenômeno da sarça. Ele 

sairá dessa prática de pastor do rebanho e entra numa nova dinâmica, pois esse 

encontro com o Si-mesmo o levará a mudar a sua vida, a empenhar-se em um novo 

projeto. Girard diz que o fogo divino da sarça ardente tem um “papel fecundante” na 

vida de Moisés, isto é, ali acontece a “geração do chamado e de seu povo para uma 

vida totalmente nova.”862  

Trata-se de um encontro numinoso daqueles em que o ego é modificado pela 

força do Si-mesmo, o ego fica rendido pelo fascínio do Si-mesmo. De pastor do 

rebanho, ele se tornará o líder do processo de libertação de um povo, pastor de um 

povo escravizado que precisa sair da terra da escravidão. Só alguém transformado 

 
860 JUNG, C.G. Psicologia do inconsciente. O.C. Vol. 7/1, par. 109 (p. 81). 
861 JUNG, C.G. Psicologia do inconsciente. O.C. Vol. 7/1, par. 108 (p. 79-80). 
862 GIRARD, M. Os símbolos na Bíblia, p. 120. 



261 
 

pela força poderosa do Si-mesmo tomará uma decisão que alterará toda a sua vida 

exterior e sua vida psíquica. Agora, o ego entrou em sintonia com o Si-mesmo. 

A narrativa bíblica (Ex 3,7-12) anuncia o projeto de Iahweh de libertar o povo de 

Israel da opressão egípcia e a convocação a Moisés para “ir” pôr em prática esse 

projeto; verbo de ação, de movimento. O ego precisa decidir o que a experiência 

fascinante está lhe propondo. É uma convocação a um grande projeto. É preciso ter 

forças para assumi-lo. A um primeiro sinal de recusa de Moisés, Iahweh garante-lhe 

que estará junto dele no projeto. Isso simboliza que o ego foi transformado pelo 

encontro com o Si-mesmo, que é maior do que o ego e o envolve, oferecendo-lhe as 

forças reservada na psique objetiva. 

Um símbolo relevante da narrativa é o nome de Iahweh apresentado a Moisés. 

A primeira resposta do divino a Moisés foi: “Eu sou aquele que é. Disse mais: ‘Assim 

dirás aos israelitas: ‘EU SOU me enviou até vós.’” E depois ele disse: “Iahweh, o Deus 

de vossos pais, o Deus de Abraão, o Deus de Isaac e o Deus de Jacó me enviou até 

vós. É o meu nome para sempre (...).” (Ex 3,14-15). Orofino diz que “a Moisés, Deus 

se revela como YHWH, o Deus libertador. Este nome quer dar como garantia a Moisés 

a presença certa da Divindade no processo libertador.”863 Do tetragrama YHWH 

vocalizado originou-se a grafia Iahweh. 

Observe-se que o nome Iahweh é colocado em relação com o verbo ser nas 

duas respostas que o divino oferece a Moisés: “Eu sou aquele que é” e “EU SOU”. Na 

primeira resposta encontra-se “toda a natureza de Deus”, diz Vogels.864 A 

apresentação de Iahweh usando o verbo ser duas vezes na mesma afirmação e, 

depois, enfatizando o verbo ser na resposta mais breve, segundo Vogels, indicaria que 

a realidade do ser de Deus está sendo enfatizada, ou seja, é um Deus que existe 

verdadeiramente e que, sendo assim, acompanhará o seu escolhido na missão. 

Indicaria também uma segunda interpretação: ao mesmo tempo que enfatiza o ser de 

Deus a apresentação parece não querer revelar o seu nome. Vogels diz que “o 

verdadeiro significado do nome se situa entre estas duas posições extremas. Deus se 

revela, mas ao mesmo tempo guarda seu mistério.”865 Para Ska, a linguagem é 

 
863 OROFINO, F. As releituras do Êxodo dentro da Bíblia: o processo histórico que originou o livro do 

Êxodo. In: NEUENFELDT, E. G., OROFINO, F., BOHN GASS, I., WEILER, L. Êxodo, p. 10. 
864 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 99. 
865 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 99-100. 



262 
 

enigmática, porém, estabelece uma certeza: “Deus liga seu nome à libertação do povo 

de Israel e, portanto, ao sucesso da missão de Moisés.”866 

 Como afirmou Edinger, esse encontro numinoso de Moisés com Iahweh é uma 

teofania, na qual a apresentação do nome divino – que revela que Iahweh é e que 

Iahweh existe –, em termos psicológicos, trata-se da revelação da característica mais 

importante do Si-mesmo, ou seja, que ele existe. O Si-mesmo é real.867 Aqui não se 

trata do “quê” Deus é, mas do “como” Moisés faz a experiência do divino. Como diz 

Whitmont, o “quê” Deus é refere-se ao “incognoscível”, enquanto o “como” Moisés 

faz a experiência “é psicológico como toda e qualquer experiência humana.”868 

Edinger conceitua a consciência como “o estar ciente” e afirma que a 

“consciência é ciente de si mesma”; isso significa que o ego consegue se perceber a 

si mesmo como objeto, quando alguém diz “Eu sou”.869 Edinger associa esse 

significado de consciência ao nome de Iahweh em Ex 3,14, supondo que haja “uma 

ligação entre a psicologia da consciência e a imagem simbólica de Iahweh.”870 E sugere 

que, a partir dessa conscientização de que “Eu sou”, uma revolução ocorre na 

percepção do ego, que passa a conceber a si em relação com os outros e com o 

mundo interior.  

Essa nova percepção do ego é de fundamental importância para o processo de 

autoconhecimento, pois o ego, que tem essa nova luz de perceber-se a si, é capaz de 

reconhecer o que vem do mundo interior e da convivência com o mundo externo. 

No caso de Moisés há uma voz divina, simbolizada na voz de Iahweh, dizendo-

lhe que vá aos israelitas escravizados e diga-lhes que “‘Eu sou’ me enviou até vós.” 

(Ex 3,14). É a voz do Si-mesmo auxiliando o ego a entrar em contato com um aspecto 

da psique objetiva que é um tesouro que jaz na água do inconsciente. Esse tesouro é 

que tem de vir à tona. O ego tem de se tornar consciente de sua própria capacidade 

de ir aos irmãos e convocá-los ao projeto libertador. É dessa voz que Whitmont fala, 

quando se refere a uma voz do além, uma voz divina, que se dirige com autoridade ao 

ego, e que pode ser como a voz do Si-mesmo.871 

 
866 SKA, J. L. O Livro do Êxodo, p. 59. 
867 EDINGER, E. F. Bíblia e Psique, p. 87. 
868 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 79. 
869 EDINGER, E. F. Ciência da alma, p. 19.  
870 EDINGER, E. F. Ciência da alma, p. 19. 
871 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 173. 



263 
 

Outro símbolo que merece ser destacado é o gesto de Moisés de cobrir o rosto 

quando se aproximou do Anjo de Iahweh na sarça ardente (Ex 3,4-6). Moisés ainda 

não ficara sabendo que seria encarregado de uma missão, mas ouviu Deus chamar o 

seu nome e respondeu-lhe. Ouviu também que não podia aproximar-se e que teria de 

tirar as sandálias dos pés porque a terra em que pisava era santa. Deus se apresentou 

como o Deus dos pais de Moisés e o Deus dos antepassados. Após tudo isso, “Moisés 

cobriu o rosto, porque temia olhar para Deus.”  

Ver Deus é, portanto, “uma experiência assustadora, da qual o homem tem de 

se proteger.”872 A narrativa bíblica diz que essa experiência terminaria em morte (Ex 

19,21). Moisés é um homem vivido, na altura dos seus oitenta anos de idade, e convive 

com um sacerdote; então, ele sabe que é preciso proteger-se.  

Cobrir o rosto diante da presença numinosa é sinal de respeito e de que o ego 

está ciente de que se relaciona com o Si-mesmo e de que o Si-mesmo é maior que 

ele. Jung diz que as imagens das religiões atraem, convencem, fascinam e subjugam 

e “são criadas a partir da matéria originária da revelação e representam a sempre 

primeira experiência da divindade. Por isso proporcionam ao homem o pressentimento 

do divino, protegendo-o ao mesmo tempo da experiência direta do divino.”873 É dessa 

proteção que Moisés está se utilizando ao cobrir o rosto diante do mistério, pois como 

diz a narrativa do Êxodo, o homem não pode ver Deus e continuar vivo; parafraseando 

em sentido psicológico, o homem não pode ver o numinoso e sobreviver a tal 

experiência direta. Por isso, Moisés cobre o rosto. O ato do ego é um gesto de 

autoproteção. 

  A narrativa do Êxodo insiste no chamado divino a Moisés, apresentando-o em 

Ex 3,7-15 e apresentando-o novamente em Ex 6,2-7 e em Ex 6,28-7,6. Essa ênfase no 

chamado do líder, que vai convocar o povo para sair da terra escravidão, mostra que 

o projeto do Êxodo tem como tema principal a libertação e, consequentemente, a 

conquista da liberdade. Esse tema norteia os rumos da narrativa exodal.  

Ska explica que a narrativa do Êxodo mostra a proposta de uma mudança de 

paradigma. Os israelitas e, portanto, Moisés, junto com eles, deverão passar da 

servidão ao serviço, ou seja, “a passagem de uma situação penosa, a da escravidão, 

 
872 VOGELS, W. Moisés e suas múltiplas facetas, p. 93. 
873 JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. O.C. Vol. 9/1, par. 11 (p. 16-17). 



264 
 

a uma situação mais confortável, a do serviço.” Esse paradigma registra “o essencial 

do que acontece no livro do Êxodo: o povo de Israel passa da servidão no Egito para 

o serviço de seu Deus, o Senhor, no deserto.”874 O Senhor é Iahweh e a liberdade será 

para o serviço livre diante de Iahweh. “A liberdade de Israel é uma liberdade ‘para’. 

Uma das mensagens do livro, inclusive, é que Israel não será livre senão sendo fiel a 

esse Deus que lhe deu a liberdade.”875 

Moisés, o ego, apresentou algumas recusas ao chamado. Porém, o Si-mesmo 

insiste porque realizar a missão já é uma das potencialidades da psique de Moisés. Por 

isso, a insistência na narrativa do chamado. Moisés tem constelado um complexo, o 

de inferioridade, que se pode observar nas suas recusas ao chamado. Em Ex 3,11 ele 

pergunta a Iahweh: “Quem sou eu para ir a Faraó e fazer sair do Egito os israelitas?” 

Em Ex 4,1: “Mas eis que não acreditarão em mim, nem ouvirão a minha voz (...)”. Em 

Ex 4,10 Moisés argumenta que não é homem de falar, pois tem a boca pesada e a 

língua pesada. 

No processo de individuação o ego vai reconhecendo aspectos que estão na 

psique objetiva. Ao reconhecer seu complexo de inferioridade e verbalizá-lo, o ego é 

fortalecido pela ação do Si-mesmo atuante, que oferece ao ego a capacidade de atuar 

com sabedoria a partir do complexo reconhecido. Na sombra há tesouros. E um 

desses tesouros é a transformação da inferioridade em potencialidade interna, 

simbolizada na narrativa do Êxodo como a transformação de Moisés em Ex 4,16: 

Iahweh fará de Moisés um deus para o seu irmão, Aarão, que sabia falar. E em Ex 7,1 

Moisés foi feito um deus para o faraó.  

Psicologicamente essa transformação simbólica de Moisés significa que o ego, 

ao abrir-se para a força poderosa do inconsciente e aprender a escutar a voz divina, a 

voz do além, do Si-mesmo, receberá engrandecimentos psicológicos que farão da 

consciência uma parte da psique com um desenvolvimento individuado em progresso 

contínuo. No caso de Moisés, o Si-mesmo tornará esse indivíduo com um patamar de 

deus do rei do Egito. Römer diz que ser chamado de deus de Aarão e de deus do faraó 

são dois títulos que designam Moisés como “deus dos reis” e que essa façanha “frisa 

 
874 SKA, J. L. O Livro do Êxodo, p. 7. 
875 SKA, J. L. O Livro do Êxodo, p. 8. 



265 
 

o retrato real de Moisés, já que o rei é o representante da divindade principal cultuada 

em seu país.”876  

Em termos psicológicos, Moisés, que tem na alma um complexo de 

inferioridade, ao integrar as imagens desse complexo, adquire uma superioridade 

psicológica como a de um deus cultuado por um rei. Essa designação divina é que 

capacitará Moisés a conduzir os israelitas durante as pragas do Egito, que avassalarão 

os opressores egípcios (Ex 7 a 11), assim como na travessia do Mar dos Juncos877 (Ex 

14), para que pudessem adentrar o caminho do deserto rumo à terra da liberdade. No 

caminho do deserto, que durou quarenta anos (Ex 16,35), os acontecimentos 

extraordinários para salvar os israelitas das penúrias do caminho serão, também, 

realizados graças à capacitação psicológica concedida pelo Si-mesmo ao ego de 

Moisés. 

No projeto de libertação fica registrada uma marca de dois verbos opostos que 

imprimem o objetivo libertador: Iahweh “desceu” para libertar o povo e a libertação 

será quando o povo “subir” da terra da escravidão para a terra que mana leite e mel 

(Ex 3,8). Esse contraste dos verbos revela a postura psíquica que se deve atingir, ou 

seja, o Si-mesmo, tal como Iahweh, já desceu, já é o centro da psique total; agora quem 

precisa descer às profundezas da alma é o ego, no caso Moisés; por isso, Iahweh lhe 

diz para ir até onde Iahweh já desceu. É preciso que o ego faça a descida de se 

aperceber da sua condição de esfacelamento por causa opressão e se aperceber da 

ação numinosa que tem o poder de restaurar a liberdade do ego oprimido. Por outro 

lado, é preciso que o ego vitimado suba em direção à terra que mana leite e mel, quer 

dizer, que seja restaurado a um nível superior e seja nutrido com as forças que o Si-

mesmo lhe proporciona, para poder ser livre. 

A missão é dada ao líder, mas o convite à regeneração psíquica é para toda a 

coletividade. Moisés, a serviço do Si-mesmo, poderá empreender a façanha de ser um 

líder que contribui para que um povo também tenha a chance de individuar-se. Essa 

atitude de Iahweh descer para fazer subir o povo pode ser entendida como dois 

arquétipos. Um é o arquétipo do “poder que chega dos céus à Terra”, que pode ser 

 
876 RÖMER, T. Os papéis de Moisés no Pentateuco. In: CARNEIRO M. S.; OTTERMANN, M.; 

FIGUEIREDO, T. J. A. (orgs.). Pentateuco, p.93. 
877 Nome do mar na narrativa do Êxodo que, na tradição teológica, é conhecido como mar Vermelho. 



266 
 

representado pelos símbolos de “poder de consciência ou juiz interior, integridade 

moral da personalidade, vontade da vida”, ou pelo símbolo de “a mão de Deus”.878  

O outro arquétipo é o da intervenção,879 pois o Si-mesmo intervém para salvar 

o ego. Esse mesmo arquétipo estará presente em outros relatos, como em Ex 15,25 

em que Iahweh providenciará água doce num lugar chamado Mara, isto é, de água 

amarga; também, como em Ex 16,4 em que Iahweh mandará chover pão do céu para 

matar a fome do povo; ainda, como em Ex 17,6, por meio da providência de água que 

jorra da rocha para matar a sede do povo no deserto. 

Moisés parte para o Egito e leva consigo sua esposa e seus filhos (Ex 4,20). O 

ego está em um processo de individuação que é contínua ao longo da vida. Ou seja, 

já se realizou a transcendência das imagens do complexo de inferioridade; realizou-se 

a transcendência da sombra da identidade de filhos de um povo escravizado; Moisés 

recebeu a força psíquica da anima no encontro sangrento com a imagem da melusina; 

a coletividade fez o ritual para reconhecer a sombra do terror de Iahweh passando 

sangue nos batentes das portas; Moisés e os israelitas partiram do Egito e fizeram o 

processo psíquico arquetípico da libertação por meio do símbolo do milagre do mar, 

em que sombras foram integradas e forças poderosas da psique objetiva conduziram 

Moisés e a coletividade por ele liderada.  

Em Ex 12,3, após a narrativa das dez pragas do Egito e às vésperas da saída 

dos israelitas do Egito, Moisés é encarregado por Iahweh de falar, agora, a “toda a 

comunidade de Israel” e apresentar o estabelecimento da Páscoa como celebração 

perpétua da saída do Egito. Há uma novidade narrativa: o texto se refere aos israelitas 

com a palavra comunidade. É a primeira vez que essa palavra aparece no Livro do 

Êxodo, e o termo hebraico traz a conotação de “Israel como comunidade político-

religiosa.”880 Hamilton explica que toda vez que o texto diz que Moisés vai falar a toda 

a comunidade de Israel, “pode-se ter certeza de que aquilo que virá a seguir é de 

extrema importância.”881 

As mudanças na personalidade de Moisés são perceptíveis. Ele tentou recusar 

o chamado de Iahweh alegando, entre outras coisas, que não era homem de falar. 

 
878 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 79. 
879 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 79. 
880 SCHÖKEL, L. A. Dicionário bíblico hebraico-português, p. 480. 
881 HAMILTON, V. P. Comentário de Êxodo, p. 276. 



267 
 

Alguns capítulos depois, ele fala a toda a comunidade assuntos de extrema 

importância. Moisés se torna um líder da comunidade político-religiosa de Israel. 

Psicologicamente é requerida dele uma persona bem estruturada. Moisés assumiu 

uma nova persona, a do líder que conduz um povo. A persona do líder proporciona a 

Moisés a aceitação social, embora, em muitos momentos, a comunidade faça 

murmurações contra ele e contra Iahweh, como em Ex 15,24 quando “o povo 

murmurou contra Moisés” por causa da falta de água. Mas, a persona do líder estava 

estabelecida. O ego precisa ser reconhecido pela sociedade. 

Ao mesmo tempo que se destaca a persona do líder da comunidade de Israel, 

há o indivíduo Moisés com suas emoções e sentimentos. Alomía propõe a leitura dos 

pormenores da celebração da primeira Páscoa, que é narrada em Ex 12, mostrando 

como teriam sido os rumores e as aflições dos israelitas naquela tarde em que Moisés 

convocara todos os anciãos e lhes orientara a imolar um animal do rebanho para 

celebrar a Páscoa em cada família hebraica. Alomía supõe que as pessoas de Israel 

estivessem com grande expectativa e imensa tensão, pois tinham de marcar com o 

sangue as portas das suas casas para que ao passar, o Exterminador, a serviço de 

Iahweh, não ferisse os primogênitos dos hebreus.882 Naquela mesma noite os israelitas 

sairiam da terra da escravidão no Egito. Olhando não para a máscara da persona do 

líder, mas para o indivíduo Moisés, que tem sentimentos, Alomía se pergunta: 

 

Que sentimentos contraditórios Moisés teria naquela noite de Páscoa? 

Que lembranças dos dias passados nos palácios dos Tutmósis lhe 

viriam à mente? Agora ele deixaria o Egito novamente e desta vez para 

sempre, mas não como um perseguido político à procura de asilo em 

um país, mas como o líder indiscutível da nação da aliança, que ele 

ajudou a libertar, e guiando o seu povo libertado em direção à terra 

prometida. Embora no início da empresa proposta tenha hesitado em 

aceitá-la, depois de assumi-la nunca desistiu, nem duvidou por um só 

momento que o grande “Eu sou quem sou” estava sempre com ele.883 

 

A anima, força da interioridade que conduz para a vida, oferece companhia ao 

ego no processo de individuação. Após a travessia do Mar dos Juncos (Ex 14), os 

israelitas fazem um grande ritual para louvar os aspectos sombrios de Iahweh que 

 
882 ALOMÍA, M. El año agradable de Jehová: simbolismo y realidade de las fiestas del antiguo Israel, p. 

56. 
883 ALOMÍA, M. El año agradable de Jehová, p. 56. Tradução nossa.  



268 
 

destruiu o faraó, os seus carros, cavalos e cavaleiros, e o povo de Israel pôde passar 

para o deserto e adentrar o caminho rumo à terra prometida.884 É o “canto de vitória” 

de Ex 15. Como as figuras arquetípicas estão em um relacionamento dentro da psique, 

enquanto a sombra era honrada pelo ritual dos israelitas, a anima era personificada no 

feminino externo que tocava tamborins, dançava e cantava (Ex 15,20).  

A personificação da anima está em Maria (ou Miriam),885 a irmã de Moisés, 

chamada agora de profetisa. Ela foi uma das três mulheres que salvaram o bebê 

Moisés da morte após o seu nascimento. Embora a narrativa receba a crítica feminista 

contemporânea de que “a tradição recebida desvia-se das mulheres que começaram 

a história,” e embora as mulheres tenham sido suprimidas pelos “contadores de 

histórias patriarcais (...)”,886 a anima se manifesta e, dessa forma, “fragmentos da 

história enterrada vêm à tona na conclusão da narrativa do Êxodo.”887  

Trible chama de conclusão da narrativa do Êxodo o poema cantado em Ex 15 

após a passagem pelo Mar dos Juncos. E os fragmentos que desenterram a história 

são os versículos que narram a celebração conduzida pelas mulheres em Ex 15,20-21. 

Agora Maria é uma profetisa do povo de Israel que lidera as mulheres com vivacidade, 

alegria, música, dança. “A voz melodiosa das mulheres ressoava como fonte de 

anúncio e presságio de um novo tempo.”888 Maria convida a toda a comunidade: 

“Cantai a Iahweh, pois de glória se vestiu; ele jogou ao mar cavalo e cavaleiro!” Moisés 

e os israelitas cantaram (Ex 15,1): “Cantarei a Iahweh, porque se vestiu de glória; ele 

lançou ao mar o cavalo e o cavaleiro.” Pode-se perceber psicologicamente a projeção 

da anima quando Moisés ouve nos lábios da sua irmã o mesmo refrão que ele cantara 

em primeira pessoa, “cantarei”; porém, a força da anima é a força da interioridade 

 
884 Para Edinger, A passagem do mar é uma operação da solutio, e “aquele que passou pela solutio do 

Mar Vermelho é o alvo da opus, o Si-mesmo”, ou em outras palavras, diz Edinger, “o Mar Vermelho é a 

totalidade da psique, o agente da solutio que o ego deve encontrar e pelo qual deve passar em sua 

jornada para a individuação.” Edinger, E. F. Anatomia da psique, p. 90. Segundo Edinger, a solutio, é 

um dos procedimentos da alquimia em que um sólido é transformado em líquido, no sentido psicológico 

de transformação daquilo que, na personalidade, está sólido, cristalizado, e precisa ser dissolvido para 

que se alcance a individuação. Edinger, E. F. Anatomia da psique, p. 67. E a opus é “um trabalho 

sagrado que requer uma atitude religiosa.” Edinger, E. F. Anatomia da psique, p. 25. 
885 A Bíblia de Jerusalém traz o nome Maria, porém, tradicionalmente ela é chamada de Miriam. 
886 TRIBLE, P. Tirando Maria das sombras. In: BRENNER, A. (org.). De Êxodo a Deuteronômio a partir 

de uma leitura de gênero, p. 188. 
887 TRIBLE, P. Tirando Maria das sombras, p. 189.  
888 ROSSI, L. A. S. Êxodo, p. 55. 



269 
 

geradora de vida, e a alma das mulheres sai em forma de uníssono em segunda pessoa 

do plural: vós, comunidade dos filhos de Israel, “cantai”. 

O povo começou a caminhar pelo deserto rumo à terra da liberdade. O caminho 

foi difícil e demorou o tempo simbólico de quarenta anos, como foi dito. Para simbolizar 

as dificuldades e ação do líder para ajudar o seu povo na solução dos problemas, toma-

se aqui o relato de Ex 15,22-27 da chegada do povo a Mara, depois de três dias 

caminhando pelo deserto sem ter encontrado água. Parecia ter sido encontrada uma 

solução para a necessidade de água, porém, a água de Mara era amarga. O povo 

murmurou contra o líder, que clamou a Iahweh. E Iahweh mostrou a Moisés um pedaço 

de madeira. Moisés decidiu lançar a madeira na água, e a água se tornou doce.  

Orofino diz que a madeira que significar: sair do mundo real e entrar no mundo 

simbólico.  A madeira simboliza as tábuas da lei. Essa primeira sede indica que o povo 

deve confiar na presença de Deus, pois Deus dá a água para realizar a caminhada.889 

Sobre essa murmuração em busca da satisfação da necessidade, vê-se a 

manifestação da limitação humana que força as pessoas a permanecer dentro do limite 

da sua estrutura psicológica. Porém, Whitmont explica que a psicologia analítica ensina 

que há uma realidade objetiva para aquilo que as pessoas vivenciam subjetivamente 

no simbolismo psicológico, e isso “pode revelar o significado mais profundo da vida” 

e colocar os indivíduos “cara a cara com as fontes criativas da nossa existência.”890  

Na narrativa o divino indica um elemento simbólico (a madeira) para se chegar 

a aliviar o sofrimento da coletividade, porém, é possível transcendê-lo, pois há uma 

semelhança com aquilo que vai acontecer no futuro, que será a entrega da lei, em 

duas tábuas de pedra (Ex 34,1), que deverá reger os destinos de um povo livre.  

Moisés, o ego, começou um processo de diálogo interior com as forças 

inconscientes; ou seja, ele teve uma visão, depois de clamar a Iahweh, na qual Iahweh 

lhe mostrava um pedaço de madeira. Ao sinal do sagrado interior, o ego, lendo o sinal 

e se sendo capaz de compreender o seu significado, toma a decisão a partir do sinal, 

sem nenhuma palavra de Iahweh, e lança a madeira na água. A água amarga é 

transformada em água doce. Assim que essa transformação acontece, a narrativa 

 
889 OROFINO, F. 1º CONGRESSO BÍBLICO DE APARECIDA: “Êxodo: revestir-se da palavra de Deus”. 

08 a 11 nov. 2022. Informação verbal. 
890 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 76. 



270 
 

anuncia (Ex 15,26) que Moisés,891 o líder, disse aos israelitas que, se ouvirem a voz de 

Iahweh, fizerem o que é reto perante ele, ouvirem seus mandamentos e guardarem 

suas leis, não sofrerão nenhuma enfermidade, pois Iahweh é “aquele que te restaura”. 

Orofino diz que restaurar, na Bíblia, é restaurar o ser humano em todos os 

limites do humano. É preciso aprender a trabalhar o limite, a superar o medo, pois o 

medo é o que pode fazer as pessoas se perderem. Ele diz, ainda, que medíocre é 

aquele que, por medo, não atua. É preciso trabalhar os medos para vencê-los.892  

Em termos junguianos, o ego está relacionando-se com o Si-mesmo poderoso, 

e a consciência recebeu a graça benfazeja de ser restaurada, ampliada, e agora é 

capaz de formular essa experiência psicológica em termos conceituais e comunicá-los 

à coletividade. Isso mostra a continuidade do processo de individuação de Moisés, o 

líder de um povo em busca da liberdade.  

Os israelitas continuam percorrendo o caminho e chegam ao deserto de Sin em 

Ex 16,1. A coletividade, a caminho, liderada por Moisés. Mas, para que a coletividade 

também faça um processo de individuação, como o está fazendo o seu líder, as 

dificuldades são muitas. O deserto é o lugar da escassez de água e de alimento. 

Novamente os israelitas murmuram contra o seu líder e Aarão, o irmão dele, e dizem: 

“Antes fôssemos mortos pela mão de Iahweh na terra do Egito, quando estávamos 

sentados junto à panela de carne e comíamos pão com fartura!” (Ex 16,3). A 

murmuração foi do povo contra Moisés, e a voz de Deus se dirige a Moisés, o líder que 

recebeu o chamado para a missão libertadora. Iahweh diz a Moisés o que fará para 

intervir a favor de todo o povo. Como foi dito, eis aqui o símbolo do arquétipo da 

intervenção divina. Em 16,4 Iahweh diz que fará chover pão do céu (chamado maná 

em Ex 16,31), e que dele o povo deverá colher a porção necessária para cada dia; 

dessa forma, Iahweh estará pondo o povo à prova para ver se anda na sua lei, pois, 

como dissera em Ex 15,26, se andar na lei de Iahweh, o povo conhecerá a restauração. 

Orofino diz que em Ex 16,3 a liberdade exige fidelidade a um projeto, mas o 

povo manifesta a mediocridade ao dizer que preferia ser escravo de barriga cheia. Em 

 
891 Fernandes e Grenzer explicam que “o sujeito do verbo disse, no início de v. 26, (...) é Moisés quem, 

em v. 26b-e, diz algo sobre Deus, dirigindo-se ao povo.” FERNANDES, L. A., GRENZER, M. Êxodo 15,22-

18,27, p. 19. O itálico é dos autores.  
892 OROFINO, F. 1º CONGRESSO BÍBLICO DE APARECIDA: “Êxodo: revestir-se da palavra de Deus”. 

08 a 11 nov. 2022. Informação verbal. 



271 
 

16,4 está a grande prova do maná: é o povo recolher o que precisa (o sustento), pois 

quem não entra na lógica da partilha é porque ainda está no Egito, não consegue fazer 

o caminho.893 Fernandes e Grenzer afirmam que a narrativa, ao dizer que “toda a 

comunidade dos israelitas chegou ao deserto de Sin” (Ex 16,1), está realçando a ideia 

“de que o projeto da conquista da liberdade quer envolver a todos. Ninguém deve ficar 

parado, mas cada um deve assumir sua responsabilidade, pondo-se em marcha.”894 

Psicologicamente nota-se que o amadurecimento do povo está emperrado, pois 

não consegue ler na alma o que o divino pode-lhes proporcionar. Isso pode ser 

observado a partir da frase dos israelitas de que “Antes fôssemos mortos pela mão de 

Iahweh na terra do Egito” (Ex 16,3). É preciso que o Si-mesmo intervenha para que a 

coletividade presencie a imagem da “mão de Deus” que socorre. Esse mesmo povo 

tinha cantado um louvor à mão direita de Deus (Ex 15,6) que se mostra pela força ao 

estraçalhar o opressor que o perseguia. O ego está exaurido pela caminhada, pela 

sede e pela fome. Edinger diz que “a experiência do aspecto de suporte da psique 

arquetípica tem mais probabilidade de ocorrer quando o ego exauriu seus recursos 

próprios e está consciente de que, por si mesmo, é essencialmente incapaz.”895 

Por outro lado, Moisés está adquirindo uma consciência mais ampla das 

imagens dos símbolos da alma. Nesse relato (Ex 16,12-13) do maná que caía do céu 

pela manhã, e outro alimento também caía do céu, pela tarde, que era a carne 

proveniente das codornizes que voavam e cobriam todo o acampamento dos israelitas, 

Moisés, o ego, orienta a coletividade a adentrar o mundo psíquico por meio do símbolo. 

Em Ex 16,32-33 Moisés repassa ao povo uma ordenação de Iahweh, de que a 

comunidade teria de guardar uma medida de maná, chamada de gomor, que seria um 

vaso com o maná, para mostrar às gerações futuras para que vissem o pão com que 

Iahweh alimentou o povo no deserto. Moisés disse ao seu irmão para colocar um 

gomor cheio de maná no vaso e colocá-lo diante de Iahweh. 

Moisés já alcançou a sensibilidade do mundo simbólico e respeita a grandeza 

do divino que, com suas forças poderosas, nutre a vida do ego. O Si-mesmo divino 

merece toda reverência, por isso, diante dele é posto um símbolo que funcionará como 

 
893 OROFINO, F. 1º CONGRESSO BÍBLICO DE APARECIDA: “Êxodo: revestir-se da palavra de Deus”. 

08 a 11 nov. 2022. Informação verbal.  
894 FERNANDES, L. A., GRENZER, M. Êxodo 15,22-18,27, p. 33. O itálico é dos autores. 
895 EDINGER, E. F. Ego e arquétipo, p. 68. 



272 
 

recordação da sua graça, que alimenta a consciência com forças reservadas no mundo 

interior. Porém, para isso foi preciso olhar para a água do poço, reconhecer o feminino 

em Séfora, tirar as sandálias dos pés, sair de Madiã e manchar-se com o sangue da 

circuncisão do filho, enfrentar o faraó, liderar o povo na fuga da escravidão, passar 

pelos perigos do mar, entrar na aridez do deserto, sentindo-se amparado pela 

intervenção divina, e tendo a consciência ampliada pelo Deus que restaura. 

  O processo psíquico da individuação é contínuo, pois a vida é generosa com 

os seres humanos. Enquanto se vive, individua-se. Viver é uma dádiva divina, 

individuar-se é graça do Si-Mesmo, que não deixa nunca de trabalhar para que as 

imagens arquetípicas cheguem à consciência e o ego possa reconhecê-las. É esse 

processo de amadurecimento da personalidade que se pode ver na pessoa de Moisés. 

Ex 18 traz novamente a presença de Séfora e mostra que a personalidade do líder do 

Êxodo tem alcançado um desenvolvimento porque vai individuando imagens 

arquetípicas que jaziam guardadas no reservatório do mundo interior inconsciente.  

DeBus defende que, no processo de influência do Si-mesmo no modo do 

indivíduo se relacionar com outra pessoa, na qual houve a projeção da anima, o 

indivíduo, à medida que se vai individuando, pode abandonar ou modificar as 

projeções, em nome do amadurecimento. Esse processo vai acontecendo enquanto a 

consciência vai sendo ampliada, ao mesmo tempo em que aquelas imagens que foram 

projetadas pela anima na outra pessoa não podem ser mantidas, pois elas “não se 

ajustam ao ser humano real” e, aquela “fase da ‘lua-de-mel’ – nos relacionamentos 

românticos ou até mesmo nas amizades – termina.”896 

Em seguida, DeBus diz que no processo de individuação a consciência vai 

sendo encaminhada na direção do Si-mesmo, e uma maturidade vai sendo buscada 

ao mesmo tempo em que a visão de mundo e a maneira como são encaradas as 

relações também vão sofrendo alterações. O Si-mesmo tem a força de alterar o modo 

como o indivíduo se posiciona diante das relações com as coisas e com as pessoas; e 

essa força do Si-mesmo tem a tendência de fazer cada indivíduo chegar a se 

“harmonizar com a natureza do cosmo nas proporções corretas”. Essa força do Si-

 
896 DEBUS, D. O Self é um alvo móvel: o arquétipo da individuação, p. 67. 



273 
 

mesmo pretende levar o indivíduo a alcançar a “verdade essencialmente paradoxal da 

reconciliação dos opostos.”897  

A ação do Si-mesmo, por trás dos anseios de relacionamento com outras 

pessoas, acontece e se explica pelo fato de que uma característica da potencialidade 

do Si-mesmo é o casamento interior. 

Moisés, de acordo com a narrativa (Ex 18,2) enviara Séfora, junto com os dois 

filhos do casal, à casa de Jetro, o pai dela; passado o tempo, Jetro levou Séfora e os 

filhos (Ex 18,5) ao encontro de Moisés no deserto. Esse relato levar a entender que 

Moisés já não convivia mais com a esposa e os filhos, após tomar a missão da 

libertação como seu projeto de vida. A anima já o tinha fortalecido, como foi dito. No 

processo que vai fazendo ao longo da sua jornada de ir conhecendo a voz divina e 

obedecendo a essa voz, Moisés não abandonou a esposa, pois não se diz isso na 

narrativa, mas o ego chegou à consciência da projeção que o inconsciente fizera na 

mulher real, e tal projeção já não se ajustava mais.  

Pode-se dizer que o desenrolar da sua jornada de herói do povo de Israel e da 

sua personalidade, agora, já pode tomar forma a partir da sua individualidade que aos 

poucos está se fortalecendo. Moisés precisou da força do feminino em muitas 

situações da vida, pois sua vida foi salva, muitas vezes, graças ao feminino eterno. 

Agora, o indivíduo Moisés está vivendo o casamento interior, de que fala DeBus, ou 

seja, a conquista de uma autonomia exigiu de Moisés o reconhecimento da voz interior 

que o chama a individuar-se. Moisés continua sendo o esposo de Séfora, a passarinha 

que o ajudou a levantar um voo, que (em Ex 3) parecia impossível a esse líder, como 

se lê nas objeções iniciais que ele colocara a Iahweh. Porém, ao ser relatado pela 

narrativa do Êxodo que Moisés enviou a esposa e os filhos à casa do seu sogro e 

assumiu sua missão, pode-se ver que esse homem começou a conquistar uma 

autonomia pessoal.  

A esposa vem ao encontro do marido, o que significa que se mantém a relação 

do casal, mas a personalidade de Moisés está amadurecendo a ponto de ser capaz de 

alçar o voo individualmente, ou seja, Moisés começa a ter uma força interior que o faz 

capaz de dar passos na direção da realização de um projeto divino, e está ligado à 

 
897 DEBUS, D. O Self é um alvo móvel: o arquétipo da individuação, p. 67. 



274 
 

Séfora real, que na sociedade patriarcal cumpre sua persona de mãe e mulher do lar, 

enquanto Moisés cumpre sua persona de líder da comunidade de Israel. À medida que 

vai acolhendo as demandas da voz divina interior que direciona seu agir, Moisés vai 

dando passos cada vez mais largos em direção à terra da liberdade, liderando um 

povo, na busca do sonho da terra onde corre leite e mel.   

A narrativa em Ex 18, 13-27 conta que, no dia seguinte ao da chegada de Jetro, 

Moisés passou desde a manhã até o pôr do sol sentado fazendo julgamento de 

questões que o povo levava até ele. Vendo isso, Jetro o questionou sobre a maneira 

de agir com o povo, que ficava em pé esperando por muito tempo para ser atendido, 

e o advertiu da possibilidade de desfalecerem ele e o povo por causa do peso dessa 

tarefa, a qual Moisés não poderá realizar sozinho. Jetro aconselhou Moisés a organizar 

o povo, ensinando-lhe os estatutos e as leis de Deus, e escolhendo do meio do povo 

homens capazes e tementes a Deus que poderiam ser chefes de grupos menores e 

realizar os julgamentos das questões apresentadas pelo povo, e as grandes questões 

seriam levadas a Moisés. Moisés seguiu o conselho de Jetro.  

Esse relato mostra que mais uma etapa da individuação está acontecendo na 

psique de Moisés e na psique coletiva da comunidade de Israel. Jetro é sacerdote, 

liderança ligada ao divino; representa o Si-mesmo, a sabedoria da psique objetiva, que 

provoca a coletividade a individuar-se. Veja-se que o processo é contínuo, pois 

ninguém aprende tudo de uma vez; o aprendizado é ao longo da vida. Moisés 

aprendera muitas novas lições de vida, mas, mesmo tendo já ultrapassado os seus 

oitenta anos de idade, pensava que estava agindo corretamente com aquela maneira 

de realizar os julgamentos do povo. Foi preciso ouvir a voz da sabedoria do Si-mesmo, 

o divino sacerdote, que sabe quando é preciso buscar na psique inconsciente uma 

nova mensagem para a vida. Se Moisés não ouvir os conselhos da sábia voz interior, 

pode perecer por causa do que está fazendo de forma incorreta ou exagerada.  

Moisés pensava e chegou até a argumentar com Jetro que estava agindo 

corretamente, mas precisou escutar o divino sacerdote da alma dizer-lhe que aquilo, 

que ele pensava que estava certo, poderia resultar em desfalecimento de si e do povo, 

ou seja, perderiam as forças, acabariam doentes. Whitmont diz que “o padrão de 

desenvolvimento da vida nem sempre parece importar-se com aquilo que 

consideramos bom ou certo.” E conclui que “muitas vezes, o que se exige de nós é a 



275 
 

renúncia”,898 como no caso de Moisés, que talvez estivesse apegado ao fascínio da 

sua liderança e do seu papel de juiz do povo. Foi preciso renunciar a ser o único juiz 

e abrir-se à possibilidade nova de encarar o exercício da partilha da sua liderança.  

O Deus libertador escolheu Moisés para ser o líder, mas não para ser o único 

que juiz do povo, nem para morrer de tanto trabalhar pelo povo. Moisés é chamado 

para ser um líder, mas antes de tudo, para ser um indivíduo com uma personalidade 

individuada, isto é, realizada. Ao consentir o que voz divina lhe ofereceu como 

conselho, a vida de Moisés e a vida da comunidade foram transformadas a partir da 

repartição da responsabilidade, que caracteriza que o líder sabe confiar nos membros 

da sua comunidade, e a coletividade sentiu o alívio. 

A comunidade fez a experiência da partilha das funções e os líderes juízes 

aprenderam a compartilhar o poder e a julgar as necessidades dos grupos; essa 

experiência foi como que um estágio para ter a experiência da teofania de Deus em 

Ex 20, após a qual serão dadas as leis por Iahweh a todo o povo de Israel, por meio de 

Moisés. Essas leis serão as diretrizes de uma sociedade nova para o povo em busca 

da terra para todos, com o alimento e a dignidade para todos. Iahweh chamará de 

aliança a nova relação com o povo. 

 A vida continua, o caminho continua a ser feito pelo deserto; e a comunidade, 

conduzida por Moisés, chega ao deserto do Sinai e monta o acampamento diante da 

montanha do Sinai (Ex 19,1-2).  

O chamado à individuação coletiva é simbolizado na vontade que Iahweh 

manifesta: “Agora, se ouvirdes a minha voz e guardardes a minha aliança, sereis para 

mim uma propriedade peculiar entre todos os povos, porque toda a terra é minha. Vós 

sereis para mim um reino de sacerdotes, uma nação santa.” (Ex 19,5-6).  

A comunidade dos israelitas é vocacionada à transformação da sua percepção 

de si mesma; deixar de se ver a si própria como uma coletividade escravizada que se 

tornara propriedade do faraó no Egito, que lhe tirava a liberdade e a alegria da vida, e 

passar a se ver a si própria como uma nação santa, um reino de homens e mulheres 

espiritualizados ao nível sacerdotal, a uma profundidade das suas almas comparável 

ao divino sacerdote, tornando-se a partir de então a ser propriedade peculiar de Deus 

 
898 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 81. 



276 
 

na terra prometida. Eis a proposta do Si-mesmo para a individuação de toda a 

coletividade dos israelitas. Mas, a exigência da voz divina é guardar a aliança com 

Deus. Eis a resposta do ego: “Tudo o que Iahweh disse, nós o faremos.” (Ex 19,8). 

A individuação requer o contato com o mundo do símbolo. Ao indivíduo Moisés, 

que é ao mesmo tempo o líder da comunidade, (Ex 19, 9-15) Iahweh diz que, ao 

terceiro dia, a ele virá na escuridão de uma nuvem, de onde falará com Moisés e o 

povo o escutará. Ao povo é exigido um ato de santificação por meio da lavagem das 

vestes. Somente Moisés poderá subir a montanha, pois ao povo isso fica proibido por 

Iahweh. Ao estilo patriarcal da redação, é feita ao povo a proibição de terem relações 

sexuais com suas mulheres.  

Quando Deus vem na escuridão da nuvem fica claro que essa voz, que falará a 

Moisés e deverá ser ouvida pela comunidade, é a voz das profundezas da psique 

objetiva, da escuridão, da “matriz do inconsciente”,899 onde há uma água viva que 

precisa ser olhada e, neste caso, o som sublime do movimento interno dessa água no 

fundo do inconsciente precisa ser ouvido. Para que se possa ouvir a voz do poço fundo 

da alma de onde Deus fala, é preciso santificar-se, e o ritual solicitado é lavar as vestes, 

ou seja, reconhecer que a persona pode ser purificada e nunca ser tomada como um 

deus, para não ocorrer a inflação da persona, em que o ego com ela se identifica. O 

ego precisa decidir purificar a persona, quer dizer, tornar-se ciente de que ela é útil, 

mas não pode poluir, não pode dominar a vida do ego.  

São Gregório de Nissa diz que a duas exigências de lavar as vestes e abster-se 

das relações sexuais durante o número de três dias significam que era necessário que 

estivessem “purificados de toda disposição passional e corporal, se aproximassem da 

montanha livres de paixões para serem iniciados,”900 na estruturação da nova 

sociedade que Iahweh estabeleceria a partir daquele momento. 

A teofania acontece (Ex 19,16-25) no terceiro dia, e desde cedo quando 

amanheceu, a natureza cósmica e terrestre emprestou seus talentos para que Iahweh 

se manifestasse perante o povo, pois Iahweh queria manifestar-se para, em seguida, 

entregar as leis a Moisés, que as apresentaria à comunidade. Diante dos trovões, dos 

relâmpagos, da nuvem espessa que pairou sobre a montanha e do clamor muito forte 

 
899 GIRARD, M. Os símbolos na Bíblia, p. 241. 
900 NISSA, S. G.  Vida de Moisés, p. 30. 



277 
 

de trombeta, o povo, mesmo à distância no acampamento, presenciou a tudo e tremeu 

de medo. Mas, o líder Moisés conduz o povo ao pé da montanha, e Iahweh desceu 

sobre a montanha no fogo, da qual subiu uma fumaça que parecia sair de uma fornalha, 

e o povo via a montanha tremer. Iahweh chamou Moisés e este subiu a montanha.  

A cena é ensurdecedora, pois o som da trombeta aumentava gradativamente. 

Moisés falava com Iahweh que lhe respondia no trovão. Quando desceu da montanha, 

Moisés disse ao povo as leis recebidas de Iahweh para reger a nova sociedade.  

Moisés, o ego, está diante de um fenômeno divino que acontece aos indivíduos 

que dão abertura à profundidade da psique objetiva, pois o Si-mesmo propicia a tais 

indivíduos experiências de engrandecimento da personalidade, tal como o símbolo de 

que só Moisés podia subir a montanha, e falar a Iahweh, e ouvi-lo responder, enquanto 

o povo podia somente ouvir.  

São Gregório de Nissa oferece uma interpretação de que “a própria claridade 

do dia desapareceu, tornando invisível a montanha, envolta em uma nuvem negra. Um 

fogo que brilhava a partir da escuridão propiciava um quadro assustador a todos os 

presentes (...)”.901 Essa percepção elucida a cena do divino que descera no fogo 

quando já havia no cimo da montanha uma nuvem espessa. Moisés, que tivera a 

primeira experiência do numinoso com a luz do fogo na sarça ardente, agora a 

experiência numinosa se aprimora com o espetáculo a que a comunidade também foi 

convocada a assistir; espetáculo tal que “não só produzia espanto na alma através dos 

olhos, mas também infundia terror através dos ouvidos.”902  

A nuvem negra, símbolo do inconsciente, agora tem a presença poderosa de 

Deus no fogo; daí a interpretação de São Gregório de Nissa de que o fogo partia da 

escuridão. Um acontecimento numinoso para ajudar Moisés e a comunidade a se 

inteirarem de que quem rege a psique total com suas leis da profundidade da psique 

objetiva é o Si-mesmo numinoso. O símbolo da luz partindo da nuvem escura quer 

dizer que a personalidade não deve ser dominada pela escuridão do inconsciente,903 

mas deve entrar nela conscientemente e suportar o seu envolvimento para ter a 

revelação gradual dos tesouros que a escuridão oculta.904 Então, poderá acessar a luz. 

 
901 NISSA, S. G.  Vida de Moisés, p. 30. 
902 NISSA, S. G.  Vida de Moisés, p. 32. 
903 GIRARD, M. Os símbolos na Bíblia, p. 360. 
904 ARAS. O Livro dos símbolos, p. 102. 



278 
 

Mas também o espetáculo com ruídos intensos tem significação psicológica que 

é verbalizada nas palavras do Santo: “Tratava-se de um ruído articulado: o ar, pelo 

poder divino, articulava a palavra sem órgãos vocais. Esta palavra não era pronunciada 

sem substância, mas promulgava mandatos divinos.”905 Isso significa que a 

comunicação do Si-mesmo com o ego é sempre por meio do símbolo. O ego, como 

Moisés, precisa conscientizar-se dos símbolos que uma visão tão terrificante como 

essa proporciona à mente consciente. O Si-mesmo confia que o ego poderá 

reconhecer os sons sem órgãos vocais que são enunciados pelos símbolos internos 

da alma, por isso, convida Moisés para ser o líder, subir a montanha e para transmitir-

lhe as leis para a comunidade de Israel, que são apresentadas ao povo em Ex 20. 

O povo pediu a Moisés que lhe falasse o que Deus lhe havia transmitido; Moisés 

lhe falou e o povo ficou longe. Em seguida, Moisés chegou perto da nuvem escura, na 

qual estava Iahweh (Ex 20,19-21). A interpretação de São Gregório de Nissa é uma 

declaração psicológica: “Moisés, livre da covardia do povo como de uma carga, fica 

só consigo mesmo. É então que enfrenta as trevas e penetra dentro das realidades 

invisíveis, desaparecendo da vista dos que olhavam.”906  

É importante lembrar, no entanto, que o medo da comunidade e sua atitude de 

respeito a toda essa manifestação de Iahweh simbolizam que, na aventura psicológica, 

“o respeito temeroso e o medo são reações comuns ao confronto com aquilo que é 

transpessoal.”907 E a situação de ansiedade que abala a comunidade poderá ser 

aliviada se a comunidade se der conta de que precisa avançar no processo de 

individuação coletiva, pois sentir-se-á aliviada “quando a vontade de um princípio 

direcionador superordenado é reconhecida e conscientemente confrontada”.908 

Atitude que já se pode notar na consciência mais ampliada de Moisés. 

Após a apresentação do corpo legislativo, conhecido como o Código da Aliança 

(Ex 20,22-23,19), a narrativa conta que Moisés apresentou tal Código ao povo, que se 

comprometeu a observar todas as palavras de Iahweh, e que Moisés escreveu todas 

as palavras, construiu um altar e realizou um ritual com sangue de novilhos sacrificados 

(Ex 24,3-5). Nesse ritual, Moisés leu as palavras do livro da Aliança e aspergiu o sangue 

 
905 NISSA, S. G.  Vida de Moisés, p. 32. 
906 NISSA, S. G.  Vida de Moisés, p. 33. 
907 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 83. 
908 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 83. 



279 
 

sobre o povo, afirmando que aquele sangue simbolizava a aliança feita por Iahweh com 

a comunidade por meio das palavras da lei (Ex 24,7-8). Dois símbolos da vida foram 

conectados: o sangue, no qual corre a vida, jorrou sobre a lei, que promove a vida. 

Um ego que toma consciência da grandeza do Si-mesmo divino recebe uma 

graça benfazeja da profundidade da psique, que, no caso de Moisés e de um grupo de 

anciãos da comunidade, foi a oportunidade de ter a visão do Deus de Israel e suas 

vidas serem preservadas, não tocadas pela mão de Deus que os poderia destruir. “Eles 

viram o Deus de Israel. Debaixo de seus pés havia como um pavimento de safira, tão 

pura como o próprio céu” (Ex 24,9-11). 

Pode-se entender que cada um dos indivíduos (do grupo dos anciãos e o 

indivíduo Moisés) fez a experiência que é personalizada, segundo Whitmont. Ver o 

Deus de Israel, que ameaçara de morte aqueles que pensassem em subir a montanha 

anteriormente, exceto Moisés, e agora nenhum deles ser tocado de morte, significa 

psicologicamente um progresso na individuação.  

Pode-se pensar na hipótese da necessidade do Si-mesmo “ser conhecido pelo 

ego em sua totalidade – em seu antagonismo”,909 ou seja, em sua força aniquiladora e 

em sua força de vida. Cada um deles está transcendendo essa poderosa imagem do 

inconsciente, uma visão do pavimento de safira debaixo dos pés de Deus associado à 

pureza do céu, pois diz a narrativa que, após a visão, fizeram um banquete no qual 

comeram e beberam (Ex 24,11). Do nível transcendental, transpessoal, cada um voltou 

ao nível consciente. Essa pode ser uma experiência do “mistério insondável da graça 

e a redenção910, para sempre além da nossa compreensão humana e, ainda assim, 

capaz de penetrar milagrosamente em nossas limitadas vidas humanas.”911 O 

banquete na presença do divino é “a substância da vida”, a força do crescimento.912 

A narrativa do Êxodo (Ex 24,12-15) volta a dizer que Iahweh ordenou a Moisés 

que subisse a montanha. Nota-se que as teofanias no Monte Horeb e no monte Sinai 

mostram que Moisés está sendo sempre atraído pelo Si-mesmo. Iahwer agora para 

 
909 EDINGER, E. F. O encontro com o Self: um comentário junguiano sobre as “Ilustrações do Livro de 

Jó” de William Blake, p. 26. 
910 Von Franz explica que, nos contos de fadas, redenção se refere “especificamente a uma condição 

na qual alguém foi amaldiçoado ou enfeitiçado e é redimido por meio de certos acontecimentos ou 

eventos da história.” VON FRANZ, M.L. O significado psicológico dos motivos de redenção nos 

contos de fadas, p. 9. 
911 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 85-86. 
912 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 201. 



280 
 

receber as tábuas de pedra, que eram a lei e o mandamento, escritos, dessa vez, não 

por Moisés, mas pelo próprio Iahweh. Novamente a nuvem cobriu a montanha e o 

símbolo que aparece pela primeira vez é a glória de Iahweh que pousou sobre o monte 

Sinai que ficou encoberto pela nuvem por seis dias. No sétimo dia Iahweh, em sua 

glória no meio da nuvem, chamou Moisés. O povo podia ver de longe como que um 

espetáculo luminoso do fogo consumidor no topo da montanha. Moisés, mais uma vez, 

atende ao chamado do divino, passa pelo meio da nuvem e sobe a montanha e lá 

permanece quarenta dias e quarenta noites (Ex 24,15-18). 

O povo podia ver de longe, mas só Moisés podia entrar na nuvem. Era preciso 

que a coletividade aprendesse, com o exemplo do processo de individuação do líder, 

a chegar a reconhecer o chamado do Si-mesmo por meio do símbolo sagrado.  

A narrativa diz que a percepção dos israelitas da glória de Deus era “como que” 

de um fogo consumidor. Eles ainda não transcenderam interiormente a imagem do 

símbolo. Mas, Moisés já podia passar pela nuvem, experienciar a presença do divino 

na montanha e ficar em sua companhia. Para Edinger, o sentido dos quarenta anos no 

deserto e dos quarenta dias na montanha “corresponde ao prolongado intercâmbio 

com o inconsciente – o caos ou prima materia (matéria primordial) – que é o requerido 

quando se segue um irrevogável compromisso de individuação.”913 A coletividade 

precisa fazer um processo de individuação, pois, como diz Edinger, “os quarenta anos 

de peregrinação no deserto significam uma nekya ou jornada noturna da existência 

constrangida do ego no Egito para a vida transpessoal da Terra Prometida.”914 

Moisés recebe, durante os quarenta dias na montanha, a orientações de Iahweh 

para a construção do santuário que será a morada de Iahweh no meio do povo (Ex 

25,8). O santuário é um símbolo do aspecto centralizador do Si-mesmo, local sagrado 

de onde “vêm a força e a proteção”.915 A narrativa dirá em Ex 31,18 que Iahweh 

terminou de passar todas as instruções a Moisés. O ego se conscientizou de uma 

exigência do Si-mesmo. Agora o ego pode descer da montanha, ou seja, a consciência 

está fortalecida porque reconheceu um símbolo do inconsciente escuro que foi 

apresentado pela luz da glória do Si-mesmo. O símbolo do fortalecimento da 

 
913 EDINGER, E. F. Bíblia e Psique, p. 93. 
914 EDINGER, E. F. Bíblia e Psique, p. 93. 
915 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 200. 



281 
 

consciência é que o ego sabe o que Deus quer, ou seja, agora está ciente do que é 

exigido pela força soberana da psique coletiva, isto é, tudo o que está nas leis para 

uma sociedade nova com terra, comida, direitos e liberdade para todos. 

Os israelitas se cansaram de esperar por Moisés, que estava na montanha; 

construíram um bezerro de ouro e o chamaram de Iahweh (Ex 32,1-5). Para a narrativa 

bíblica, tal atitude equivaleu a uma afronta a Iahweh, pois significou colocar outro deus 

feito de metal no lugar de Iahweh que proibira a fabricação de imagens. Essa afronta 

contradisse a promessa do povo (Ex 24,3) de observar todas as palavras de Iahweh.  

Já foi dito que a figura da sombra está na reação de Moisés para com o povo 

que dançava na frente do bezerro de ouro. Pode-se ler a atitude dos israelitas, 

sentindo-se abandonados pelo líder, como apropriação de um símbolo das culturas 

vizinhas, nas quais “o touro e/ou o bezerro simbolizam, religiosamente, a força e a 

fertilidade.”916 Seria a utilização de um símbolo forte, mas que a narrativa insiste não 

corresponder ao Deus do Êxodo, embora seja apresentado como um deus, inclusive, 

pelo irmão de Moisés, como o próprio Iahweh. Uma possibilidade psicológica, de que 

fala Edinger, seria que o bezerro divino, filhote muito jovem da vaca, corresponderia 

ao “aspecto da psique jovial e nova, a função não desenvolvida (...) que está mais 

próximo do inconsciente.” Tal figura seria como “a precursora do Self.”917 

A comunidade precisa ainda avançar na individuação coletiva; por isso, a 

insistência de Moisés, o ego, em implorar o perdão para a comunidade, que é-lhe dado 

(Ex 33,17), pois o ego reconhece a superioridade do Si-mesmo. Em troca, o Si-mesmo 

responde-lhe que ele encontrou graça aos olhos de Deus, e Deus o conhece pelo 

nome, isto é, o Si-mesmo conhece a identidade egoica. O relacionamento ego-Si-

mesmo está fluindo para se desenvolver em Moisés uma personalidade mais madura. 

Diz Edinger que “a integridade e a estabilidade do ego dependem, em todos os 

estágios do desenvolvimento, de uma viva conexão como o Si-mesmo.”918 Pois, é por 

ela que a personalidade consciente se comunica com a psique arquetípica.919  

 
916 GRENZER, M. Êxodo. A Bíblia: Pentateuco, p. 197, nota 32,1-6. 
917 EDINGER, E. F. O encontro com o Self, p. 57. A palavra hebraica traduzida por bezerro é “rês jovem” 

ou “touro jovem”. Conforme BRÄUMER, H. Êxodo, p. 451. 
918 EDINGER, E. F. Ego e arquétipo, p. 55. Edinger exemplifica a afinidade entre o ego e o Si-mesmo 

com a narrativa bíblica de Gn 1,26, “segundo a qual o homem (ego) foi criado à imagem e à semelhança 

de Deus (Si-mesmo).” Exemplifica também recordando que o nome de Deus, “Eu sou”, é a mesma 

fórmula pela qual o ego tem ciência de si, quando diz: “Eu sou”. EDINGER, E. F. Ego e arquétipo, p. 56. 
919 EDINGER, E. F. Ego e arquétipo, p. 56. 



282 
 

Depois do perdão divino concedido à comunidade, Moisés faz um pedido a 

Iahweh: “Rogo-te que me mostres a tua glória.” (Ex 33,18). Iahweh responde que fará 

passar diante de Moisés a beleza de Iahweh e diante dele pronunciará o nome de 

Iahweh. Diz também que terá piedade e compaixão de quem Iahweh quiser. Mas, 

Moisés não poderá ver a face de Iahweh, pois o ser humano não pode ver a Deus e 

continuar vivo. Para atender o pedido de Moisés, Iahweh disse que há um lugar perto 

dele, sendo assim, Moisés deve posicionar-se sobre a rocha. Quando passar, Iahweh 

colocará Moisés na fenda da rocha e o cobrirá com a palma da mão. Assim que Iahweh 

passar, Moisés poderá ver as suas costas (Ex 33,19-23). 

A comunicação entre o ego de Moisés e o Si-mesmo está em harmonia. O povo 

quase pôs a perder o projeto de libertação rumo à terra prometida por causa do 

bezerro de ouro. Mas, está restabelecido o eixo ego-Si-mesmo. Antes desse pedido 

de Moisés, a narrativa informa que “Iahweh, então, falava com Moisés face a face, 

como um homem fala com seu amigo.” (Ex 33,11). Agora, para que Moisés, o ego, 

saiba que não é o ego quem está no controle da psique total, mas, sim, o Si-mesmo – 

embora Moisés se sinta agraciado com o diálogo íntimo com o divino na alma –, será 

necessário que a mão do Si-mesmo seja estendida para proteger o ego do poder que 

o estraçalharia se visse a Deus.  

O ego pode fazer a experiência da presença do Si-mesmo, mas é preciso estar 

na fenda da rocha e ser coberto pela mão divina, ou seja, é preciso que o ego vá até 

a escuridão da psique objetiva, ciente de que o Si-mesmo é quem o resguarda. Como 

diz Whitmont, a psique objetiva insiste em estabelecer um relacionamento com o ego 

consciente, porém, ela mesma coloca obstáculos para esse relacionamento.920 Se o 

ego for até a fenda da rocha, isto é, à escuridão debaixo da terra, que significaria a 

escuridão da morte,921 ciente de que depende do Si-mesmo para mover com as mãos 

numinosas a entrada da fenda, ele verá a luz da vida. Mas, com a humildade de que 

só pode ver o Si-mesmo pelas costas. O ego segue, mas não supera o Si-mesmo.922  

Para que a consciência de Moisés se amplie e se torna mais amadurecida com 

a graça que terá com essa experiência com Deus, ele terá de mostrar mais uma vez 

 
920 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 44. 
921 Ou, “morada junto do Pai”, conforme NISSA, S. G.  Vida de Moisés, p. 144. 
922 São Gregório de Nissa diz que Moisés aprende a lição de que “a Divindade, pela própria natureza, é 

inabarcável, pois não está circunscrita por nenhum limite.” NISSA, S. G.  Vida de Moisés, p. 139. 



283 
 

sua obediência ao poder do inconsciente lavrando duas tábuas de pedra para Deus 

nelas escrever (Ex 34,1). Essa parceria significa que Moisés, como legislador, é figura 

do verdadeiro Legislador,923 ou seja, O Si-mesmo estabelece os desígnios, e o ego 

trabalha para que os desígnios divinos sejam implantados e cumpridos. Com as tábuas 

na mão, Moisés, dentro da fenda da rocha, depois que Deus passou, viu as costas de 

Iahweh. Como prometera, ao passar, Iahweh proclamou seu próprio nome (Ex 34,6).  

O ego tem a oportunidade de ver a grandeza do Si-mesmo. Moisés vivera 

muitas aventuras até chegar a esse momento de presenciar a glória de Iahweh. Por 

isso, “Moisés caiu de joelhos por terra e adorou” (Ex 34,8). O ego aprendeu a admirar 

o Si-mesmo, mas não se confundiu com ele. “As imagens e os atributos do Si-mesmo 

são agora experimentados como coisas distintas do ego e, situados acima dele.”924 

Moisés implorou a Iahweh que continuasse com o povo, do qual Iahweh se afastara 

desde a fabricação do bezerro de ouro. A individuação das imagens arquetípicas pelo 

ego de Moisés faz dele um líder cada vez mais humano, que se vê irmanado com os 

israelitas e se faz cúmplice deles, pedindo a Iahweh que perdoe “as nossas faltas e os 

nossos pecados” e que Iahweh “nos” tome por sua herança (Ex 34,9).  

O legislador estava pronto para apresentar à comunidade as novas tábuas da 

lei, por isso desceu da montanha. Um fenômeno altera a aparência de Moisés. Por ter 

falado com Deus, a pele do seu rosto resplandecia. Poderia ser o reflexo do rastro do 

brilho da glória de Iahweh que Moisés viu pelas costas, ou poderia ser a realização da 

promessa de Iahweh a Moisés (Ex 34,10) de que faria “coisa temível” com ele.925 Os 

irmãos estavam com medo de se aproximar dele, mas atenderam o seu chamado e 

ele lhes transmitiu a lei. Depois colocou um véu sobre seu rosto e só o retirava quando 

entrava diante de Iahweh para falar com ele (Ex 34,29-35).  

Na primeira experiência numinosa, o ego reverenciou o Si-mesmo na sarça 

ardente e cobriu o rosto. Ao longo da trajetória de sua vida, Moisés vem conseguindo 

transcender muitas imagens arquetípicas e individuá-las na consciência, tornando-se 

ciente dos símbolos sagrados do Si-mesmo. A sua individuação transformou a persona 

do líder, pois ele já não é o mesmo líder de antes, agora ele tem uma marca da 

 
923 NISSA, S. G.  Vida de Moisés, p. 132. 
924 EDINGER, E. F. Ego e arquétipo, p. 122. 
925 BRÄUMER, H. Êxodo, p. 481. 



284 
 

transcendência, notada pela comunidade. Ele cobre o rosto com o véu na presença 

dos irmãos, mas é o ego transformado pelo amadurecimento psicológico, que se pode 

ver no brilho resplandecente no seu rosto, que se apresenta perante o Si-mesmo. 

Moisés desceu da montanha do Sinai e transmitiu a lei que estava nas tábuas 

e, partir daí, ele entrava na tenda que ele armou (Ex 33,7), fora do acampamento e 

recebeu o nome de Tenda da Reunião. Um jovem chamado Josué era o guardião da 

Tenda (Ex 33,11). Moisés comunicou a toda a comunidade que Iahweh determinou 

que fosse construído e erigido o santuário para Iahweh e os israelitas fizeram tudo 

conforme Iahweh ordenara a Moisés. Quando Moisés viu toda a obra concluída, 

abençoou os israelitas (Ex 35-39), o que pode significar que eles “devem receber 

gratidão, louvor e bênção”.926 

Eis a última façanha do Êxodo: Moisés é quem deve levantar o santuário no 

primeiro dia do primeiro mês, ou seja, tem início uma nova era a serviço de Iahweh,927 

passou a era da escravidão, e “a hora da libertação passou a ser a zero hora na 

contagem dos anos futuros para os israelitas”.928 O símbolo mais poderoso é a arca 

com as tábuas da lei – o Testemunho – que vai ocupar o lugar na Habitação, ou 

Tabernáculo. Ela é o símbolo da presença de Iahweh que revelou e escreveu sua lei 

para a vida nova do povo de Israel.  

A nuvem cobriu a Tenda e a glória de Iahweh preencheu totalmente a 

Habitação, onde estava a arca, símbolo da sua presença (Ex 40,34-38). O caminho 

rumo à terra da liberdade continua, por isso, o Santuário é móvel e é levantado toda 

vez que a nuvem se levanta, sinal da retomada da marcha. A presença de Deus é 

contínua junto ao povo, de dia na nuvem, de noite no fogo; Iahweh está junto com o 

povo em todas as etapas da caminhada. O Livro do Êxodo termina e a última 

informação sobre Moisés é que ele não pôde entrar na Tenda da Reunião, porque 

estava plena da glória de Iahweh. Moisés é, portanto, o ser humano que se individua 

ao longo da sua jornada, seu ego está ciente de que não é Deus, que não ocupa o 

lugar de Deus, mas seu lugar é junto da humanidade, isto é, do povo, liderando-o no 

caminho, que, como toda individuação, é contínuo ao longo de toda a vida. 

 
926 BRÄUMER, H. Êxodo, p. 496. 
927 BRÄUMER, H. Êxodo, p. 497. 
928 BRÄUMER, H. Êxodo, p. 498. 



285 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Esta pesquisa mostrou que Carl Gustav Jung não é um místico por fazer 

inúmeras referências aos temas religiosos, não só do cristianismo, mas também de 

muitas outras religiões, inclusive das mais antigas tradições. Jung é, sim, um estudioso 

comprometido com a ciência, e sua teoria, ou seja, a psicologia analítica, é uma leitura 

da estrutura da psique, a partir da qual podem-se encontrar inúmeras possibilidades 

de paralelos com os símbolos religiosos. Jung faz a leitura dos símbolos psicológicos 

que estão inseridos nos símbolos das religiões e apresenta paralelos que mostram a 

semelhança entre os significados dos símbolos religiosos e os significados dos 

elementos da estrutura da psique humana.  

Estudar o personagem Moisés a partir da psicologia analítica possibilita o 

conhecimento da psique humana de um importante expoente da tradição bíblica, um 

personagem considerado o maior profeta dessa tradição religiosa. Esse conhecimento 

se dá compreendendo-se o personagem como ser humano e tendo-se a perspectiva 

de que todo ser humano vive seu desenvolvimento psicológico. Os elementos 

religiosos podem ser compreendidos pela psicologia analítica, pois são elementos que 

se assemelham aos elementos que estão na psique de todos os seres humanos.  

Fica claro que é possível um diálogo intelectual entre a psicologia analítica e a 

religião. Fortalece-se, assim, o diálogo entre Psicologia e Religião, que pode muito 

contribuir para o progresso do conhecimento científico da religião, uma vez que a 

elaboração conceitual de Jung é científica, isto é, baseada em dados da sua 

observação de casos de pacientes, da observação de grupos primitivos e, inclusive, 

da sua própria autoanálise psicológica. Jung deixa claro que os dados que levanta e 

analisa não são a partir da crença religiosa, mas a partir da observação científica dos 

elementos que se assemelham nos símbolos da religião e na estrutura da psique. 

Esta pesquisa permitiu observar, também, que o diálogo entre a ciência e a 

religião não é de uma ciência apenas, ou de uma ciência da religião apenas, mas de 

uma ciência que se embrenha num diálogo com a poesia da alma, pois o percurso 

desta pesquisa ocorreu ao longo da análise de uma obra literária de gênero narrativo 

em que se puderam constatar sinais de uma personalidade ali registrada. O registro 

literário de uma personalidade é como o registro de uma poesia da alma humana nas 



286 
 

páginas daquele livro sagrado. A psicologia, como ciência da alma, dialogou com a 

poesia da alma encontrada nas páginas do Êxodo. Tem razão Maraldi quando diz que 

uma psicologia sem filosofia, sem poesia, seria uma psicologia muito pobre.929 

A pesquisa bibliográfica verificou e confirmou a hipótese de que Moisés seria 

um herói de acordo com a perspectiva da psicologia analítica. Moisés pôde ser 

compreendido como um herói mitológico que empreende uma jornada mitológica, 

segundo as categorias da obra de Campbell, O herói de mil faces.  

A pesquisa confirmou que Moisés, que é considerado pela teologia como herói 

popular, tem também uma jornada do herói em uma aventura mitológica que perpassa 

os três estágios, conforme Campbell, que são a separação, a iniciação e o retorno. O 

que Cambpell chama de “a milenar aventura da alma”930 pôde ser constatado na 

aventura do protagonista do livro do Êxodo. E Moisés é um herói que retorna da 

façanha heroica, no alto da montanha, para junto da coletividade após receber as leis 

divinas para o povo de Israel. Ele estava contribuindo, com sua aventura heroica, para 

a constituição de uma sociedade nova para um povo que saíra da escravidão e 

caminhava, pelo deserto, rumo à terra da liberdade. O desenvolvimento da psique do 

herói ajudou o desenvolvimento psicológico do grupo que ele liderava. A partir da 

jornada do herói Moisés, os israelitas terão o embasamento legislativo para a 

organização da vida social quando entrarem na terra prometida.  

A pesquisa verificou e confirmou também a hipótese de que se poderiam 

detectar na personalidade de Moisés os elementos que caracterizam o processo de 

individuação, conforme a psicologia analítica. 

Um elemento presente na narrativa do Êxodo é o querer do Deus Iahweh ser 

conhecido. A dinâmica literária aponta a pergunta do faraó do Egito sobre quem seria 

Iahweh, para que o faraó lhe obedecesse, deixando os israelitas partirem (Ex 5,2), 

assim como aponta também para a afirmação de Iahweh de que os egípcios saberiam 

que ele é Iahweh e conheceriam o seu poder (Ex 7,5). O mesmo Iahweh dissera que 

conhecia as angústias do povo escravizado no Egito (Ex 3,7). A insistência no 

“conhecer” mostra que, psicologicamente, há uma provocação do divino, que já 

 
929 MARALDI, E. O. NUMINA: núcleo de estudos psicológicos da religião. 18 set. 2023. Informação 

verbal.  
930 CAMPBELL, J. O herói de mil faces, p. 246. 



287 
 

conhece e que quer ser, então, conhecido. Essa é a meta do Si-mesmo, que na psique 

quer que seu poder seja conhecido. E essa meta foi alcançada pelo Si-mesmo na 

narrativa do Êxodo. Iahweh se deu conhecer. O Si-mesmo provocou o ego. Moisés 

abriu-se às provocações do Si-mesmo, cuja força poderosa se tornou conhecida e 

modificou a personalidade de um indivíduo chamado Moisés, que era o líder de uma 

comunidade de israelitas que precisava também individuar-se. O paralelo psicológico 

ficou perceptível: assim como Iahweh do Êxodo é Deus soberano e conduz a história 

(Ex 7,5), o Si-mesmo é a psique total que, ao ser confrontada pelo ego, é sempre 

soberana sobre ele e conduz o ego ao processo de conscientização das forças internas 

da psique humana. 

Como se pôde verificar, a narrativa do Êxodo oferece elementos da 

personalidade do seu protagonista, tanto da sua individualidade quanto da relação com 

o seu povo, que puderam ser interpretados como símbolos arquetípicos a partir da 

conceituação da psicologia analítica. 

Whitmont explica que quando a pessoa mantém contato com os significados 

universais, com as poderosas expressões arquetípicas que são próprias da natureza 

humana e não resultados da criação do ego, impulsos novos se apresentam e afetam 

a vida.931 Essa é uma característica da vida de Moisés no Êxodo. Desde o seu 

nascimento com características de herói e durante toda a jornada da sua vida, pode-

se ver o surgimento de novos impulsos da psique inconsciente levando o personagem 

às façanhas e mudanças em sua vida. Um homem marcado pela capacidade de 

escutar a voz da alma, a voz do além, a voz de Deus, a voz do Si-mesmo, e deixar-se 

conduzir pelos desígnios psíquicos mais profundos e transformadores.  

Pôde-se compreender a razão de ser Moisés universalmente considerado o 

maior profeta da tradição bíblica. Se é universal, é arquetípico, e se é arquetípico, é, 

segundo a psicologia analítica, movido pela energia psíquica empreendida pelo Si-

mesmo na psique humana. Por isso, Moisés foi, segundo o Êxodo, o líder mais 

importante a quem o poder divino concedeu as honras de receber as leis divinas e 

transmiti-las ao povo do Êxodo. 

 
931 WHITMONT, E. C. A busca do símbolo, p. 74. 



288 
 

Moisés se relaciona com a vida, com o grupo dos hebreus, e consigo mesmo a 

partir da visão que a anima lhe oferece. A anima, que é a figura arquetípica 

contrassexual, é a interioridade criativa e proporciona à personalidade a força da 

imaginação. Ficou clara uma visão de que a personalidade de Moisés é conduzida pela 

interioridade que é imaginativa. Moisés se deixa conduzir por sua capacidade 

imaginativa em sentido psicológico de deixar-se conduzir não somente pelas decisões 

racionais do ego, mas também pela riqueza proporcionada pela imaginação que 

provém da interioridade da alma.  

Essa é uma contribuição que a leitura psicológica do personagem bíblico 

proporciona ao mundo atual em que a racionalidade é considerada a coisa mais 

importante quanto aos ditames das normas e do conhecimento, enquanto os seres 

humanos, hoje em dia, estão carentes do conhecimento da alma humana. Poder 

interpretar alguns elementos da personalidade de Moisés e o modo como ele se deixou 

conduzir pela alma, isto é, pela anima, aquela força que impulsiona para a vida porque 

quer vida, torna-se um ensinamento para as gerações atuais que precisam aprender 

a valorizar o interior humano como fonte de vida, de sabedoria e de desenvolvimento 

do próprio ser humano.  

Como foi visto, segundo a psicologia analítica o desenvolvimento psicológico é 

o processo de individuação. Esse processo ocorre com o que Jung chamou de ações 

compensatórias entre o inconsciente e a consciência do ego.932 Ou seja, o ego se 

desenvolve fora do âmbito da psique inconsciente, pois há força instintiva que o 

conduz a adaptar-se ao mundo externo da psique, isto é, ao meio ambiente. Quando 

o ego chega a tornar-se unilateral e muito autoconfiante, o inconsciente entra em ação 

para compensar essa unilateralidade, para que haja equilíbrio psíquico na 

personalidade do indivíduo. O Si-mesmo é a força poderosa que ativa as imagens 

reservadas na psique objetiva e provoca o ego para que as reconheça. Esse padrão 

das compensações do processo de individuação, que acontecem, segundo Stein, na 

sequência dos sonhos, no caso de Moisés pôde ser visto, nesta pesquisa, como a 

sequência do relacionamento marcado pela intimidade entre Moisés e Iahweh. A 

relação de intimidade de Moisés com Iahweh vai aos poucos mostrando o ego 

 
932 STEIN, M. Jung, p. 157. 



289 
 

respeitando as indicações do Si-mesmo; o ego é quem decide, mas age sempre 

orientado pela voz interior.  

E pôde ser visto também que a liderança de Moisés também vai se individuando 

como projeto do Si-mesmo. Ou seja, o líder Moisés, escolhido no início do relato do 

Êxodo por Iahweh, tem um processo psicológico marcado por transformações em sua 

individualidade e em sua condução da coletividade. Moisés, o ego, individuou muitas 

imagens proporcionadas pelo ser Divino, o Si-mesmo, e, a partir disso, alcançou um 

desenvolvimento de sua personalidade e de sua liderança. O relato mostra que a 

coletividade também podia aprender a ouvir o chamado da voz interior, confiava no 

seu líder e se prontificava a obedecer ao Deus Iahweh, isto é, a agir conforme as 

indicações das imagens arquetípicas que se apresentavam ao ego de Moisés. E este 

alcançava um nível de desenvolvimento que o habilitava a orientar uma coletividade 

no caminhar em buscar da terra da liberdade, que o ajudava a conduzir essa 

coletividade no reconhecimento da glória divina; esse desenvolvimento de Moisés 

fazia dele um líder que caminhava junto com seus irmãos israelitas, não acima, nem à 

frente, mas junto deles, e ajudava a coletividade a respeitar a voz do Si-mesmo. 

Esse desenvolvimento da personalidade de Moisés mostra que ele não atingiu 

o que Jung chama de “semelhança a Deus”, referindo-se aos “traços fundamentais da 

psicologia neurótica do poder”,933 pois, como diz Jung, “ser semelhante a Deus é ser 

semelhante a um espírito superior ao espírito humano.”934 Como se pôde verificar, em 

nenhum momento Moisés se esqueceu de que era tão humano quanto os seus irmãos 

israelitas liderados por ele, tal como se pôde ver quando ele não se distinguiu deles 

ao pedir o perdão a Deus, dizendo “nossos” pecados e “nossas” faltas (Ex 34,9).  

Jung diz também que “assim como o indivíduo não é apenas um ser singular e 

separado, mas também um ser social, do mesmo modo o espírito humano não é algo 

de isolado e totalmente individual, mas um fenômeno coletivo.”935 Com isso, Jung 

explica que, do mesmo modo que certas funções sociais se opõem a interesses 

individuais, o espírito humano também tem funções coletivas que se opõem a 

conteúdos individuais. Compreende-se, assim, que há a psique coletiva. Jung diz que, 

 
933 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 139. 
934 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 140. 
935 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 140. O itálico é do autor. 



290 
 

quando da assimilação do inconsciente, ao ser incluída a psique coletiva no inventário 

das funções psíquicas pessoais, haverá a dissolução da personalidade em seus pares 

antagônicos, como por exemplo, nos casos de neuroses, serão evidentes a mania de 

grandeza e o sentimento de inferioridade.936 Para Jung, “na psique coletiva se abrigam 

todas as virtudes específicas e todos os vícios da humanidade e todas as outras 

coisas.”937 No desenvolvimento pessoal, a razão descobrirá que tais opostos são 

irreconciliáveis. Para Jung, para que haja o desenvolvimento da personalidade deverá 

ocorrer a repressão da psique coletiva, pois a personalidade corre um perigo na psique 

coletiva, que é o de ser achatada na função coletiva.938 

Uma possibilidade de desenvolvimento pessoal que Jung aponta é, entre os 

primitivos, por meio do prestígio mágico, segundo o qual, a coletividade, 

estabelecendo como que um compromisso coletivo, seleciona alguém para ser por ela 

prestigiado. Jung explica o funcionamento psíquico dessa ação coletiva e também 

pessoal de um líder prestigiado da seguinte maneira:  

 

Quando a sociedade, como conjunto, necessita de uma figura que atue 

magicamente, serve-se da vontade de poder do possível portador do 

símbolo e da vontade de submissão dos demais, como veículo, 

possibilitando assim a criação do prestígio pessoal.939 

 

Jung explica que esse processo será mantido enquanto houver influências 

sobre a coletividade que requeiram a manutenção do prestígio mágico do líder. Porém, 

pode ser que, ao atingir o auge do prestígio, o processo comece a caminhar para ser 

finalizado. Se isso ocorrer, a personalidade do líder prestigiado pela coletividade, que 

é muito importante para a vida da comunidade,940 pode correr sério risco. O risco é 

que aquela personalidade, que tinha sido diferenciada e protegida pelo prestígio 

mágico, acabar sendo rebaixada por causa de uma dissolução na psique coletiva. Se 

aquela personalidade, que antes fora prestigiada, agora se tornar dissolvida na 

coletividade, ela sofrerá o que Jung chama de “perda da alma”, “porque uma 

 
936 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 143. 
937 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 143. 
938 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 144. Ver também nota 6 na p. 144. 
939 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 144. O itálico é do autor. 
940 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 145. 



291 
 

realização pessoal importante foi negligenciada, ou então o indivíduo sucumbiu à 

regressão.”941  

No caso de Moisés, o processo psicológico como líder tem uma característica 

peculiar, ou seja, a coletividade passou por momentos de murmuração contra o líder 

ou praticou atos que contrariaram as instruções, mas, como coletividade manteve a 

personalidade de Moisés como personalidade com prestígio mágico no sentido 

psicológico que Jung explica. Ao mesmo tempo, pôde-se ver, na pesquisa, que Moisés, 

sendo líder, com tal reconhecimento psicológico da parte da coletividade dos 

israelitas, fez um processo pessoal de desenvolvimento psicológico, individuando as 

imagens que o Si-mesmo lhe apresentava, ao longo do processo.  

Nesse processo, Moisés era distinguido pelo Si-mesmo em muitos momentos, 

tais como quando passou quarenta dias na presença de Iahweh na montanha; quando 

conversava com Iahweh e lhe pedia para ver a glória divina; ou quando entrava na 

Tenda que recebia a nuvem de Iahweh. Ao mesmo tempo que Moisés tinha encontros 

psíquicos individuais com o Si-mesmo, ele compartilhava o fruto de suas experiências 

de desenvolvimento psicológico com a comunidade dos israelitas. O relato do Êxodo 

não mostra a perda do prestígio de Moisés perante a coletividade, pelo contrário, 

insistirá até o final do livro que Moisés fez tudo como Deus lhe havia ordenado e que 

a comunidade realizou tudo o que recebera de Deus por meio de Moisés (Ex 39,43). 

O prestígio atribuído a Moisés pela comunidade, que desde o início do livro era 

uma escolha do divino, é coroado com a ênfase, no relato, de que ele era um 

cumpridor da sua missão de liderança do povo de Israel, terminando os trabalhos da 

construção do santuário para o Deus Iahweh (Ex 40,33). Também é enfatizado o fato 

de que o indivíduo Moisés não se igualou a Deus nem se sobrepôs à comunidade 

numa confusão psicológica de mania de grandeza, assim como não foi subordinado 

pelo par antagônico do complexo de inferioridade, pois esse complexo foi individuado 

ao longo da sua jornada psicológica.  

Outro perigo apresentado por Jung é de que, se houver uma confusão entre a 

psique coletiva e a psicologia individual, a pessoa pode tentar “impor aos outros as 

exigências do seu inconsciente, uma vez que esse tipo de identificação acarreta um 

 
941 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 145. 



292 
 

sentimento de validez geral (‘semelhança a Deus’).”942 Isso seria como um desprezo 

pela individualidade dos demais levando à supressão do ser individual na comunidade. 

Jung diz que nos grupos sociais a individualidade acaba sendo suprimida, mas que, 

em grupos sociais mais restritos é possível proteger melhor a individualidade, pois 

seus membros têm maior liberdade e, com isso, têm maior moralidade, pois, diz Jung, 

“sem liberdade não pode haver moralidade”.943  

Nesse sentido, a jornada psicológica de Moisés mostrou que, sendo o líder de 

uma comunidade, ele sempre dialogou com a comunidade, apresentando-lhe o projeto 

libertador de Iahweh, incentivando os israelitas a conhecerem o poder do Deus que os 

chamava a saírem da terra da escravidão, e sempre apresentando ao povo a 

promulgação das leis que Iahweh lhe entregava na montanha. Como se pôde ver, na 

pesquisa, um exemplar da sombra de Moisés foi quando obrigou os israelitas a 

beberem a água com o pó do bezerro de ouro triturado, mas o oposto também teve 

lugar equilibrando a mandorla psicológica, quando insistiu com Iahweh que perdoasse 

ao povo, pois temia que a ausência de Deus junto ao povo implicasse em fracasso do 

projeto libertador e da chegada à terra da liberdade.  

Se a liberdade é a condição para que os indivíduos em um grupo social sejam 

singulares, Moisés é o indivíduo que lidera uma coletividade rumo à liberdade. Moisés, 

cujo processo de individuação contribuiu para que uma coletividade – que vivera sob 

a opressão esmagadora das individualidades sob a escravidão no Egito – fizesse o 

caminho da individuação coletiva e se tornasse, como foi verificado na pesquisa, uma 

nova coletividade, uma nação santa, uma nação de sacerdotes. Isso queria dizer uma 

coletividade de homens e mulheres individuados e livres, numa nova sociedade, com 

justiça, simbolizada pela nova legislação, e com pão e trabalho para todos, 

simbolizados pela terra que mana leite e mel.  

E, ainda sobre a liberdade, esta pesquisa enfatiza que o processo de 

individuação é sempre um processo de liberdade, pois, para Jung o Si-mesmo é a 

soma total do ser potencial de cada indivíduo. Jung apresentou o Si-mesmo como 

contraste ao pequeno “eu” do indivíduo, quer dizer, àquela autoimagem consciente 

que cada pessoa tem como senso de identidade pessoal. O Si-mesmo age na psique 

 
942 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 146. 
943 JUNG, C.G. O eu e o inconsciente. O.C. Vol. 7/2, Apêndice, p. 147. 



293 
 

individual como se ele gerasse uma vontade evolutiva própria e um padrão de 

intenções de realização próprio de modo que cada indivíduo alcance tal vontade e tal 

padrão, os quais nem sempre estão de acordo com a personalidade do ego 

consciente.944  

O Si-mesmo proporciona tanto o que se pode chamar moralmente de instintos 

mais baixos quanto o que se pode chamar de inspirações espirituais. É o Si-mesmo 

que gera o impulso de individuação em cada ser humano, a ânsia de cada indivíduo 

se tornar o que é conforme o potencial da psique, mas é também o Si-mesmo quem 

gera a consciência individual legítima em cada ser, a qual, “em seu significado 

psicológico, é semelhante à vox Dei, ‘a voz de Deus’”.945  

O Si-mesmo, como centro da psique total, funciona como uma entidade 

transpessoal e se caracteriza como um destino que exige, na personalidade de cada 

um, ser concretizado da melhor forma possível no que diz respeito às possibilidades e 

às limitações impostas pelo ambiente familiar, social e cultural em que cada indivíduo 

se encontra. Portanto, psicologicamente falando, não há nenhuma impossibilidade ou 

castração da liberdade do indivíduo no processo psicológico da individuação, pois este 

não se trata de um determinismo ou fatalismo, mas sim da realização de um destino 

que significa um padrão pré-pessoal, que é porém, individual, de uma totalidade 

intencional que existe em todos os seres humanos. E o Si-mesmo sozinho não pode 

concretizar a potencialidade de cada indivíduo, pois necessita da ação do ego 

consciente que tem a capacidade de reconhecer cada conteúdo que o Si-mesmo lhe 

apresenta e de tomar a decisão de integrá-lo, portanto, à consciência individual. Como 

afirma Whitmont, o destino é um desdobramento do arquétipo principal da psique total, 

o Si-mesmo, no tempo e no espaço.946  

Alvarenga diz que as pessoas que se desviam do caminho de humanização – 

em termos arquetípicos –, recebem alertas que são chamados de castigos dos deuses. 

Dessa forma, “a presença do castigo representa a perda de liberdade para encontrar-

se simbolicamente com o Self.”947 Essa definição talvez poderia ser aplicada a Moisés 

 
944 WHITMONT, E. C. Retorno da deusa, p. 227. 
945 WHITMONT, E. C. Retorno da deusa, p. 227. 
946 WHITMONT, E. C. Retorno da deusa, p. 227. 
947 ALVARENGA, M. Z. Apresentação. In: ALVARENGA, M. Z. et al. Os deuses castigam?: mitologia e 

psicopatologia simbólica, p. 26 



294 
 

não no livro do Êxodo, mas no livro do Deuteronômio, quando ele não pôde entrar na 

terra prometida (Dt 34,4), mas morreu e foi sepultado por Iahweh “no vale, na terra de 

Moab, defronte a Bet-Fegor; e até hoje ninguém sabe onde é a sua sepultura.” (Dt 

34,6). Como se pôde ver nesta pesquisa, esse seria um castigo que o herói teria 

recebido dos deuses.  

É oportuno considerar, no entanto, outra interpretação sobre o tema da não 

entrada de Moisés na terra prometida no livro do Deuteronômio.  

De acordo com Dt 34,6 Moisés morreu e foi sepultado por Iahweh e ninguém 

sabe onde está o túmulo dele. Para Lima Netto, “Moisés, o maior herói bíblico, não 

completou sua jornada de individuação. Javé não lhe permitiu entrar na Terra 

Prometida.” O autor afirma que “o processo de individuação é uma jornada em que a 

meta está sempre à frente. A Terra Prometida, sendo a meta, nunca será atingida”.948 

Recorde-se, no entanto, que o processo de individuação acontece durante toda 

a vida.949 Ocorre que, na tradição bíblica, na parte cristã da Escritura, em Mt 17,1-9, 

Moisés é citado, junto com Elias, pela narrativa que afirma que o Cristo se transfigurou 

em uma alta montanha e, nesse momento numinoso, apareceram-lhe Moisés e Elias. 

Elias foi um dos profetas do Antigo Testamento, Moisés o líder do Pentateuco.  

Se o texto sagrado afirma que, posteriormente, na história dos judeus, Moisés 

apareceu ao Cristo, num momento numinoso, significa que há um símbolo da sua 

entrada na atmosfera cósmica do divino, apresentada como uma entrada definitiva na 

glória divina.950 Pode-se interpretar, assim, que Moisés tenha atingido um nível de 

transformação espiritual no processo de individuação que lhe permitiu adentrar a 

atmosfera do divino.  

Segundo o Evangelho de Mateus, Moisés apareceu, conversou com o Cristo 

em cima da montanha, e depois desapareceu. Esse símbolo pode indicar que Moisés 

– que em Dt 34,6 fora acolhido pelo divino em sua morte, o que é mostrado na narrativa 

como sendo sepultado pelo próprio Deus que não deixou nenhum vestígio da sua 

sepultura – adentrou a esfera divina como resultado de um processo de conhecimento 

do mais profundo de sua alma. Ou seja, como resultado de um processo de 

 
948 LIMA NETTO, R. Os segredos da Bíblia, p. 200. 
949 JOHNSON, R. A. A chave do reino interior, p. 26. 
950 Conforme Bíblia de Jerusalém, p. 1.735, nota a.  



295 
 

autorrealização que só pode ser expresso simbolicamente como aquele que está com 

Deus na imensidão do infinito e que pode, ao mesmo tempo, dialogar com aquele que, 

segundo o Novo Testamento, veio ao mundo em nome de Deus, para resgatar e 

redimir a humanidade.  

Somente um Moisés, com um alto nível de desenvolvimento da sua humanidade 

plenificada com a sua interioridade, poderia ter um encontro como esse que 

transcenderia o tempo humano e as condições físicas e históricas humanas; ou seja, 

o símbolo de alto nível de amadurecimento e transcendência, porque alcançou a esfera 

cósmica do Si-mesmo, isto é, aquela totalidade em forma espiral, representada na 

narrativa como o aparecimento em outra circunstância da história do povo de Israel.  

Esta pesquisa chega a um termo, mas não terminam as possibilidades de se 

continuar estudando o tema, pois Jung oferece uma possibilidade muito grande de 

leitura da psique humana, e, especificamente, para o cientista da religião, de leitura do 

que acontece psiquicamente com o ser humano enquanto se relaciona com os 

símbolos religiosos. Esta é uma pesquisa que poderá ser expandida por outros 

pesquisadores, pois está aberto e é amplo o leque de oportunidades de diálogo entre 

a leitura de um livro bíblico e a psicologia analítica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



296 
 

REFERÊNCIAS 

 

ACADEMIA BRASILEIRA DE LETRAS. Dicionário escolar da língua portuguesa. 2. 

ed. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 2008. 

 

AGOSTINHO, Santo. A Trindade. Tradução do original latino e introdução Agustino 

Belmonte; revisão e notas complementares Nair de Assis Oliveira. São Paulo: Paulus, 

1994. (Coleção Patrística).  

 

ALOMÍA, Merling. El año agradable de Jehová: simbolismo y realidade de las fiestas 

del antiguo Israel. Lima-Perú: Universidad Peruana Unión – Ediciones Theologika, 

2009.  

 

ALVARENGA, Maria Zelia de. Apresentação. In: ALVARENGA, Maria Zelia de, et al. 

Os deuses castigam?: mitologia e psicopatologia simbólica. São Paulo: Ananda 

Gráfica e Editora, 2015, p. 23-31. 

 

ALVARENGA, Maria Zelia de, et al. Os deuses castigam?: mitologia e psicopatologia 

simbólica. São Paulo: Ananda Gráfica e Editora, 2015. 

 

AMATUZZI, Mauro Martins. (org.). Psicologia e espiritualidade. 2. ed. São Paulo: 

Paulus, 2008. 

 

ANDIÑACH, Pablo R. Introdução hermenêutica ao Antigo Testamento. Tradução 

Mônica Malschitzky. São Leopoldo: Sinodal/EST, 2010. 

 

ANDIÑACH, Pablo R. O livro do Êxodo: um comentário exegético-teológico. 

Tradução Nelson Kilpp. São Leopoldo: Sinodal/EST, 2015.  

 

Antigo Testamento poliglota: hebraico, grego, português, inglês. São Paulo: Vida 

Nova-Sociedade Bíblica do Brasil, 2003.  

 

ARAS: ARCHIVE FOR RESEARCH IN ARCHETYPAL SYMBOLISM. O Livro dos 

símbolos: reflexões sobre imagens arquetípicas. Ami Ronnberg (chefe de redacção); 

Kathleen Martin (editor). Köln: Taschen, 2012. 

 

BALANCIN, Euclides M., STORNIOLO, Ivo. Como ler o livro do Êxodo: o caminho 

para a liberdade. São Paulo: Paulus, 2004. (Série Como ler a Bíblia). 

 

BARBAS. In: Dicionário Priberam da língua portuguesa, 2008-2021. Disponível 

em: https://dicionario.priberam.org/barbas. Acesso em: 12 set. 2022. 

 

BAUMANN, Gerlinde. Entender as imagens divinas da violência no Antigo 

Testamento. Tradução Milton Camargo Mota. São Paulo: Loyola, 2011.  

 

Biblia latinoamericana. Ramón Ricciardi, Bernardo Hurault, 1972, y Sociedad 

Bíblica Católica Internacional, Madrid, apud BINZ, Stephen J., 1995. 

https://dicionario.priberam.org/barbas.%20Acessado%20em%2012/09/2022


297 
 

 

Bíblia. Português. Bíblia de Jerusalém. Nova ed. rev. ampl. São Paulo: Paulus, 2002. 

2206 p. 

 

BINZ, Stephen J. El Dios de la libertad y de la vida: un comentario sobre el libro del 

Éxodo. Traducción Colette Joly Dees. Collegeville, Minnesota: The Liturgical Press, 

1995.  

 

BLENKINSOPP, Joseph. Deuteronômio. In: BROWN, Raymond E.; FITZMYER, Joseph 

A. MURPHY, Roland E. (Editores). Novo Comentário Bíblico São Jerônimo: Antigo 

Testamento. Tradução Celso Eronides Fernandes. Santo André/SP: Academia Cristã, 

São Paulo: Paulus, 2007, p. 223-252. 

 

BLY, Robert. A comprida sacola que arrastamos atrás de nós. In: ZWIEG, Connieg, 

ABRAMS, Jeremiah (orgs.). Ao encontro da sombra: o potencial oculto do lado 

escuro da natureza humana. Tradução Merle Scoss. Cultrix: São Paulo, 1994, p. 30-

36. 

 

BOHN GASS, Ildo. Êxodo de Israel. In: NEUENFELDT, Elaine Gleci, OROFINO, 

Francisco, BOHN GASS, Ildo, WEILER, Lucia. Êxodo: um caminho em busca de 

liberdade. São Leopoldo: CEBI, 2012, p. 17-27. (Série A Palavra na Vida N. 294).  

 

BORBA, Francisco S. (org.). Dicionário UNESP do português contemporâneo. São 

Paulo: UNESP, 2004. 

  

BRÄUMER, Hansjörg. Êxodo: Comentário Esperança. Tradução: Doris Körber. 

Curitiba: Editora Evangélica Esperança, 2020.  

 

BRENNER, Athalya (org.). De Êxodo a Deuteronômio a partir de uma leitura de 

gênero. Tradução Rosângela Molento Ferreira. São Paulo: Paulinas, 2000. (Coleção 

A Bíblia: uma leitura de gênero). 

 

BROWN, Raymond. Entendendo o Antigo Testamento: esboço, mensagem e 

aplicação livro por livro. Tradução Hope Gordon Silva. São Paulo: Shedd 

Publicações, 2004.  

 

CAMPBELL, Joseph. As transformações do mito através do tempo. Tradução 

Heloysa de Lima Dantas. 2. ed. São Paulo: Cultrix, 2015.   

 

CAMPBELL, Joseph. O herói de mil faces. Tradução Adail Ubirajara Sobral. São 

Paulo: Pensamento, 2007.  

 

CARVALHO, Tiago Samuel. A origem do Reino de Deus: a narrativa do Êxodo como 

base para a mensagem de Jesus no Evangelho de Mateus. São Leopoldo: Sinodal, 

2021. 

 



298 
 

CERESKO, Anthony R. Introdução ao Antigo Testamento numa perspectiva 

libertadora. Tradução José Raimundo Vidigal. São Paulo: Paulus, 1996. (Coleção 

Bíblia e sociologia). 

 

COUTO, António. Pentateuco: Caminho da Vida Agraciada. Lisboa: Universidade 

Católica Editora, 2003.  

 

CROATTO, José Severino. As linguagens da experiência religiosa: uma introdução 

à fenomenologia da religião. 2. ed. Tradução Carlos Maria Vásquez Gutiérrez. São 

Paulo: Paulinas, 2004. 

 

CROATTO, José Severino. Êxodo: uma hermenêutica da liberdade. Tradução J. 

Américo de Assis Coutinho. São Paulo: Paulinas, 1981. (Coleção Libertação e 

Teologia).  

 

CROATTO, José Severino. Hermenêutica bíblica: para uma teoria da leitura como 

produção de significado. Tradução de Haroldo Reimer. São Leopoldo: Sinodal, São 

Paulo: Paulinas, 1986. 

 

CROATTO, José Severino. História da Salvação: a experiência religiosa do Povo de 

Deus. Tradução Bélchior Cornélio da Silva. 2. ed. rev. e atualizada. Caxias do Sul-RS: 

Paulinas, 1968. 

 

CENTRO: INFORMÁTICA E BÍBLIA ABADIA DE MAREDSOUS. Dicionário 

enciclopédico da Bíblia. Tradução Ary E. Pintarelli, Orlando A. Bernardi. Santo 

André-SP: Academia Cristã, São Paulo: Loyola-Paulus-Paulinas, 2013. 

 

D’ALBUQUERQUE, A. Tenório. Dicionário espanhol português. Belo Horizonte; Rio 

de Janeiro: Livraria Garnier, 2001. (Coleção Dicionários Garnier, Vol. 3). 

 

DELOUYA, Daniel. Entre Moisés e Freud: tratados de origens e de desilusão do 

destino. São Paulo: Via Lettera Editora e Livraria, 2000. 

 

Dicionário da língua portuguesa: dicionários editora. Ed. rev. e atualizada. Porto: 

Porto Editora, 2008.  

 

Dicionário de latim-português: dicionários editora. 2. ed. Porto: Porto Editora, 2001. 

(712 p.). Disponível em: https://archive.org/details/porto-editora-dicionario-latim-

portugues-2a-ed. Acesso em: 14 out. 2023. 

 

Dicionário essencial de latim-português e português-latim. Porto: Porto Editora, 

2001.  

 

Dicionário latim-português: termos e expressões. Supervisão editorial Jair Lot 

Vieira. São Paulo: Edipro, 2016.  

 

DIETRICH, Luiz José; KAEFER, José Ademar. A formação do povo de Israel. In: 

NAKANOSE, Shigeyuki; DIETRICH, Luiz José (orgs.) Uma história de Israel: leitura 

https://archive.org/details/porto-editora-dicionario-latim-portugues-2a-ed
https://archive.org/details/porto-editora-dicionario-latim-portugues-2a-ed


299 
 

crítica da Bíblia e arqueologia. São Paulo: Paulus, 2022, p. 35-64. (Nova Coleção 

Bíblica). 

 

DIETRICH, Luiz José. Quando as imagens viraram ídolos. In: Estudos Bíblicos: 

Idolatria: a questão é ter ou não ter imagens? Petrópolis: Vozes, vol. 31, n. 124, p. 

341-354, out./dez. 2014. 

 

DILLARD, Raymond B., LONGMAN III, Tremper. Introdução ao Antigo Testamento. 

Tradução Sueli da Silva Saraiva. São Paulo: Vida Nova, 2006.  

 

DI PERNA, Mara Régia. Série: Comemoração especial dos cem anos do rádio no 

Brasil. [Entrevista cedida a] Marilu Cabañas. Jornal Brasil Atual, São Paulo, 

1h06min00s a 1h25min54s. 07 set. 2022. Disponível em: Jornal Brasil Atual - 

07/09/2022 - YouTube. Acesso em: 07 set. 2022. 

 

DONNER, Herbert. História de Israel e dos povos vizinhos: Volume 1: Dos 

primórdios até a formação do Estado. 7. ed. Tradução Claudio Molz, Hans A. Trein. 

São Leopoldo: Sinodal/EST, 2015.  

 

DONNER, Herbert. História de Israel e dos povos vizinhos: Volume 2: Da época da 

divisão do reino até Alexandre Magno. 4. ed. Tradução Claudio Molz, Hans A. Trein. 

São Leopoldo: Sinodal/EST, 2006.  

 

DOWNING, Christine (org.). Espelhos do Self: as imagens arquetípicas que moldam 

a sua vida. Tradução Maria Silvia Mourão Netto. São Paulo: Cultrix, 1998. 

 

DOZEMAN, Thomas B.; SCHMID, Konrad; SCHWARTZ, Baruch J. The Pentateuch: 

International Perspectives on current research. Tübingen: Mohr Siebeck, p. 85-108, 

2011, apud MONTEIRO, Sérgio. (2015). 

 

DROBNER, Hubertus R. Manual de Patrología. Traducción Víctor Abelardo Martínez 

de Lapera. 2. ed. revisada e actualizada. Barcelona: Herder, 2001.  

 

EDINGER, Edward F. A criação da consciência: o mito de Jung para o homem 

moderno. Tradução Dra. Vera Ribeiro. São Paulo: Cultrix, 1996. (Coleção Estudos de 

psicologia junguiana por analistas junguianos).  

 

EDINGER, Edward F. Anatomia da psique: o simbolismo alquímico na psicoterapia. 

Tradução Adail Ubirajara Sobral, Maria Stela Gonçalves. 1990, reimpressão. São 

Paulo: Cultrix, 2006. 

 

EDINGER, Edward F. Bíblia e Psique: simbolismo da individuação no Antigo 

Testamento. Tradução Ivo Storniolo. São Paulo: Paulinas, 1990. (Coleção Amor e 

Psique).  

 

EDINGER, Edward F. Ciência da alma: uma perspectiva junguiana. Tradução 

Gustavo Gerheim. São Paulo: Paulus, 2004. (Coleção Amor e Psique). 

 

https://www.youtube.com/watch?v=tQgDk1cDe88
https://www.youtube.com/watch?v=tQgDk1cDe88


300 
 

EDINGER, Edward F. Ego e arquétipo: uma síntese fascinante dos conceitos 

psicológicos fundamentais de Jung. Tradução Adail Ubirajara Sobral. 2. ed. São 

Paulo: Editora Pensamento Cultrix, 2020.  

 

EDINGER, Edward F. O encontro com o Self: um comentário junguiano sobre as 

“Ilustrações do Livro de Jó” de William Blake. Tradução Alípio Correia de Franca 

Neto. São Paulo: Cultrix, 1991. 

 

ESTÉVEZ LÓPEZ, Elisa. La figura de Moisés en el Éxodo. In: GÓMEZ, José Luis 

Barriocanal (coord.). Reseña Bíblica: El Libro del Éxodo. Estella (Navarra): Editorial 

Verbo Divino; Associación Bíblica Española. N. 82, verano 2014, p. 15-26. 

 

FÉ. In: Dicionário Priberam da língua portuguesa, 2023. Disponível em: 

https://dicionario.priberam.org/f%C3%A9 . Acesso em: 28 ago. 2023. 

 

FERNANDES, Leonardo Agostini, GRENZER, Matthias. Êxodo 15,22-18,27. São 

Paulo: Paulinas, 2011. (Coleção comentário bíblico Paulinas).  

 

FRANÇA, Rafael. O deus Moisés o profeta Arão (Ex 4,10-17). In: Reflexus: Revista de 

Teologia e Ciências das Religiões. Vitória-ES: Faculdade Unida de Vitória. Ano XII, n. 

19, 2018/1, p. 279-298. 

 

FREUD, Sigmund. Moisés e o monoteísmo. Tradução Isabel de Almeida e Sousa. 

Lisboa: Relógio d’Água, 1990 

 

FREUD, Sigmund. Obras psicológicas completas de Sigmund Freud: edição 

standard brasileira. Volume XXIII. Moisés e o monoteísmo. Esboço de psicanálise e 

outros trabalhos. Com os comentários e notas de James Strachey, em colaboração 

com Anna Freud, assistidos por Alix Strachey e Alan Tyson. Tradução do alemão e 

do inglês sob a direção geral de Jayme Salomão. Rio de Janeiro: Imago, 1996. 

(Edições originais alemãs: 1939, 241 págs.; 1950 págs. 101-246). 

 

FRIGERIO, Tea. Introdução geral ao estudo da Bíblia. 2. ed. São Leopoldo: CEBI, 

2011. (Coleção Curso Popular de Bíblia, Vol. 1.).  

 

GALVAGNO, Germano. Êxodo. In: GALVAGNO, Germano, GIUNTOLI, Federico. 

Pentateuco. Tradução Frei Ary E. Pintarelli. Petrópolis: Vozes, 2020. (Coleção 

Introdução aos Estudos Bíblicos), p. 56-80. 

 

GALVAGNO, Germano, GIUNTOLI, Federico. Pentateuco. Tradução Frei Ary E. 

Pintarelli. Petrópolis: Vozes, 2020. (Coleção Introdução aos Estudos Bíblicos).  

 

GARCÍA LÓPEZ, Félix. El Moisés histórico y el Moisés de la fe. In: Salmanticensis. 

Universidad Pontificia de Salamanca, España. Volumen 36, n.º 1, 1989, p. 5-21. 

Disponível em: https://summa.upsa.es/details.vm?q=id:0000007361. Acesso em: 13 

jun. 2022. 

 

https://dicionario.priberam.org/f%C3%A9
https://summa.upsa.es/details.vm?q=id:0000007361


301 
 

GARCÍA LÓPEZ, Félix. O Pentateuco: Introdução à leitura dos cinco primeiros livros 

da Bíblia. Tradução Alceu Luiz Orso. São Paulo: Editora Ave-Maria, 2004. (Coleção 

Introdução ao estudo da Bíblia).  

 

GIRARD, Marc. Os símbolos na Bíblia: ensaio de teologia bíblica enraizada na 

experiência humana universal. Tradução Benôni Lemos. São Paulo: Paulus, 1997. 

 

GIUNTOLI, Frederico. Denominação e delimitação. In: GALVAGNO, Germano, 

GIUNTOLI, Frederico. Pentateuco. Tradução Frei Ary E. Pintarelli. Petrópolis: Vozes, 

2020. (Coleção Introdução aos Estudos Bíblicos), p. 17-24. 

 

GOLDINGAY, John. Pentateuco para todos: Êxodo e Levítico. Tradução José 

Fernando Cristófalo. Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2021. 

 

GORGULHO, Gilberto; ANDERSON, Ana Flora. A mulher na Memória do Êxodo. In: 

SCHWANTES, Milton, et al. Estudos Bíblicos: A memória popular do Êxodo. 

Petrópolis: Vozes, n. 16, 1988, p. 38-51. 

 

GRENZER, Matthias. Êxodo. In: A Bíblia: Pentateuco. Tradução do hebraico, 

introdução e notas de Elizangela Chaves Dias (Gn e Lv), Fabrízio Zandonadi 

Catenassi (Nm introdução e notas), Leonardo Agostini Fernandes (Dt), Matthias 

Grenzer (Ex), Vicente Artuso (Nm tradução). São Paulo: Paulinas, 2021, p. 127-215. 

 

GRENZER, Matthias. O grito dos oprimidos (Êxodo 2,23-25). In: Revista de Teologia 

e Ciências da Religião. Recife: Universidade Católica de Pernambuco, v. 4, n. 1, dez. 

2014, p. 319-334. 

 

GRENZER, Matthias. O projeto do Êxodo. 2 ed. ampl. São Paulo: Paulinas, 2007. 

(Coleção Bíblia e história). 

 

GRENZER, Matthias. Por que o “êxodo” seria um projeto nacional? Destinatário: 

Reginaldo de Abreu Araujo da Silva. São Paulo, 03 mar. 2023. 1 mensagem 

eletrônica. 

 

HAHN, Scott, MITCH, Curtis. O livro do Êxodo: Cadernos de estudo bíblico. 

Tradução Alessandra Lass. Campinas: CEDET, 2016.  

  

HALL, Calvin S., NORDBY, Vernon J. Introdução à psicologia junguiana. Tradução 

Heloysa de Lima Dantas. 2. ed. São Paulo: Pensamento Cultrix, 2021. (Coleção 

Biblioteca Cultrix de psicologia junguiana).  

 

HAMILTON, Victor P. Comentário de Êxodo. Tradução: João Artur dos Santos. São 

Paulo: Cultura Cristã, 2017. (Coleção Comentários do Antigo Testamento). 

 

HARRINGTON, Wilfrid J. Chave para a Bíblia: a revelação, a promessa, a realização. 

Tradução Josué Xavier, Alexandre Macintyre. São Paulus: Paulus, 1985.  

 



302 
 

HILLMAN, James. Anima: a psicologia arquetípica do lado feminino da alma no 

homem e sua interioridade na mulher. Tradução Lúcia Rosenberg, Gustavo 

Barcellos. 2. ed. São Paulo: Editora Pensamento Cultrix, 2020. (Coleção Biblioteca 

junguiana de psicologia feminina). 

 

HILLMAN, James. O código do ser: uma busca do caráter e da vocação pessoal. 

Tradução Adalgisa Campos da Silva. Rio de Janeiro: Objetiva, 2001. 

 

HOUAISS, Antônio, VILLAR, Mauro de Salles. Dicionário Houaiss da língua 

portuguesa. Elaborado pelo Instituto Antônio Houaiss de Lexicografia e Banco de 

Dados da Língua Portuguesa S/C Ltda. 1.ed., Rio de Janeiro: Objetiva, 2009. 

 

JAFFE, Lawrence W. Libertando o coração: espiritualidade e psicologia junguiana. 

Tradução Heloysa de Lima Dantas. São Paulo: Cultrix, 1992. 

 

JOHNSON, Robert A. A chave do reino interior: sonhos, fantasia e imaginação 

ativa. Tradução Dilma Gelli. São Paulo: Mercuryo, 1989. 

 

JOHNSON, Robert A. Magia interior: como dominar o lado sombrio da psique. 

Tradução Júlia Bárány. São Paulo: Mercuryo, 1996. 

 

JUNG, Carl Gustav. Aion: Estudos sobre o simbolismo do si-mesmo. Obras 

Completas Vol. IX/2. Tradução Pe. Dom Mateus Ramalho Rocha O.S.B. 6. ed. 

Petrópolis: Vozes, 2000.  

 

JUNG, Carl Gustav. A natureza da psique. Obra Completa Vol. 8/2. Tradução 

Mateus Ramalho Rocha. 10. ed. Petrópolis: Vozes, 2013. 

 

JUNG, Carl Gustav. A vida simbólica. Obra Completa Vol. 18/2. Tradução Edgar 

Orth. Revisão técnica de Jette Bonaventure. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 2012. 

 

JUNG, Carl Gustav. Escritos diversos. Obra Completa Vol. 11/6. Tradução Mateus 

Ramalho Rocha, Lúcia Orth. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2011. 

 

JUNG, Carl Gustav. Estudos alquímicos. Obra Completa Vol. 13. Tradução de Dora 

Mariana R. Ferreira da Silva, Maria Luiza Appy. Petrópolis: Vozes, 2016. E-book (679 

p.) ISBN: 978-85-326-5838-8. Disponível em: 

https://www.kobo.com/br/pt/ebook/estudos-alquimicos-vol-13-1 Acesso em: 11 out. 

2023.  

 

JUNG, Carl Gustav. Memórias, sonhos, reflexões. Tradução Dora Ferreira da Silva. 

Organização e edição Aniela Jaffé. 33. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2019. 

 

JUNG, Carl Gustav. Nietzsche’s, “Zarathustra”. 2 Vols. Princeton: Princeton 

University Press, 1988, apud ULANOV, Ann Belford, 2002. 

 

JUNG, Carl Gustav. Les racines de la conscience: études sur l’archétype. Paris: 

Buchet-Chastel, 1971, apud GIRARD, Marc, 1997. 

https://www.kobo.com/br/pt/ebook/estudos-alquimicos-vol-13-1


303 
 

 

JUNG, Carl Gustav. O eu e o inconsciente. Obra Completa Vol. 7/2. Tradução Dora 

Ferreira da Silva. 27. ed.  Petrópolis: Vozes, 2015. 

 

JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Obra Completa Vol. 

9/1. Tradução Maria Luíza Appy, Dora Mariana R. F. da Silva. 11. ed. Petrópolis: 

Vozes, 2014. 
 

JUNG, Carl Gustav. Psicologia do inconsciente. Obra Completa Vol. 7/1. Tradução 

Maria Luíza Appy. 24. ed. Petrópolis: Vozes, 2014.  

 

JUNG, Carl Gustav. Psicologia e alquimia. Obras Completas Vol. XII. Tradução 

Maria Luíza Appy, Margaret Makray, Dora Mariana R. F. da Silva. 4. ed. Petrópolis: 

Vozes, 1991.  

 

JUNG, Carl Gustav. Psicologia e religião. Obras Completas Vol. XI/1. Tradução Pe. 

Dom Mateus Ramalho Rocha, OSB. 6. ed. Petrópolis: Vozes, 1999.  

 

JUNG, Carl Gustav. Psicologia e religião oriental. Obras Completas Vol. XI/5. 

Tradução Pe. Dom Mateus Ramalho Rocha, OSB. 5. ed. Petrópolis: Vozes, 1986.  

 

JUNG, Carl Gustav. Resposta a Jó. Obra Completa Vol. 11/4. Tradução Pe. Dom 

Mateus Ramalho Rocha, OSB. 10. ed. Petrópolis: Vozes, 2012.  

 

JUNG, Carl Gustav. Símbolos da transformação. Obra Completa Vol. 5. Tradução 

Eva Stern. 7. ed. Petrópolis: Vozes, 2011.  

 

JUNG, Carl Gustav. The visions seminars. Vol.1. Spring Publications, Zurich, 1976 

apud EDINGER, Edward F. (1990). 

 

KRESS, Renato. Live com Renato Kress e Adilson Ramachandra sobre o livro O 

Jarro de Pandora da autora Natalie Haynes. 26 jun. 2023. Disponível em:  

https://www.instagram.com/grupoeditorialpensamento/live/18053717923433653  

Acesso em: 26 jun. 2023. 

 

LIMA NETTO, Roberto. Os segredos da Bíblia: a mensagem psicológica do Velho 

Testamento. Rio de Janeiro: BestSeller, 2008.  

 

LOPES, Mercedes. Deus liberta escravos e faz nascer um povo novo: Êxodo 15-

18. São Leopoldo: CEBI, 2011.  

 

LOYOLA, Santo Inácio de. Exercícios espirituais. Tradução Vera Amatti, Ana Maria 

Menezes. São Paulo: Maquinaria Sankto Editora e Distribuidora Ltda, 2022. 

 

MACCHI, Jean-Daniel. Êxodo. In: RÖMER, Thomas; MACCHI, Jean-Daniel; NIHAN, 

Christophe. (Orgs). Antigo Testamento: história, escritura e teologia. Tradução 

Gilmar Saint Clair Ribeiro. São Paulo: Loyola, 2010, p. 215-230. 

 

https://www.instagram.com/grupoeditorialpensamento/live/18053717923433653


304 
 

MARALDI, Everton de Oliveira. NUMINA: núcleo de estudos psicológicos da religião. 

Programa de Estudos Pós-graduados em Ciência da Religião. Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo. Palestra com Prof. Dr. Thiago Antônio Avellar de Aquino: O 

sentido da vida e a espiritualidade na obra de Viktor Frankl. 18 set. 2023. Informação 

verbal.  

 

MILLER, David L. (Editor). Jung and the interpretation of the Bible. Continuum: 

New York, 1995.  

 

MONTEIRO, Sérgio. O Pentateuco no século XXI: retrospecto e perspectivas. In: Vox 

Scripturae: Revista Teológica Internacional. São Bento do Sul/SC, vol. XXIII, n. 2, jul-

dez 2015, p. 13-38. 

 

MÜLLER, Lutz. O herói: a verdadeira jornada do herói e o caminho da individuação. 

Tradução Erlon José Paschoal. 2. ed. São Paulo: Cultrix, 2017. (Coleção Biblioteca 

psicologia e mito). 

 

MURPH, Roland E. Introdução ao Pentateuco. In: BROWN, Raymond E.; FITZMYER, 

Joseph A. MURPHY, Roland E. (Editores).  Novo Comentário Bíblico São Jerônimo: 

Antigo Testamento. Tradução Celso Eronides Fernandes. Santo André: Academia 

Cristã, São Paulo: Paulus, 2007, p. 49-57. 

 

NEUENFELDT, Elaine Gleci, OROFINO, Francisco, BOHN GASS, Ildo, WEILER, Lucia. 

Êxodo: um caminho em busca de liberdade. São Leopoldo: CEBI, 2012. (Série A 

Palavra na Vida N. 294). 

 

NEUMANN, Erich. História das origens da consciência: uma jornada arquetípica, 

mítica e psicológica sobre o desenvolvimento da personalidade humana. Tradução 

Margit Martinic e outros. 2. ed. São Paulo: Cultrix, 2022.  

 

NISSA, São Gregório de. Vida de Moisés. Campinas/SP: Livre, 2018. (Coleção 

Clássicos da Espiritualidade Católica).  

 

OLIVEIRA, José H. Barros. Psicologia da religião. Coimbra: Almedina, 2000. 

 

OROFINO, Francisco. As releituras do Êxodo dentro da Bíblia: o processo histórico 

que originou o livro do Êxodo. In: NEUENFELDT, Elaine Gleci, OROFINO, Francisco, 

BOHN GASS, Ildo, WEILER, Lucia. Êxodo: um caminho em busca de liberdade. São 

Leopoldo: CEBI, 2012, p. 7-16. (Série A Palavra na Vida N. 294). 

 

OROFINO, Francisco. 1º Congresso Bíblico de Aparecida: “Êxodo: revestir-se da 

palavra de Deus”. Academia Marial do Santuário de Aparecida, Instituto São Paulo 

de Estudos Superiores. Aparecida/SP, 08 a 11 nov. 2022. Informação verbal. 

 

OTTO, Eckart. A Lei de Moisés. Tradução Monika Ottermann. São Paulo: Loyola, 

2011.  

 



305 
 

PAIVA, Geraldo José. Psicologia da religião, psicologia da espiritualidade: oscilações 

conceituais de uma (?) disciplina. In: AMATUZZI, Mauro Martins. (org.). Psicologia e 

espiritualidade. 2. ed. São Paulo: Paulus, 2008. 

 

PALOMO, Victor. Prefácio. In: ALVARENGA, Maria Zelia de, et al. Os deuses 

castigam?: mitologia e psicopatologia simbólica. São Paulo: Ananda Gráfica e 

Editora, 2015, p. 13-21. 

 

PEREZ, Luana Castro Alves. Impessoalização da linguagem. In: portugues.com.br. 

c2023. Disponível em: https://www.portugues.com.br/redacao/impessoalizacao-

linguagem.html . Acesso em 28 nov. 2023. 

 

PERÍCOPE. In: Dicionário Priberam da língua portuguesa, 2008-2021. Disponível 

em: https://dicionario.priberam.org/perícope.  Acesso em: 05 set. 2022.   

 

PIERI, Paolo Francesco. Dicionário junguiano. 2. ed. Tradução Ivo Storniolo. 

Petrópolis: Vozes, São Paulo: Paulus, 2022. 

 

PIXLEY, George V. Êxodo. Tradução J. Rezende Costa. São Paulo: Paulinas, 1987. 

(Coleção Grande Comentário Bíblico).  

 

PORTELA, Bruno. O conceito religião no pensamento de Carl Gustav Jung. In: 

Psicologia MSN.com. 08 mar. 2014. Disponível em: 

https://www.psicologiamsn.com/2014/03/o-conceito-religiao-pensamento-de-carl-

gustav-jung.html.  Acesso em: 27 abr. 2023. 

 

PREFORMAR. In: Dicionário Priberam da língua portuguesa, 2023. Disponível em: 

https://dicionario.priberam.org/preformar . Acesso em: 12 set. 2023. 

 

PUERTO, Mercedes Navarro. Êxodo. In: GARCÍA LÓPEZ, Félix (org). O Pentateuco. 

Tradução José Afonso Beraldin da Silva. 3. ed. São Paulo: Paulinas, 2009. (Coleção 

Resenha bíblica), p. 41-57. 

 

PURY, Albert de. O cânon do Antigo Testamento. In: RÖMER, Thomas; MACCHI, 

Jean-Daniel; NIHAN, Christophe. (Orgs). Antigo Testamento: história, escritura e 

teologia. Tradução Gilmar Saint Clair Ribeiro. São Paulo: Loyola, 2010, p. 23-50. 

 

RICHO, David. La danza de la sombra: libera el poder e la creatividad de tu lado 

oscuro. Traducción Montserrat Navaro Vilar. Barcelona: Editorial Elefthería, 2011.  

 

ROBERTSON, Robin. Guia prático de psicologia junguiana: um curso básico sobre 

os fundamentos da psicologia profunda. Tradução Maria Silvia Mourão Netto. 2. ed. 

São Paulo: Editora Pensamento Cultrix, 2021 (Biblioteca Cultrix de psicologia 

junguiana). 

 

ROLLINS, Wayne G. Introduction: Psychology, hermeneutics, and the Bible. In: 

MILLER, David L. (Editor). Jung and the interpretation of the Bible. Continuum: 

New York, 1995, p. 9-39. 

https://www.portugues.com.br/redacao/impessoalizacao-linguagem.html#:~:text=T%C3%A9cnica%20de%20reda%C3%A7%C3%A3o%20muito%20utilizada,de%20subjetividade%20em%20uma%20reda%C3%A7%C3%A3o.&text=Voc%C3%AA%20j%C3%A1%20deve%20saber%20que,pa%C3%ADs%20%C3%A9%20a%20disserta%C3%A7%C3%A3o%20argumentativa
https://www.portugues.com.br/redacao/impessoalizacao-linguagem.html#:~:text=T%C3%A9cnica%20de%20reda%C3%A7%C3%A3o%20muito%20utilizada,de%20subjetividade%20em%20uma%20reda%C3%A7%C3%A3o.&text=Voc%C3%AA%20j%C3%A1%20deve%20saber%20que,pa%C3%ADs%20%C3%A9%20a%20disserta%C3%A7%C3%A3o%20argumentativa
https://dicionario.priberam.org/perícope.%20%20Acesso%20em:%2005%20set.%202022.
https://www.psicologiamsn.com/2014/03/o-conceito-religiao-pensamento-de-carl-gustav-jung.html
https://www.psicologiamsn.com/2014/03/o-conceito-religiao-pensamento-de-carl-gustav-jung.html
https://dicionario.priberam.org/preformar


306 
 

 

RÖMER, Thomas. Os papéis de Moisés no Pentateuco. Tradução Monika Ottermann. 

In: CARNEIRO, Marcelo da Silva; OTTERMANN, Monika; FIGUEIREDO, Telmo J. 

Amaral de (orgs.). Pentateuco: da formação à recepção: contribuições do VII 

Congresso ABIB – UMESP. São Paulo: Paulinas; Rio de Janeiro: ABIB, 2016, p. 89-

107. 

 

ROSENBERG, Lucia, BARCELLOS, Gustavo. Anima: imagens do humor e do desejo. 

In: HILLMAN, James. Anima: a psicologia arquetípica do lado feminino da alma no 

homem e sua interioridade na mulher. Tradução Lúcia Rosenberg, Gustavo 

Barcellos. 2. ed. São Paulo: Editora Pensamento Cultrix, 2020, p. 9-10. (Coleção 

Biblioteca junguiana de psicologia feminina). 

 

ROSSI, Luiz Alexandre Solano. Êxodo: um projeto de liberdade nascido no coração 

de Deus. São Paulo: Paulus, 2022. (Coleção O mundo da Bíblia).  

 

ROWLEY, Harold Henry. A fé em Israel. Tradução Alexandre Macintyre. São Paulo: 

Editora Teológica, 2003. 

 

SAMUELS, Andrew; SHORTER, Bani; PLAUT, Fred. Dicionário crítico de análise 

junguiana. Tradução Pedro Ratis e Silva. Rio de Janeiro: Imago, 1988. (Série 

Analytica).  

 

SANFORD, John A. O homem que lutou com Deus: luz a partir do Antigo 

Testamento sobre a Psicologia da Individuação. Tradução Gentil Avelino Titton. 

Petrópolis: Vozes, 2020. (Coleção Reflexões Junguianas).  

 

SCHLAEPFER, Carlos Frederico; OROFINO, Francisco Rodrigues; MAZZAROLO, 

Isidoro. A Bíblia: Elementos historiográficos e literários. 7. ed. Petrópolis: Vozes, 

2019. (Coleção Iniciação à Teologia).  

 

SCHMIDT, Werner H. Introdução ao Antigo Testamento. 5. ed. Tradução 

Annemarie Höhn. São Leopoldo: Sinodal/EST, 2013.  

 

SCHÖKEL, Luís Alonso. A Bíblia do Peregrino. Tradução do texto bíblico Ivo 

Storniolo e José Bortolini. Tradução de introduções, notas, cronologia e vocabulário 

José Raimundo Vidigal. São Paulo: Paulus, 2017.  

 

SCHÖKEL, Luís Alonso. Dicionário bíblico hebraico-português. Tradução Ivo 

Storniolo, José Bortolini. São Paulo: Paulus, 1997. (Coleção dicionários).  

 

SHARP, Daryl. Tipos de personalidade: o modelo tipológico de Carl G. Jung. 

Tradução Yara Camillo. 2. ed. São Paulo: Editora Pensamento Cultrix, 2021. 

(Biblioteca Cultrix de psicologia junguiana). 

 

SILVA, Reginaldo de Abreu Araujo da. Alguns apontamentos sobre a economia dos 

hebreus a partir do Código da Aliança (Ex 20,22-23,33). In: SIMPÓSIO PAULISTA DE 

ESTUDOS BÍBLICOS: Bíblia e economia [recurso eletrônico]: Anais / orgs. Boris 



307 
 

Agustín Nef Ulloa, Gilvan Leite de Araujo, Matthias Grenzer. São Paulo: PUCSP, 

2022, p. 104-111. Disponível em: 

http://pergamum.pucsp.br:8080/pergamumweb/vinculos/000000/0000009f.pdf 

 Acesso em: 14 out. 2022. 

 

SILVA, Reginaldo de Abreu Araujo da. A migração e a acolhida de Moisés em Madiã. 

In: SKODA, Aldo, PARISI, Paolo, COUTINHO, Suzana Ramos, SANCHEZ, Wagner 

Lopes. Acolher, proteger, promover, integrar: desafios da migração às religiões na 

América Latina. São Paulo: Editora Recriar, 2022, p. 185-196. 

 

SILVA, Reginaldo de Abreu Araujo da. Êxodo 3,1-15: o encontro de Moisés com 

Iahweh, uma leitura na perspectiva da psicologia analítica. In: SIMPÓSIO PAULISTA 

DE ESTUDOS BÍBLICOS: Antropologia Bíblica [recurso eletrônico]: Anais / orgs. 

Boris Agustín Nef Ulloa, Gilvan Leite de Araujo, Matthias Grenzer. São Paulo: PUCSP, 

2021, p. 103-109. Disponível em: 

http://pergamum.pucsp.br:8080/pergamumweb/vinculos/000000/00000084.pdf 

Acesso em: 13 jul. 2021.  

 

SILVA, Reginaldo de Abreu Araujo da. Êxodo 7 a 11 e 14: as pragas do Egito e a 

passagem pelo Mar Vermelho: a natureza pune os opressores e se alia aos 

escravizados na busca pela libertação. In: III CONGRESSO LUSÓFONO DE CIÊNCIA 

DAS RELIGIÕES. Religião, ecologia e natureza: Atas. Lisboa: Edições 

Universitárias Lusófonas, 2022, p. 110-133. Disponível em: 

https://www.academia.edu/80293459/Religi%C3%A3o_Ecologia_e_Natureza_Atas_do

_III_Congresso_Lus%C3%B3fono_de_Ci%C3%AAncia_das_Religi%C3%B5es .Acesso 

em: 30 maio 2022. 

 

SILVA, Reginaldo de Abreu Araujo da. Uma leitura ecológica das leis de Israel no 

Código da Aliança: Ex 20,22-23,33. In: Estudos Bíblicos. São Paulo, v. 38, n. 145, p. 

79-89, 2023. DOI: 10.54260/eb.v38i145.959. Disponível em: 

https://revista.abib.org.br/EB/article/view/959 . Acesso em: 31 mar. 2023. 

 

SILVA, Valmor da. Deus ouve o clamor do povo: Teologia do êxodo. São Paulo: 

Paulinas, 2004. (Coleção Bíblia em comunidade. Série teologias bíblicas n. 1).  

 

SILVA, Valmor da. Leituras do Êxodo na América Latina. In: REIMER, Haroldo; SILVA, 

Valmor da. (Orgs.). Libertação – Liberdade: Novos olhares: contribuições ao II 

Congresso Brasileiro de Pesquisa Bíblica. São Leopoldo: Oikos; Goiânia: ABIB; 

Editora da UCG, 2008, p. 13-26. 

 

SILVA, Valmor da. Releituras do segundo êxodo, a volta do exílio babilônico. In: 

CARNEIRO, Marcelo da Silva; OTTERMANN, Monika; FIGUEIREDO, Telmo J. Amaral 

de (orgs.). Pentateuco: da formação à recepção: contribuições do VII Congresso 

ABIB – UMESP. São Paulo: Paulinas; Rio de Janeiro: ABIB, 2016. 

 

SKA, Jean-Louis. A Palavra de Deus nas narrativas dos homens. Tradução Alda da 

Anunciação Machado. São Paulo: Loyola, 2005.  

 

http://pergamum.pucsp.br:8080/pergamumweb/vinculos/000000/0000009f.pdf
http://pergamum.pucsp.br:8080/pergamumweb/vinculos/000000/00000084.pdf
https://www.academia.edu/80293459/Religi%C3%A3o_Ecologia_e_Natureza_Atas_do_III_Congresso_Lus%C3%B3fono_de_Ci%C3%AAncia_das_Religi%C3%B5es
https://www.academia.edu/80293459/Religi%C3%A3o_Ecologia_e_Natureza_Atas_do_III_Congresso_Lus%C3%B3fono_de_Ci%C3%AAncia_das_Religi%C3%B5es
https://revista.abib.org.br/EB/article/view/959


308 
 

SKA, Jean-Louis. Introdução à leitura do Pentateuco: chaves para a interpretação 

dos cinco primeiros livros da Bíblia. Tradução Aldo Vannucchi. São Paulo: Loyola, 

2003. (Coleção Bíblica Loyola n. 37).  

 

SKA, Jean-Louis. O canteiro do Pentateuco: problemas de composição e de 

interpretação, aspectos literários e teológicos. Tradução Jaime A. Clasen, Paulo F. 

Valério. São Paulo: Paulinas, 2016. (Coleção Bíblia e história. Série maior).  

 

SKA, Jean-Louis. O Livro do Êxodo. Tradução Brenno Brod. São Paulo: Loyola, 

2022. (Coleção ABC da Bíblia).  

 

STEIN Murray; ARZT, Thomas. Introdução. In: STEIN, Murray.; ARZT, Thomas (orgs). 

O Livro Vermelho de Jung para o nosso tempo: em busca da alma sob condições 

pós-modernas: vol. 2. Tradução Markus A. Hediger. Petrópolis: Vozes, 2022, p. 7-13. 

 

STEIN, Murray. Jung: o mapa da alma: uma introdução. Tradução Álvaro Cabral. 5. 

ed. São Paulo: Cultrix, 2006.   

 

STEIN, Murray. Os quatro pilares da psicanálise junguiana: individuação, 

relacionamento analítico, sonhos, imaginação ativa: uma introdução concisa. 

Tradução Hugo Iglesias Torres de Moraes. São Paulo: Cultrix, 2023. 

 

STEIN, Murray. The Bible as dream: a jungian interpretation. Asheville: Chiron 

Publications, 2018.  

 

STORNIOLO, Ivo. Prólogo à edição brasileira. In: EDINGER, Edward F. Bíblia e 

Psique: simbolismo da individuação no Antigo Testamento. Tradução Ivo Storniolo. 

São Paulo: Paulinas, 1990, p. 9-27. (Coleção Amor e Psique). 

 

TEIXEIRA, Faustino. O potencial libertador da espiritualidade e da experiência 

religiosa. In: AMATUZZI, M. M. (org.). Psicologia e espiritualidade. 2. ed. São Paulo: 

Paulus, 2008, p. 13-30. 

 

TRANSMUDAR. In: Dicionário Priberam da língua portuguesa, 2008-2021. 

Disponível em: https://dicionario.priberam.org/Transmudar . Acesso em: 14 mar. 

2023. 

 

TRIBLE, Phyllis. Tirando Maria das sombras. In: BRENNER, Athalya (org.). De Êxodo 

a Deuteronômio a partir de uma leitura de gênero. Tradução Rosângela Molento 

Ferreira. São Paulo: Paulinas, 2000. (Coleção A Bíblia: uma leitura de gênero), p. 

185-207. 

 

UCHÔA, Marcelo. Olá, pessoal, eu sou Marcelo Uchôa, advogado e professor de 

Direito de Fortaleza-CE. Tá dando na mídia que eu vou assumir uma posição na 

Comissão de Anistia e, de fato, vou. Fortaleza, CE, 03 fev. 2023. Instagram: 

Marcelo Uchôa: @marcelouchoa_. Disponível em: 

https://www.instagram.com/reel/CoM-YNmDFw8/?utm_source=ig_web_copy_link . 

Acesso em: 04 fev. 2023. 

https://dicionario.priberam.org/Transmudar
https://www.instagram.com/reel/CoM-YNmDFw8/?utm_source=ig_web_copy_link


309 
 

 

ULANOV, Ann Belford. Jung e Religião: o Si-Mesmo Opositor. In: YOUNG-

EISENDRATH, Polly, DAWSON, Terence (orgs). Manual de Cambridge para 

Estudos Junguianos. Tradução Daniel Bueno. Consultoria, supervisão e revisão 

técnica Denise Gimenez Ramos. Porto Alegre: Artmed, 2002, p. 273-287. 

 

VAN SETERS, John. Em busca da história: historiografia no Mundo Antigo e as 

origens da História Bíblica. Tradução Simone Maria de Lopes Mello. São Paulo: 

Editora da Universidade de São Paulo, 2008.  

 

VOGELS, Walter. Moisés e suas múltiplas facetas: Do Êxodo ao Deuteronômio. 

Tradução Euclides Martins Balancin. São Paulo: Paulinas, 2003. (Coleção Bíblia e 

história).  

 

VON FRANZ, Marie-Louise. O significado psicológico dos motivos de redenção 

nos contos de fadas: um estudo arquetípico sobre conflitos e problemas de 

relacionamentos. Tradução Álvaro Cabral. 2. ed. São Paulo: Cultrix, 2021. (Coleção 

Biblioteca Cultrix de psicologia junguiana). 

 

WHITMONT, Edward C. A busca do símbolo: conceitos básicos de psicologia 

analítica. Tradução Eliane Fittipaldi Pereira, Kátia Maria Orberg. 7. ed. São Paulo: 

Cultrix, 2006.  

 

WHITMONT, Edward C. Retorno da deusa. Tradução Maria Sílvia Mourão Netto. 2. 

ed. São Paulo: Summus, 1991.  

 

ZWIEG, Connieg, ABRAMS, Jeremiah (orgs.). Ao encontro da sombra: o potencial 

oculto do lado escuro da natureza humana. Tradução Merle Scoss. Cultrix: São 

Paulo, 1994.  
 
 


