
 
PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

PROGRAMA DE ESTUDOS PÓS-GRADUADOS 

EM LITERATURA E CRÍTICA LITERÁRIA 

 
 

 

 

 

 

 

CAMILA PORTO DE ATAIDE FORNER 

 

 

 

 

 

 

 

 PROTAGONISMOS NEGROS NA LITERATURA INFANTIL BRASILEIRA: UMA 

POÉTICA DAS ENCRUZILHADAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

 2025



PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

PROGRAMA DE ESTUDOS PÓS-GRADUADOS 

EM LITERATURA E CRÍTICA LITERÁRIA 

 
 

 

 

 

 

 

CAMILA PORTO DE ATAIDE FORNER 

 

 

 

 

 

 PROTAGONISMOS NEGROS NA LITERATURA INFANTIL BRASILEIRA: UMA 

POÉTICA DAS ENCRUZILHADAS 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada à banca examinadora 

da Pontifícia Universidade Católica de São 

Paulo, como exigência parcial para a obtenção 

do título de Mestre em Literatura e Crítica 

Literária sob Orientação da Profª Drª Elizabeth 

Cardoso 

 

 

 

 

São Paulo 

2025 

 



1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Agradeço a CAPES pela bolsa concedida.  



2 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Agradeço a Olorum, pai maior que na relação com Exu me permite chegar até aqui. 

A minha ancestralidade que abre constantemente oportunidades para que eu honre o legado de 

luta e batalha. 

A minha mãe, que pela firmeza de uma cabocla ensina que tudo é passageiro. 

A meu pai, que no meio desse percurso se torna uma ancestral. Pois malandro que é malandro 

sabe até a hora de se retirar. Saudade sempre pai. 

A meu marido pelo apoio incondicional. 

A meu filho Augusto e meu neto Dante, que me ensinam todos os dias o caminho para que eu 

e torne uma centelha de Orixá. 

Ao programa de Literatura e Crítica Literária da PUC SP que persiste na missão de fazer da 

literatura encantamento. 

A professora Elizabeth Cardoso por confiar nas minhas ideias. 

 



RESUMO 

O objetivo desse trabalho é contribuir com a relevância dos estudos sobre literatura negra para 

crianças e a influência que a poética da diversidade oferece para o fortalecimento do 

protagonismo infantil. Referendada pela necessidade da contextualização com a realidade de 

diferentes infâncias, a literatura e a poética são campos que tem recebido nos últimos tempos 

diversos investimentos no que se refere a fundamentação teórica do desenvolvimento infantil 

e como os marcos de diferenças socioemocionais interferem na formação individual das 

crianças. Para o desenvolvimento deste trabalho, foi utilizado como referencial teórico a obra 

Pedagogia das Encruzilhadas, de Luiz Rufino (2019), que nos indica o primado de criação da 

vida partindo de Exu, divindade iorubana, o mantenedor vital da vida, do movimento e da 

palavra sustenta uma pedagogia das encruzilhadas imbuída de possibilidades de enxergar o 

mundo é precedido de uma codificação de novas práticas para um novo mundo. Nesse 

sentido, o breve uso de diferentes aportes teóricos é utilizado de forma a realizar o encontro 

em encruzilhadas de ideias a fim de relacionar de Exu e as crianças. Para auxiliar na 

complexidade de compreensão, utilizamos a análise da obra literária A luz de Aisha de Aza 

Njeri e Luana Rodrigues (2021), demonstrando os diferentes caminhos mobilizadores da 

lógica de Exu, onde a lógica dicotômica e dualizada do mundo contemporâneo ocidental é 

descentralizada. Partimos da hipótese de que a literatura negra para crianças, colabora para 

que o desenvolvimento do protagonismo infantil na sociedade moderna e que por meio da 

pedagogia das encruzilhadas as crianças em suas diferentes manifestações de infância, podem 

ter acesso a diferentes eixos culturais relacionados às suas origens, para além da cultura 

ocidental. Para responder aos diversos mobilizadores, o trabalho foi dividido em três 

capítulos, onde o primeiro pretende desvelar a denominada lógica exúlica (baseada em Exu), 

com base em Leda Maria Martins (2023) e Edmilson Pereira (2022), a cultura manifesta em 

diversidade a partir dos pressupostos de Homi Bhabha (1998), Spivak (2010), Stuart Hall 

(2006) e Florentina de Souza (2006) e o conceito de pedagogia das encruzilhadas proposto 

por Luiz Rufino; o segundo capítulo intenta correlacionar a Pedagogia das Encruzilhadas, a 

literatura para crianças e a Sociologia da Infância que preconizam o lugar social da infância 

como direito a participação social ativa, sendo necessário o olhar para as individualidades das 

infâncias e suas diferenças. Recorremos nesse capítulo como principais teóricos Manuel 

Sarmento (2005), Suely Amaral (2007), Nilma Lino Gomes (2023), Celso Gutfreind (2014), 

Regina Dalcastagnè (2012) e Maria Aparecida Bento (2016); No terceiro capítulo realizamos 

a partir da obra Pedagogia das encruzilhadas, de Luiz Rufino, uma mediação literária da obra 

literária A luz de Aisha, de Aza Njeri e Luana Rodrigues onde o objetivo é demonstrar como a 

qualidade da literatura negra para crianças materializa o estímulo do desenvolvimento 

biopsicossocial das diferentes infâncias utilizando também pressupostos teóricos de:  Bunseki 

Fu-Kiau (2024),Eliane Debus (2018), Leda Maria Martins (2021), Kabenguelê Munanga 

(2024), Jodar e Gomes (2002), Eduardo David de Oliveira (2012), Muniz Sodré (2017) 

Antônio Bispo dos Santos (2015) e Luiz Maurício de Azevedo (2021). 

  

Palavras-Chave: Protagonismo negro. Ancestralidade. Cultura afrobrasileira. Exu. Infância. 

 

 



ABSTRACT 

 
This study aimed to contribute to the relevance of studies on black literature for children and 

the influence that the poetics of diversity offers for strengthening children's protagonism. 

Endorsed by the need for contextualization with the reality of different childhoods, literature 

and poetics are fields that have recently received several investments in terms of the 

theoretical foundation of child development and how socio-emotional differences interfere in 

the individual formation of children. For the development of this work, we used as a 

theoretical reference the book Pedagogia das Encruzilhadas (Pedagogy of Crossroads), by 

Luiz Rufino (2019), which indicates the primacy of the creation of life starting from Exu, a 

Yoruba deity, the vital sustainer of life, movement, and speech, who supports a pedagogy of 

crossroads imbued with possibilities for seeing the world, preceded by a codification of new 

practices for a new world. In this sense, different theoretical contributions are briefly used to 

bring together a crossroads of ideas, in order to relate Exu and the children. To assist in the 

complexity of understanding, we use the analysis of the literary work A luz de Aisha by Aza 

Njeri and Luana Rodrigues (2021), demonstrating the different mobilizing paths of Exu's 

logic, where the dichotomous and dualistic logic of the contemporary Western world is 

decentralized. We start from the hypothesis that black literature for children contributes to the 

development of children's protagonism in modern society and that, through the pedagogy of 

crossroads, children in their different manifestations of childhood can have access to different 

cultural axes related to their origins, beyond Western culture. To respond to the various 

mobilizers, this work was divided into three chapters, the first of which sought to unveil the 

so-called exulic logic (based on Exu), based on Leda Maria Martins (2023) and Edmilson 

Pereira (2022), culture manifested in diversity based on the assumptions of Homi Bhabha 

(1998), Spivak (2010), Stuart Hall (2006), and Florentina de Souza (2006), and the concept of 

pedagogy of crossroads proposed by Luiz Rufino. the second chapter sought to correlate the 

Pedagogy of Crossroads, children's literature, and the Sociology of Childhood, which 

advocate the social place of childhood as a right to active social participation, requiring a look 

at the individualities of childhoods and their differences. In this chapter, we drew on the main 

theorists Manuel Sarmento (2005), Suely Amaral (2007), Nilma Lino Gomes (2023), Celso 

Gutfreind (2014), Regina Dalcastagnè (2012), and Maria Aparecida Bento (2016). In the third 

chapter, based on Luiz Rufino's Pedagogia das encruzilhadas (Pedagogy of Crossroads), we 

conduct a literary mediation of the literary work A luz de Aisha (The Light of Aisha), by Aza 

Njeri and Luana Rodrigues. We aim to demonstrate how the quality of black literature for 

children stimulates the biopsychosocial development of different childhoods, also using 

theoretical assumptions from: Bunseki Fu-Kiau (2024), Eliane Debus (2018), Leda Maria 

Martins (2021), Kabengele Munanga (2024), Jodar and Gomes (2002), Eduardo David de 

Oliveira (2012), Muniz Sodré (2017), Antônio Bispo dos Santos (2015), and Luiz Mauricio de 

Azevedo (2021). 

 

Keywords: Black protagonism. Ancestrality. Afro-Brazilian culture. Exu. Childhood 

 

 



1 

 

 

 



LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Capa A luz de Aisha ............................................................................................... 59  

Figura 2 – Aisha protagonista ................................................................................................. 59  

Figura 3 – Aisha e o cotidiano ................................................................................................ 60  

Figura 4 – Aisha e a família .................................................................................................... 61  

Figura 5 – Comunidade ........................................................................................................... 62  

Figura 6 – Aisha e a mudança ................................................................................................. 63  

Figura 7 – Aisha e a morte ...................................................................................................... 65  

Figura 8 – Aisha e o impacto da morte ................................................................................... 66  

Figura 9 – Aisha e o tempo ..................................................................................................... 66  

Figura 10 – Aisha e a ancestralidade ...................................................................................... 67  

Figura 11 – Aisha e o plano .................................................................................................... 68 

Figura 12 – Aisha e a noite ..................................................................................................... 68 

Figura 13 – Aisha e a esperança .............................................................................................. 70  

Figura 14 – Aisha e o sono ...................................................................................................... 71  

Figura 15 – Aisha e o amanhecer ............................................................................................ 71 

Figura 16 – Aisha com a luz e a sombra ................................................................................. 73 

Figura 17 – Luz, sombra e ancestralidade ............................................................................... 73 

Figura 18 – Confluência e Axé ............................................................................................... 74  

Figura 19 – Ndongo ................................................................................................................ 74 

Figura 20 – Fragmentos de sol ................................................................................................ 75  

Figura 21 – Vagalumes.............................................................................................................77 

Figura 22 – Sol interno ........................................................................................................................ 78 

Figura 23 – Glossário ............................................................................................................................ 79 

Figura 24 – Indicações de Leitura ......................................................................................................... 79 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 
INTRODUÇÃO.................................................................................................................... 6 

1 EXU E A POÉTICA DAS ENCRUZILHADAS: CAMINHOS DE VIDA E OUTRAS 

ROTAS ............................................................................................................................... 10 

1.1 EXU, ENCRUZILHADAS E AS POSSIBILIDADES DE PENSAR A VIDA SOCIAL. 17 

1.2 PEDAGOGIA DAS ENCRUZILHADAS: POSSIBILIDADES SUBVERSIVAS NA 

AÇÃO DE EXU .................................................................................................................. 21 

1.3 LAROYÊ! MOJUBÁ! SALVE O POVO DA RUA ....................................................... 23 

1.4 PRINCÍPIOS DA PEDAGOGIA DAS ENCRUZILHADAS E O COTIDIANO: 

NECESSIDADE DE CONTEXTUALIZAÇÃO AO CONTEMPORÂNEO ......................... 29 

1.4.1 Princípios políticos ..................................................................................................... 30 

1.4.2 Princípios Poéticos/Estéticos ...................................................................................... 33 

1.4.3 Princípios éticos ......................................................................................................... 37 

2 PEDAGOGIA DAS ENCRUZILHADAS E O PROTAGONISMO INFANTIL: 

LIÇÕES DE PROVOCAÇÃO AOS ADULTOS .............................................................. 43 

2.1 DIFERENTES INFÂNCIAS E OS PRINCÍPIOS EXUSÍACOS COMO PRÁTICAS DE 

POTÊNCIA INFANTIL....................................................................................................... 46 

2.2 PROTAGONISMO INFANTIL E A NECESSIDADE DE UMA LITERATURA NEGRA 

PARA CRIANÇAS .............................................................................................................. 53 

3 ANÁLISE TEXTUAL DE A LUZ DE AISHA: ENCONTROS DE CAMINHOS 

ABERTOS .......................................................................................................................... 55 

3.1 MEDIAÇÃO LITERÁRIA E A MANIFESTAÇÃO DOS PRINCÍPIOS POLÍTICOS, 

POÉTICOS E ÉTICOS NA ENCRUZILHADA COM A SOCIOLOGIA DA INFÂNCIA: A 

CONTRIBUIÇÃO DE A LUZ DE AISHA PARA A LITERATURA NEGRA PARA 

CRIANÇAS ......................................................................................................................... 57 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................. 80 

REFERÊNCIAS ........................................................................ Erro! Indicador não definido. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

É sabido que o campo da literatura para crianças passa por um processo de grande 

expansão, em diversos aspectos até a materialização do livro-objeto. Um dos marcos 

principais é justamente a aproximação dessa literatura aos diferentes enredos sociais aos quais 

as crianças vivenciam e constroem, num mundo contemporâneo multifacetado onde novas 

formas de ser criança são desenvolvidas todos os dias. Nesse sentido, o objetivo deste 

trabalho é demonstrar como a literatura negra para crianças, na obra A luz de Aisha pode 

colaborar com os desdobramentos socioemocionais das crianças, quando resgatam elementos 

culturais de suas ancestralidades afro-brasileiras, para além da conhecida idealização 

ocidental. 

Para colaborar com essa conceituação, partimos da fundamentação teórica da obra 

Pedagogia das Encruzilhadas (2019), de Luiz Rufino, direcionada pela manifestação do 

Orixá Exu, como potência criadora da existência humana e os acontecimentos que surgem a 

partir desse primado da cultura iorubana. Nesse enredo, as encruzilhadas, definidas por 

Rufino como encontros de muitos caminhos e possibilidades, subvertem a monologia 

ocidental de controle e normatividade. 

Sendo a encruzilhada uma das vertentes da manifestação de Exu, um panorama de 

senso ético é definido pela pedagogia das encruzilhadas, onde a primazia pela vida não é 

negociável. A existência da diversidade dos seres e a relação das encruzilhadas que são 

ligadas pela vida em seu sentido literal dialogam com a atual celeridade da formação de novas 

pessoas imbuídas do sentido de vida e pluralidade. Uma nova pedagogia, que envolve uma 

grande movimentação de caminhos trocados e cruzados entre quem divide e compartilha a 

vida. 

Contudo, para reforçar tais princípios, o corpus deste trabalho parte da obra literária A 

luz de Aisha, de Aza Njeri e Luana Rodrigues. A obra, de 2021, promove o conceito de sol 

interno da filosofia Kindezi da região Congo Angola. Esse sol é entendido nessa cultura como 

a força vital que move as individualidades e as comunidades. Esse diálogo entre o eu 

individual e o comunitário, situado pelo nós, passa pela figura da criança-personagem Aisha e 

o protagonismo infantil que mobilizam a grande pulsão de vida na figura de sol. Como aporte 

analítico de uma literatura para crianças, A luz de Aisha vem de encontro a potência infantil 

em contraposição ao adultocentrismo, onde as crianças podem entrar em contato com 

diferentes literaturas, com base em diferentes eixos culturais – para além do ocidental. 



7 

 

 

Com o auxílio de Antônio Bispo dos Santos, Leda Maria Martins, Muniz Sodré, Luiz 

Rufino, Maurício Azevedo, Ellen de Lima Souza, Kabenguelê Munanga, e Bunseki Fu Kiau, 

realizaremos a análise textual da obra com foco na personagem principal, no intuito de 

responder algumas questões ligadas a contemporaneidade das infâncias: Como Aisha transita 

pelas encruzilhadas do protagonismo infantil, sendo essa permeada pela diversidade cultural, 

estética e sobretudo social, promovendo vivacidade para sua comunidade? Como Exu se 

manifesta nesses caminhos? Nos três capítulos em que se desenvolvem o trabalho, a relação 

entre os referenciais teóricos pré-definidos se apoia na compreensão de uma literatura negra 

para crianças potentes e contextualizadas com a contemporaneidade. 

O II capítulo destina-se a conceituar a Pedagogia das Encruzilhadas, situando a 

cosmogonia de Exu como eixo fundante de vida-ação-palavra. Palavra essa inscrita pela 

cultura oral marginalizada que inspira transgressão, outra manifestação do Orixá das 

encruzilhadas. O conceito de transgressão aqui elencado, parte do conceito de Exu que reúne 

todas as percepções como possibilidades ontológicas de enxergar o mundo. Profundamente 

ligado à potência da infância e sua manifestação transgressora à lógica dos adultos, urge a 

necessidade de enxergá-las com a amplitude e intenção de fato humanizada, distanciando a 

infância do lugar de vigor. Exu, simbolizado como a própria pulsão de vida aloca na relação 

com as diferentes infâncias, a transgressão temida pelo mundo adulto.        

Enquanto adultos, as respostas prontas, o entendimento formal e as convenções sociais 

no fundo nos protegem de um amplo e diverso universo da infância que procuramos evitar. O 

inusitado, confunde a lógica do adulto ocidental que é marcado pela necessidade de 

estabilidade. Porém o mundo é cercado de água, terra, chão, pedras, matas e caminhos. 

Caminhos que se entrecruzam em uma gama infinita de informações e possibilidades, vividos 

e sentidos pelas crianças e suas diferentes formas de viver a infância. Nesse emaranhado de 

potência criativa, os princípios da pedagogia das encruzilhadas instauram a pulsão de vida-

movimento vislumbrada por Exu, entrelaçando três caminhos fundamentais definidos como 

princípios políticos, poéticos e éticos, inspirados
1
 na Base Nacional Comum Curricular 

(BNCC, 2017). 

Nesse sentido, caminhos filosóficos e epistemológicos abarcam essa pedagogia 

conduzida pelo Orixá que orienta a “interação entre ordem e desordem” (RUFINO, 2017, p. 

11), os princípios políticos dessas encruzilhadas de possibilidades serão tratados aqui a partir 

                                                                    
1
 consideramos o termo inspiração afim de demonstrar que a pulsão de vida parte de Exu, cientes de que há 

problematizações a respeito da aplicabilidade da lei 10.639/03. Para saber mais a sugerimos o aprofundamento 

na obra Infâncias Negras, de Nilma Lino Gomes 



8 

 

 

das teorias de Stuart Hall na obra Identidade cultural na pós-modernidade, onde a posição de 

identidade nacional sob o ponto de vista ocidental é questionada, partindo do pressuposto que 

a colonização silenciou culturas que foram subalternizadas. Spivak (2010, p. 20), na obra 

Pode o subalterno falar? indica que “a produção intelectual ocidental é, de muitas maneiras, 

cúmplice dos interesses econômicos internacionais do Ocidente”. A partir dessa breve 

conceituação, pretendemos tratar das frestas que Exu percorre nesses sentidos, enquanto 

primado de defesa da vida. 

Em se tratando da dimensão poética da Pedagogia das encruzilhadas, os caminhos 

percorridos nesse trabalho vão correlacionar as obras de Leda Maria Martins Poéticas do 

Tempo Espiralar, Edmilson de Almeida Pereira Entre Orfe(x)u e Exu Nouveaux e Florentina 

da Silva Souza em Texto, cor e histórias, imbuídos do sentido de romper com roupagens 

engessadas do que representa ser a poesia. Se na BNCC essa dimensão é chamada estética, a 

transgressão da pedagogia das encruzilhadas subverte esse papel indicando que a estética não 

parte de um modelo preestabelecido por uma cultura, mas sim pela poesia existente em todas 

elas. 

A dimensão ética entrecruzada com Exu, será dimensionada neste trabalho a partir das 

concepções elencadas por Nilma Lino Gomes em Infâncias Negras, ratificando o exercício da 

justiça cognitiva como primazia ética de existência e resistência da cultura, sobretudo 

direcionada às infâncias. Said Edward em Orientalismo, colabora para o questionamento das 

premissas éticas do ocidente e Oriente, marcada por interesses econômicos e territoriais. 

Nesse ponto, transita também Exu, nas encruzilhadas da demarcação da liberdade que “não 

reivindica verdades, mas sim possibilidades” (RUFINO, 2017, p. 49) 

No capítulo III, Pedagogia das encruzilhadas e o protagonismo infantil: lições de 

provocações aos adultos, pretendemos articular as manifestações da potência de Exu, ao 

protagonismo e criatividade infantis, onde por meio da conceituação da Sociologia da Infância 

precedida por Suely Amaral Mello, Faria e Finco e Manuel Sarmento, como direito de 

participação e atuação como uma categoria específica da sociedade, as crianças possam ser e 

existir no mundo através da potência e protagonismo
2
.  

Desse modo, o acesso a sua própria ancestralidade versada por “sabedorias ancestrais 

assentes em uma gramática subalternizada ao longo do processo colonial” (RUFINO, 2017, p. 

49) na figura de Exu e sua capacidade de transgredir a lógica humana, promove a energia de 

vida e de acesso das individualidades histórico-sociais. Por esse lado atua a literatura negra 

                                                                    
2
 Entendido como diferentes formas de ser, estar e entender o mundo. 



9 

 

 

para crianças, carregados de uma filosofia da ancestralidade defendida por Eduardo David de 

Oliveira, Maria Aparecida Bento, e Regina Dalcastagnè, promove a investida dos caminhos 

das encruzilhadas de Exu, citado por Rufino como: “estatuto ontológico, epistêmico e 

semiótico da diáspora africana na medida em que é o princípio que instaura vida nos seres 

juntamente com as potências cognitivas construtoras das suas práticas de saber” (RUFINO, 

2017, p. 57). 

Por fim, o capítulo IV, versa a análise textual da obra literária A luz de Aisha de Aza 

Njeri e Luana Rodrigues situamos a personagem Aisha, nas dimensões políticas, éticas e 

principalmente poética e estética da Pedagogia das Encruzilhadas. Observamos que através 

da potência das suas ações esperançosas, Aisha fortalece a existência de sua comunidade. 

Nesse sentido, investimos no conceito da literatura negra para crianças que promovem “nas 

dobras da linguagem, a expansão do corpo e suas sapiências como princípio ético/estético da 

luta descolonial” (RUFINO, 2019, p. 76). Essa outra manobra transgressora de Exu, segundo 

Rufino (2017) questiona o afastamento do ser e saber instaurados pela dimensão única de 

mundo.  

A pulsão de potência e criatividade infantil promove e versa sobre “uma pedagogia 

encarnada pelos princípios e potências de Exu” (RUFINO, 2017, p. 56), e articulam saberes 

entrelaçados entre os mais novos e mais antigos instigando criatividade e pulsão de vida. Na 

relação com esses argumentos, utilizamos da pluralidade holística, na análise da criança-

personagem Aisha de Eliane Debus a partir da obra A temática da cultura africana e 

afrobrasileira para crianças e jovens e Literatura infantil portuguesa e brasileira: 

Contributos para um diálogo multicultural; e Muniz Sodré com a associação entre a poética 

do corpo e o axé na obra Pensar Nagô. Encerramos esse capítulo abordando algumas 

possibilidades de continuidade da dissertação nos rumos do doutoramento, discorrendo a 

respeito da literatura infantil africana e a correlação com os avanços da literatura negra para 

crianças no âmbito brasileiro.  



10 

 

 

1 EXU E A POÉTICA DAS ENCRUZILHADAS: CAMINHOS DE VIDA E OUTRAS 

ROTAS 

 

No advento do contemporâneo, diversas têm sido as abordagens voltadas ao acesso 

das raízes da constituição dos povos originários brasileiros. Por esses caminhos, temos a forte 

predominância da cultura afro-brasileira, marcada pela instituição da lei 10.639/03, que 

estabelece o ensino de história e cultura afro-brasileira e africana em todas as escolas 

brasileiras, públicas e particulares, do ensino fundamental ao médio. Nesse sentido, este 

trabalho volta-se ao Orixá Exu, enquanto divindade da cosmogonia iorubana, constituinte da 

cosmopercepção de mundo. Comecemos pelo princípio, indicando o mito de fundação do 

mundo. Na cosmogonia iorubá, Ifá guarda as narrativas que explicam o mundo. Também 

conhecido como Orunmilá é correlacionado à sabedoria. Rufino (2020, p. 382) aponta que 

Orunmilá “é responsável pela memória dos seres, dos ancestrais e das divindades” além de 

interligar os diversos tempos e espaços presentes no mundo. 

Sendo uma divindade que conduz as premissas de existência do mundo,  precede os 

acontecimentos em diferentes dimensões, também nos aponta Rufino (2020), que Orunmilá é 

a premissa do pensamento poético dos mais de duzentos e cinquenta signos
3
, enquanto 

significados culturais que historicizam o conhecimento que se estende ao longo do tempo, 

desde a origem do mundo e a construção das comunidades até o ponto como conhecemos 

hoje. Essa divindade primordial tem também a temporalidade como componente de atuação 

nas perspectivas de ocupação de todas as dimensões entendidas como espaço e condição. Em 

se tratando da amplitude conceitual da cosmogonia iorubana, Rufino colabora para a 

profundidade da aplicação desses conceitos, ao instaurá-los como premissa ontológica, 

epistemológica e semiótica, para convocar a potência de Exu Ancestral, ou Yangi. 

No aspecto ontológico, Rufino (2019, p. 24) aponta que Exu Ancestral é lido “como 

potência para um debate ontológico que transgrida os limites da supremacia branca e desloque 

a dimensão das existências e da realidade para outros horizontes.”. Em outras palavras, ele 

nos auxilia no entendimento da natureza radicalizada de todos os seres quando articula o 

atravessamento e o entrecruzar de dimensões temporais, transgredindo o marcador cartesiano 

instaurado pela colonialidade. Ainda de acordo com Rufino (2019), através de Yangi, 

podemos acessar diferentes presenças duais entendidas na sociedade atual como: 

“Humanidade x Raça, Existência x Não Existência, Brancos x Não Brancos”. Esse marco 

                                                                    
3
 Enquanto significados referentes ao conhecimento referente ao tempo naquela cultura. 



11 

 

 

divisório, sinalizado pela racionalidade, perpassa a formação das culturas, em especial aquelas 

que foram colonizadas e que ainda persistem nos dias de hoje em sustentar a cosmogonia que 

lhes é própria. 

Stuart Hall (2003, p. 48), colabora com esse pensamento descentralizador da 

perspectiva ocidental quando preconiza: “as identidades nacionais não são coisas com as 

quais nós nascemos, mas são formadas e transformadas no interior da representação”. 

Podemos interpretar então que ao subverter a lógica entendida como senso comum ou cultura 

instaurada, Exu forma e transforma novas formas de encarar o cotidiano, imbuído da 

diversidade que inspire sentidos novos de realizar o que já fazemos. As formas como 

exercemos diferentes modos de ser e existir no mundo, precedem uma cultura, uma estrutura 

anterior, o que no sentido ocidental, são profundamente marcadas pela dualidade instaurada 

pela modernidade, o que também afirma Hall (2003, p. 49): “ as diferenças regionais e 

étnicas
4
 foram gradualmente sendo colocadas, de forma subordinada, sob aquilo que Gellner 

chama de “teto-político” do Estado-nação, que se tornou assim, uma fonte poderosa de 

significados para as identidades culturais modernas”. Essa definição de teto político, é 

justamente o ponto de controle que o Estado-nação utiliza para estabelecer um “limite” 

aceitável para a manifestação do diverso, na contemporaneidade. Dessa forma, toda 

manifestação que vá além da subordinação, têm, no entendimento da cultura dominante, uma 

demarcação que sinaliza até onde a diferença pode chegar, desde que a predominância 

cultural comum e seus significados instaurados não sejam ameaçados. 

Nesse sentido, Rufino (2019) indica que sendo a modernidade ocidental capitalista e a 

principal destituidora da vida de milhares de seres mediante processos de diferentes ações 

violentas, o que resta para as comunidades é comunicar a potência de sua cultura e suas raízes 

que permanecem resistindo. Aqui Yangi Ancestral, fornece sua dinâmica de potência e ação, 

nas perspectivas de espaço e diferentes condições, mesmo de quem tenha perdido a vida 

física. O desdobramento da versatilidade de Exu se distribui mais uma vez nas palavras de 

Rufino: 

 

Exu. O meu lugar é de um ser cismado, praticante de frestas, que lança esse feitiço 

apalavrado de quebra de demanda e de abertura de caminhos [...] a encruzilhada 

guarda o poder da transmutação assim como faremos com Exu, que de cada pedaço 

picotado do seu corpo, se reconstruiu como um novo ser e se colocou a caminhar e a 

                                                                    
4
 as referidas diferenças regionais e étnicas serão correlacionadas a infância no capítulo 3, onde na encruzilhada 

com a sociologia da infância e seus desdobramentos são pulsão de vida infantil 



12 

 

 

inventar a vida enquanto possibilidade. Essa é a face de Yangi, o caráter primordial 

de Exu (RUFINO, 2019, p. 24). 

 

 

Agindo nas dimensões em que deseja, segundo Rufino (2019): Exu transgride a 

história que tornou o conhecimento estigmatizado e linear, na tentativa de apagamento de 

ontologias enquanto existência e produções de cultura. Ao dividir-se e pedaços sua presença 

transcende a lógica dicotômica instaurada pela modernidade cindida pelo capitalismo. A 

premissa do caráter primordial de Exu é a possibilidade de vida através da diversidade, ou nas 

palavras de Rufino (2019, p. 25) “Exu nos possibilita pensar o presente de forma alargada, 

que nos permite também transgredir
5
 com a linearidade histórica que achata o presente”. Exu 

é nosso próprio ancestral, que se materializa da forma que deseja, sempre imbuído de pulsão 

de vida manifesta em diferentes caminhos. 

   Nesse ponto, podemos exemplificar a relação entre Exu e a modernidade, analisando 

um outro elemento da lógica exúlica, que é justamente o encontro das encruzilhadas. No 

sentido semântico, a encruzilhada definida basicamente como encontro de caminhos, toma 

aqui uma dimensão bastante alargada quando abordamos e manifestação de Exu. Martins 

(2021) indica que no campo filosófico, a encruzilhada é a relação entre sistemas de 

conhecimentos múltiplos, traduzido como um cosmograma onde os espíritos humanos 

circulam nas interseccionalidades. Ela aponta ainda que o pensamento cosmogônico negro é 

conduzido por essa definição de encruzilhada, possibilitando a realização da observação do 

trânsito de “práticas performáticas, concepções e cosmovisões, princípios filosóficos e 

metafísicos, saberes diversos, enfim...” (MARTINS, 2021, p. 51). 

Na concepção de Rufino (2019), a encruzilhada toma sentido de “boca do mundo”, 

onde o encontro de caminhos não possui limites de partida ou de chegada, abarcando 

infinidades de sentidos. Dada a complexidade dessa interpretação e a multiplicidade de 

encruzilhadas em que transitamos na contemporaneidade, tomamos novamente como 

pressuposto o que define Leda Maria Martins (2021)  

 

A encruzilhada é um princípio de construção retórica e metafísica, um operador 

semântico pulsionado de significância, ostensivamente disseminado nas 

manifestações culturais e religiosas brasileiras de predominância nagô e naquelas 

matizadas pelos saberes banto. O termo encruzilhada, utilizado como operador 

                                                                    
5
 Veremos a manifestação dessa transgressão na perspectiva poética através da criança-personagem Aisha no 

capítulo 4. 



13 

 

 

conceitual, oferece-nos a possibilidade de interpretação dos trânsitos sistêmico e 

epistêmico que emergem dos processos inter e transculturais, nos quais se 

confrontam e dialogam, nem sempre amistosamente, registro, concepções e sistemas 

simbólicos diferenciados e diversos. (MARTINS, 2021, p. 27) 

 

Por conseguinte, a encruzilhada
6
 em sua constituição comunicativa alimenta toda uma 

rede metafisica, colaborando para o que se refere a expansão interpretativa das realidades.  

Em outras palavras é possível dizer que dotada de diferentes constituintes baseados em 

saberes culturais, a ação de Exu nas encruzilhadas articula com facilidade a cosmogonia 

ancestral, onde o trânsito dos saberes age pela troca intercultural. A questão que chama a 

atenção nas palavras de Martins, é que a amistosidade não é necessariamente presente nessa 

rede de comunicação. Chegamos a um ponto sensível da relação entre culturas, que é 

justamente a colonização e a tentativa de apagamento epistêmico da cosmogonia africana. 

Na continuidade da explanação acerca da cosmogonia Iorubá, a partir do conceito de 

epistemologia e a contemporaneidade, Rufino (2019) aponta que diante da dificuldade com a 

resistência do cânone do mundo moderno, a insistência da apresentação de outras perspectivas 

epistemológicas e filosóficas que se deslocam do mundo ocidental têm sido amplamente 

investidas e destinadas a ampliação dos diferentes saberes sobre o mundo. Ele reforça a 

afirmação indicando que “o discurso científico moderno é limitado a saberes etnocentrados” 

(RUFINO, 2019, p. 39). Complementando o entendimento da ação manifesta pelo cânone, 

Pereira (2022, p. 25) explicita que: “o cânone se impõe como um mecanismo que sintetiza as 

vertentes de criação, orienta os procedimentos de interpretação e estabelece modelos de 

identidade cultural”. Tais afirmações indicam a prevalência do cânone ao instituir o que é o 

objeto preponderante da pretensa cultura ocidental, onde a resistência de outras etimologias 

urge como uma necessidade da modernidade. 

Na relação com os saberes centralizados em uma cultura dominante e o potencial 

transgressivo de Exu, Spivak
7
 (2010), aborda o silenciamento das falas das minorias como 

uma estratégia da dominação do capitalismo a fim de sobrepor ao que denomina subalternos. 

No célebre livro Pode o subalterno falar? Spivak discorre acerca do pretenso projeto da 

lógica do apagamento epistêmico das populações entendidas como subordinadas. “Nos 

                                                                    
6
 O termo encruzilhada nesse trabalho, tem como objetivo relacionar todo e qualquer conhecimento de forma que 

construam possiblidades de diálogo. 
7
 nosso objetivo nesse trabalho não é aplicar a densidade conceitual de Spivak ao discutir Exu e as infâncias, mas 

sim, colocar o conceito de subalternidade na encruzilhada de saberes, a fim de demonstrar como a contribuição 

da sociologia colabora para o fazer transgressivo de todos os conhecimentos, inclusive os africanos e indianos, 

como é o caso da autora em questão. 



14 

 

 

estudos subalternos, devido à violência da inscrição epistêmica imperialista, social e 

disciplinar, um projeto compreendido em termos essencialistas deve trafegar em uma prática 

textual radical de diferenças.”  (SPIVAK, 2010, p. 59) 

Esse movimento de construção da figura de subalternidade pretensa a criação de 

diferenças, acentua as diferenças sociais a fim de definir lugares específicos aos atores sociais 

a partir do marcador classe econômica. 

O subalterno é aquele que tem poder econômico inferior e necessita instaurar uma 

relação com o dominador para que tenha acesso ao recurso econômico destinado a sua 

sobrevivência e coexistência na contemporaneidade marcada pelo capital e a ordem 

dominante. No entanto, a relação de dominação não se resume aos interesses econômicos; o 

corpo do subalterno, Segundo Souza (2021, p. 147) é marcado como um “espaço fundamental 

na construção de representações majoritariamente negativas [...] com o objetivo de definir e 

fixar imagens e, consequentemente, lugares sociais”. 

Essa figuração fortemente instaurada pelo sujeito dominante e discutida por diversos 

pontos de vista, é de fundamental importância para que possamos compreender que a lógica 

de apagamento das subjetividades é o exercício de fusão/divisão exercido pela colonialidade. 

É a quebra da amistosidade em ações de dominação e prevalência, no intuito de criar uma 

relação de subalternidade. Nessa relação entre dominado e dominante, onde as formas de 

conhecimento e epistemologias do dominado é pretensamente destinada ao apagamento, Exu 

assente com sua presença, com novas práticas de inscrição de vida e ampliação de horizontes 

de caminhos entrecruzados, onde escolhas são permitidas como estratégias de enfrentamento. 

A esses caminhos, Rufino (2017, p. 17) denomina a primeira encruza como Pedagogia 

das Encruzilhadas, que frisa o intento de não substituição “do norte pelo sul, mas sim a 

transgressão, a partir do cruzo, das diferentes perspectivas”. A onipresença de Exu enquanto 

manifestação da Diáspora Africana, rompe com o sentido único de uma narrativa que 

pretende apagar saberes diversos que venham ameaçar o status dominante. Exu convoca a 

presença de diversas epistemologias que transitam entre encruzilhadas de compartilhamento. 

Ligadas a essa pedagogia, a semiótica tratada aqui por Rufino (2019) como linguagem 

na perspectiva da cosmogonia Iorubá e nas gramáticas codificadas na diáspora, delibera Exu 

como símbolo de fartura e diversidade. Nesse sentido, a linguagem
8 

em suas diferentes 

manifestações sempre será utilizada como subversão ao movimento de dominação de um 

status que pretensa ser superior. Assim os jogos denominados por Rufino (2019, p. 39) como 

                                                                    
8
 incluímos aqui também a linguagem que permeia a comunicação com e entre as crianças. 



15 

 

 

“jogos ritualizados” utilizam das palavras como jogo e elemento de resistência “Exu emerge 

como potência para examinarmos os fenômenos constituídos no campo da linguagem, uma 

vez que é o comunicador por excelência” (RUFINO, 2019, p. 43). 

Entendendo que a palavra revela as concepções individuais, quando atrelada ao 

movimento de resistência é Segundo Leite (1995, p. 105): “elemento desencadeador de ações 

ou energias vitais. De fato, ao ser dirigida para atingir determinados fins, interfere na 

existência[...] uma vez absorvida, pode provocar reações controláveis ou não”, indicam que 

uso das palavras inferem um profundo senso de responsabilidade no exercício de subversão. 

Tomemos como base um exemplo da linguagem e o uso da palavra no campo do jogo 

ritualizado
98

 na obra Cadernos Negros volume 45 – poemas afrobrasileiros: 

 

Esquerda 

 
“Eu sou dessa esquerda 

Quem é do Axé 

Sabe qual é 

 

sou dessa esquerda 

daquele homem que anda elegante 

e usa um lindo chapéu 

sou dessa esquerda 

em que uma linda cigana 

com suas saias rodadas, 

usa rosa vermelha e preta nos cabelos 

e tem sempre rosa para nos ofertar 

sou dessa esquerda 

quem é do Axé 

sabe quem é 

 

falam de um tal chifre 

feio que dói, adoram tanto ele 

que falam pouco sobre a palavra 

do seu Deus 

 

sou dessa esquerda 

que abre caminhos, traz amor, nos auxilia na cura 

de doenças, 

que não nos deixa sem emprego 

deixem meu povo da esquerda em paz 

e fiquem com seu satanás” [...] 

 

“Esquerda”, (RIBEIRO, 2024, p. 112-113) 

 

                                                                    
9
 veremos a manifestação do jogo ritualizado nos desdobramentos dos quatro eixos estruturantes da sociologia da 

infância no capítulo 3 



16 

 

 

O jogo ritualizado aqui apresentado através da palavra, indica alguns elementos dos 

fenômenos do cotidiano em que Exu atua. Falaremos brevemente sobre essas características 

nos atendo a transgressão e ao enfrentamento a colonialidade. 

A primeira estrofe apresenta uma esquerda subvertendo a lógica cartesiana de lugar, 

substituindo a lateralidade para a presença-sabedoria conhecida por quem têm ciência do 

potencial de vida do Axé (falaremos a respeito desse conceito ainda neste capítulo). A 

segunda estrofe versa sobre homens e mulheres que conhecem a beleza e generosidade que 

possuem, inerente a quem pertence a pulsão do Axé. A terceira estrofe trata da subalternidade 

a qual Exu foi submetido pelo colonialismo sendo associado ao diabo cristão, diabo este sobre 

o qual é muito falado, deixando de lado o Deus católico. A quarta estrofe fala sobre a crença 

na esquerda, que pode auxiliar nos caminhos de vida, conduzida por Exu, no intuito de 

separar a dominação colonizadora da fé instaurada no Orixá das Encruzilhadas e sua 

complexidade.  

Exu ao se desdobrar em múltiplas facetas, também no campo da palavra confere um 

aspecto de permeabilidade aos acontecimentos que subvertem a noção de tempo-espaço 

ocidentais: 

 

Exu configura-se como potência dialógica, na medida em que pratica as fronteiras, 

pois não se ajusta a qualquer tentativa de controle ou de limite imposto. Exu não é o 

eu, nem o outro, ele comporta em si o eu e o outro e toda a possibilidade de 

encontro/conflito/diálogo entre eles. Por ser esfera que transpõe qualquer limite 

imposto, Exu é o próprio caminho compreendido como possibilidade, sendo assim 

um princípio inacabado (RUFINO, 2019, p. 44) 

 

Por conseguinte, a associação de Exu no jogo ritualizado inscreve-se no termo 

encruzilhadas e seus derivados, encontros e desencontros, atribui a conceituação da prática de 

fronteiras dialógicas, partilha e transposição. Uma definição rígida do que é Exu, não cabe a 

prática ocidentalizada de acepção conceitual.  

O que define Exu não cabe em um sim ou um não. Ele assente na possibilidade dos 

dois e na infinitude dos seus desdobramentos. É nos encontros das afirmações, negações e as 

demais dualidades que incorrem dessas premissas, que Rufino (2019) indica que as 

pluralizações atreladas a diversas formas de transgressão e resiliência, como a base da 

Pedagogia das Encruzilhadas. É a partir da comunicação, que Oliveira (2021) afirma que o 

encontro de Exu e as demais divindades do cosmo acontece. Responsável pelo diálogo, ele é o 

princípio de dinamismo de todo o universo da cosmogonia africana “Exu é a existência 



17 

 

 

individualizada, mas enquanto existência onipresente é universal; enquanto realidade fática, é 

singular em cada uma das suas expressões” (OLIVEIRA, 2021, p. 116).  

Tratamos até aqui das premissas dessa Pedagogia que age através da diversidade dos 

encontros das Encruzilhadas, nos conduzindo a abundância de vida, onde a dualidade não 

pretensa ser combativa, mas carregada de possibilidades dialógicas. É o que pretendemos 

tratar a seguir, na abordagem do conceito de Axé como princípio vital de vida da cosmogonia 

iorubana, cultura como movimento descolonial e a pluriversalidade manifesta por Exu. 

 

1.1 EXU, ENCRUZILHADAS E AS POSSIBILIDADES DE PENSAR A VIDA SOCIAL 

 

A fim de inscrever a Pedagogia das Encruzilhadas, na dinâmica de um cotidiano 

plural, indicamos três outros conceitos que podem colaborar para a compreensão dessa 

pedagogia precedida pelos encontros e trocas. O primeiro, busca sintetizar o conceito de Axé 

e a vital importância desse princípio vital na cosmogonia iorubana: 

 

Axé é a energia vital que dinamiza a vida! O leva e traz das ondas do mar é como as 

ondas do tempo, que levam e trazem ensinamentos. Aqui está contido todo o 

princípio da ancestralidade. O tempo não é estático, mas dinâmico. Sua dinâmica 

está engendrada pela lógica dos ancestrais. A sabedoria é resultado da passagem do 

tempo. Essa é a dinâmica da cosmovisão africana. (OLIVEIRA, 2021, p. 114). 

 

Através da pulsão do axé, pretende-se “combater o autoritarismo e a arrogância de um 

único modo de saber a partir da emergência e a credibilização de outras possibilidades” 

(RUFINO, 2019, p. 122) indicando que o dinamismo do tempo entrecruzado pelos caminhos 

de Exu, e logo, pela Pedagogia das Encruzilhadas, tomam o axé como mobilizador definida 

por Rufino (2019) como cruzo. As vastas possibilidades de enxergar o mundo e as valorações 

atribuídas às ações do cotidiano em suas consequências, fortalecem uma educação 

mobilizadora para o fortalecimento da energia vital. 

No tempo, ficou marcado o que foi violentado e subjugado no que se refere a uma 

cultura que parte de uma dinâmica cosmogonia que “tem no mito, no rito e no corpo seus 

componentes singulares, e como desafio a construção de mundos” (OLIVEIRA, 2012, p. 30). 

Desse modo, Exu desempenha a potência de vida, a mobilização do axé e do protagonismo 

individual para com a vida e a escolhas individuais marcadas pela liberdade de ser quem se é. 

Em Rufino (2019) é possível perceber que a “educação operada pelo axé” Rufino (2019), 

sustenta um atributo de enfrentamento a cultura hegemônica: 



18 

 

 

 
A meu ver, a interdição de Exu pelo projeto colonial é um dos principais fatores para 

a produção de experiência humana (educação) calcada no monoculturalismo, [...] 

uma educação que não considera Exu, suas operações e efeitos, é em suma, uma 

educação imóvel, avessa à vida às diversidades e às transformações (RUFINO, 

2019, p.71) 

 

Ainda sobre o Axé inspirado na pulsão de Exu, Rufino (2019) cunha o termo rolê 

epistomológico, partindo do conceito da diversidade adquirida através do movimento, das 

andanças nas encruzilhadas que se encontram exatamente nos cruzos para a construção de 

novos conhecimentos e a reflexão sobre eles, num movimento de composição conceitual que 

não se esgota em conhecimento e em axé. Para Rufino, “A relação entre Exu e axé nos lança 

em um campo de possibilidades pautadas nas dimensões do encante e desencante” (RUFINO, 

2019, p. 67). 

Ele utiliza os termos cruzo e rolê epistemológico para nos provocar justamente no 

campo da oposição dos termos vida e morte, visto que estes dois últimos são inspirados em 

cisões marcadas por finitude e rigidez, traços epistêmicos do ocidente. Para Rufino (2019), 

uma dimensão inspirada em encantes, opera a vida e a diversidade, onde limites prescritos e 

rígidos não são parte dos cruzos das encruzilhadas. “Tomando como base os fundamentos de 

Exu e axé, a vida pode virar morte e a morte pode vir a ser vida” (RUFINO, 2019, p. 67). Ao 

subverter a lógica de vida e morte, Exu promove a vida como construção incompleta, 

enquanto a morte inscreve a dimensão do desencanto, do apagamento.     

Por meio da Pedagogia das Encruzilhadas, o rolê epistêmico evidencia também a 

mobilização da ancestralidade, nas palavras de Rufino (2019, p. 68): “praticando rolês 

epistemológicos, eu digo: o substantivo racial e suas derivações são os contra-axés do Novo 

Mundo”. Nesse sentido, o fator racial é caminho por onde relacionam e dialogam com todas 

as encruzilhadas dessa pedagogia. Nesse encontro de epistemologias, as encruzilhadas 

operacionalizam o diálogo em oposição aos contra-axés (entendidos como o 

monoculturalismo) do contemporâneo; a educação a partir da Pedagogia das Encruzilhadas 

ganha segundo Rufino (2019) o atributo de educação intercultural, entendido aqui como a 

medida das vivências e fazeres da atualidade na relação com o passado, o ancestral, vivo e 

presente em cada uma das individualidades dos seres. 

Por conseguinte, o segundo conceito indica através da pulsão do axé, que não é 

possível esquecer os sentidos de uma cultura que foi fragmentada e silenciada pelos grupos 

dominantes da sociedade. Ramos (1995), já indicava que esses grupos acreditam que a 

situação de dominância é definitiva, embora saibam das brechas que as estruturas econômica 



19 

 

 

e social apresentam, “para eles, as leis que presidem ao dinamismo social são leis naturais ou 

eternas” (RAMOS, 1995, p. 63).  

Essa dinâmica de autopreservação hegemônica é explicada por Hall (2006, p. 59), 

quando se refere a culturas e a unificação de saberes: “A maioria das nações consiste em 

culturas separadas que só foram unidas por um longo processo de conquista violenta, isto é, 

pela supressão forçada da diferença cultural”  

A crença de que a dominância é efetiva, pauta se na violência como ferramenta de 

preservação existencial econômico-cultural. Porém, a contemporaneidade e a relação 

intercultural, indica que essa identidade prevalente, é confrontada justamente pela 

multiplicidade, descrita por Hall (2006, p. 12) como: “desconcertante e cambiante de 

identidades possíveis, com cada uma das quais poderíamos nos identificar ao menos 

temporariamente”. De fato, é possível observar que a cultura dominante, denominada por Hall 

(2006) como cultura nacional, quando pretende unificar um tipo de modelo cultural dispende 

de recursos opressores para manter sua hegemonia, sendo a diversidade, a ameaça 

hegemônica. 

Ao abordar em específico a cultura nacional afrodiaspórica, Pereira (2022) colabora 

para a amplitude de possibilidades de enfrentamento de uma cultura única: 

 
Podemos considerar que o enraizamento e a definição de uma identidade cultural se 

configuram menos como um horizonte claro e mais como um ponto obscuro, que 

nos desafia a perceber na opacidade o que há de escorregadio e mutável, algo como 

um espelho de alteridades que atribua sentido às experiências de desenraizamento 

cultural e de recusa da máscara da identidade única. Daí a pertinência dos modos de 

pensar/agir via Exu que para ser o que se é tem que se transformar, no ato desse 

enunciado, em outro – que será outro tão logo esse enunciado seja intuído e assim 

continuamente (PEREIRA, 2022, p. 130). 

 

Nesse sentido, a defrontação está justamente na opacidade, e na mutabilidade, de 

forma a confundir a identidade padronizada. O potencial de Exu se dá justamente na 

transformação. O ser que está em permanente mutabilidade, desperta diversos “saberes em 

encruzilhadas” (RUFINO, 2019, p.73), que passam necessariamente pela permeabilidade.  

Esse movimento rompe diretamente com o que Bhabha (1998) chama de 

ambivalência, “porque é a força da ambivalência que dá ao estereótipo colonial sua validade: 

ela garante sua repetibilidade em conjunturas históricas e discursivas mutantes” (BHABHA, 

1998, p. 105-106). A ambivalência da cultura dominante alimenta o discurso da interdição de 

saberes, aqui no caso, os ligados à pulsão da vida e de Exu, conduzidos por um movimento de 

afirmação de uma monocultura, que precede um modelo específico de educação.  



20 

 

 

Nesse ponto Bhabha (1998) indica que a relação de conflito/resistência entre 

colonizador/colonizado, se dá através da articulação social mediada pela diferença. Esse 

movimento é marcado por conflitos complexos onde o hibridismo social é utilizado pelo 

colonizado como forma de resistência, no movimento de construção histórica permanente. A 

ambivalência permanece o tempo todo em diálogo com o hibridismo social. 

Observamos então que a Pedagogia das Encruzilhadas, se coloca como movimento 

pela luta descolonial e hibridismos é desprovida de máscaras, como indica Pereira (2022). 

Exu se apresenta enquanto transformação do outro, que tão logo em breve se instaura 

novamente num ciclo inacabado visando “urgentes reivindicações por educações que 

combatam a incidência desses padrões de poder” (RUFINO, 2019, p. 78). 

Esse movimento fundado pela vida como primazia, se refere a existência das culturas e 

as diversas tentativas de silenciamento/apagamento. Vida instaurada pela prática da 

descolonização, entendida por Fanon (2002, p. 32) como: “encontro de duas forças 

congenitamente antagônicas, cuja originalidade provém justamente dessa espécie de 

substantificação que a situação colonial secreta e alimenta”. Em outras palavras, o fazer 

descolonial, utiliza das práticas cotidianas, fonte do pensamento contemporâneo que podemos 

chamar de originalidade, subvertendo os conceitos rígidos da situação colonial por meio da 

diversidade e pulsão de vida. 

O terceiro conceito utiliza a pluriversalidade de Exu. Descolonizar parte desse sentido 

nas encruzilhadas de possibilidades que somente no encontro de uns com os outros, 

resgatamos nossas próprias subjetividades individuais. Podemos recorrer novamente a Fanon 

(2002), quando afirma que os atos de descolonização exigem o questionamento da situação 

colonial. Ao enxergar primeiro o campo das ambivalências, Exu, nos oferece elementos para 

o enfrentamento da lógica colonial. Entendamos que somos frutos dessa lógica, ao subvertê-

la, mesmo vivendo num cotidiano multifacetado. Acreditamos que Fanon (2002, p. 33-36) 

sabia disso ao indicar que “O mundo colonial é compartimentado, [...] é um mundo dividido 

em dois, [...] habitado por espécies diferentes”. 

Essa contraposição realizada por Exu no campo dos detalhes e do hibridismo é 

proposital. Entendendo que ele subverte inclusive a ambivalência, “transformou-se, 

contaminou a tudo e a todos, e também foi contaminado por aqueles que estiveram em contato 

com ele, sendo e fazendo ser no outro, não mais igual, e sim um único semelhante a si 

próprio, o espírito do encontro, o espírito do afrodescendente” (SOARES, 2008, p. 37) 

quando se coloca na posição de Mensageiro, “uma vez que é ele quem proporciona toda e 



21 

 

 

qualquer forma de comunicação, seja através da palavra ou do não dito” (RUFINO, 2019, p. 

80). 

Exu demonstra estar onde quiser, na relação tempo-espaço através da subversão de 

paradigmas. Esse caráter é definido por Rufino (2019) é precedido por diversos fatores que 

repercutem em “tensões, polifonias e ambivalências”. Ele utiliza a própria lógica para 

confundir concepções fragmentadas e sistematizadas, sendo “a resposta enquanto dúvida, 

questionamento e reflexão” (RUFINO, 2019, p. 80). Esse movimento de tensão, dúvida e 

incerteza instaurada na cultura, revelam que o hibridismo, tem promovido outros modos de 

vida e seus diferentes significantes, nas palavras de Hall (2006, p. 74) “Á medida em que as 

culturas nacionais se tornam mais expostas a influências externas, é difícil conservar as 

identidades culturais intactas ou impedir que elas se tornem enfraquecidas através do 

bombardeamento e da infiltração cultural.” (HALL, 2006, p. 74) 

Observamos que a pedagogia de Exu age pelas encruzilhadas nas frestas na infiltração, 

na multiplicidade e na coexistência. Dessa forma, entendemos que a educação 

descolonizadora, se atrela a diversidade e potência de vida de Exu, no intuito de compartilhar 

saberes, na contramão do conceito de unicidade, sistematização, e massificação dos seres. É 

sobre os detalhes da subversão de Exu e o povo da rua, no processo de subalternização e 

macrologia cultural conforme versa Spivak (2010) que vamos tratar a seguir, onde 

apresentaremos algumas frestas desdobradas em três encruzilhadas entendidas como: 

conhecimento; violência transformada em caminho de vida; não defesa de uma episteme 

absoluta, mas em práticas no diálogo dessa com a contemporaneidade da sociedade brasileira. 

 

1.2 PEDAGOGIA DAS ENCRUZILHADAS: POSSIBILIDADES SUBVERSIVAS NA 

AÇÃO DE EXU 

 

Assentes das infinitas potencialidades de liberdade do exercício de manifestação de 

Exu a partir da cosmogonia africana, atentaremos nesse tópico às frestas de atuação do Orixá 

Yangi, utilizando mais uma referência dos desdobramentos da cultura hegemônica (já tratada 

em abordagem anterior), adentramos as frestas das encruzilhadas onde vamos pautar a noção 

de conhecimento construído por essa cosmogonia aplicado às epistemologias da cultura 

Iorubá. Segundo Pereira (2022) na cosmogonia iorubana, Exu colabora para a compressão da 

lógica da “destruição e reconstrução”, num processo de “reinauguração do mundo de tudo e 



22 

 

 

daqueles que existem”. (PEREIRA, 2022, p. 124), corroborando com a breve conceituação 

apontada anteriormente por Hall, no capítulo 2 e Trindade, como vemos a seguir. 

Esse conhecimento cultural inscreve o aspecto prático da sociedade brasileira 

contemporânea, inscrita num processo de influência externa já tratada por Hall (2006), onde o 

discurso africano ganha força.  

 
O discurso africano forneceria a linguagem que interpreta as mudanças e 

contradições da sociedade brasileira contemporânea e os conflitos sociais dos seus 

membros. Exu é a expressão de um simbolismo, cujo sentido se encontra não apenas 

na estrutura do imaginário, como na do real, expressa simbolicamente as incertezas 

humanas frente aos debates com as condições sociais estabelecidas, a afirmação de 

liberdade e autonomia do ser humano frente às imposições naturais e sociais 

(PEREIRA, 2022, p. 124-125) 

 

Nesse sentido, Pereira colabora com a problematização da influência externa 

(entendida aqui como colonialismo), nos aspectos mais fundamentais da existência humana 

quando se refere às incertezas da sua posição social numa sociedade. Exu, nesse sentido é a 

materialização das pretensões individuais manifesto no cotidiano real, explicando assim a 

materialização do conhecimento baseado na individualidade, que podem a partir das práticas 

individuais, promover destruição ou reconstrução. 

Spivak (2010) pode colaborar com esse sentido de materialização, quando trata do 

conceito de macrologia cultural. Para ele, a hegemonia cultural é parte dessa operação 

destinada a interpretar a cultura de uma forma única. Por conseguinte, observamos que o 

objetivo é instaurar a diferença e um modelo aceitável pela maioria, na intenção de tornar a 

cultura do outro subalternizada. Com relação a esse último termo Spivak (2010) colabora de 

forma bastante abrangente a respeito do processo de subalternização como a inadequação, 

para os padrões de hegemonia, e as implicações que são planejadas a partir dela: 

 
Um relato das etapas de desenvolvimento do subalterno é desarticulado da 

conjuntura quando se opera na sua macrologia cultural, ainda que remotamente, pela 

interferência epistêmica nas definições legais e disciplinares que acompanham o 

projeto imperialista. (SPIVAK, 2010, p. 55) 

 

Por conseguinte, num comparativo com o nacionalismo indiano, Spivak (2010) 

sinaliza que o objetivo da macrologia cultural é justamente mapear o conhecimento dos 

subalternos de predominância heterogênea, favorecendo a cultura hegemônica em exercício. 

Sendo a cultura subalterna aquela que instaura subversão, podemos recorrer a realidade 

cotidiana, agenciando nossos pressupostos de enfrentamento a macrologia descrita por 



23 

 

 

Spivak. Na análise contemporânea de Grada Kilomba
10

 (2019, p.48): “a alegação colonial de 

que grupos subalternos são menos humanos do que seus opressores e são por isso, menos 

capazes de falar em seus próprios nomes”, nos conduz a analisar que a incapacidade do 

subalterno (atributo instaurado por um superior), inclui a desinteligência para dar rumo as 

próprias escolhas. 

 A análise de Kilomba nos convoca a enxergar a subalternidade como uma fresta, para 

enxergar a ação da colonialidade, inclusive em se tratando da infância. Através da fresta, 

podemos trocar a subalternidade pelo protagonismo, ao compreender que a posição que 

assumimos diante da pretensa alegação colonizadora perde força, quando reforçamos a 

potência e a vida. Esse é um ato de grande inteligência e sagacidade que as frestas nos 

oferecem. Tudo se trata de transitar pelas diferenças. Ao invés de praticar a radicalidade da 

categorização, entrecruzar nas frestas da diversidade. Veremos, a seguir, a principal fonte 

dessa sabedoria ancestral. 

              

1.3 LAROYÊ! MOJUBÁ! SALVE O POVO DA RUA 

 

[...] Foi um tititi por ai Foi um tititi  

Foi um tititi Quando aqui chegou Exu Tiriri  

Foi um tititi por ai Foi um tititi Foi um tititi  

Quando aqui chegou Exu Tiriri  

Ele e chefe da encruza  

O senhor da madrugada Ordenança de Ogum  

Sua morada e na estrada Exu Tiriri 

 Exu Tiriri Sua batalha é na encruza  

Quando chamado ele vem aqui Exu Tiriri Exu Tiriri Sua batalha é na encruza[...] 

 Ponto cantado - Exu Tiriri 

 

 

Pedindo licença ao grande Mestre Exu Tiriri Lonan
11

 e todo o povo da rua, nos 

valemos da relevância da sabedoria popular na constante tentativa de apagamento de sua 

epistemologia, colocamos na encruzilhada e em suas frestas o conceito de subalternidade. 

Com Spivak (2010, p.49) podemos expandir tal conceito mais uma vez corporificado em Exu: 

“Nos estudos subalternos, devido à violência da inscrição epistêmica imperialista, social e 

                                                                    
10

 Convocamos Grada Kilomba nesse ponto, a fim de demonstrar como é possível relacionar sua escrita 

contemporânea aos conceitos já construídos com o passado, demonstrando o caráter de construção e 

reconstrução precedido por Exu, segundo Pereira (2022). 
11

 Lonan, em Iorubá, caminho. 



24 

 

 

disciplinar, um projeto compreendido em termos essencialistas deve trafegar em uma prática 

textual radical de diferenças”.  

Entendendo que os termos essencialistas da premissa levantada por Spivak têm como 

base a criação de diferenças a fim de controlar a subalternidade, Exu, e a prática do 

conhecimento em encruzilhadas, usa as diversidades para subverter a inscrição epistêmica 

imperialista. É o que também afirma também Florentina de Souza: 

 
O corpo do subalterno ou do colonizado, funciona na tradição ocidental, como 

espaço fundamental na construção de representações majoritariamente negativas. A 

diferença do corpo negro ou ameríndio foi tem dos mais variados testos dessa 

tradição, escritos com o objetivo de definir e fixar imagens e, consequentemente 

lugares sociais (SOUZA, 2006, p. 147) 

 

Temos então, alguns pressupostos para analisar a segunda fresta, o movimento 

violento de apagamento epistêmico e a instauração de caminhos de vida. Rufino (2019) utiliza 

o conhecimento das ruas e sua macrologia instaurando como conceito fundamental o trânsito 

das encruzilhadas de Exu e o povo que transita por elas, a sabedoria presente na reinvenção de 

vida e conhecimentos. É nas ruas que os encontros, desencontros e a pluralidade de um 

cotidiano diverso se instauram na pulsão de vida de uma realidade uma amplitude de 

possibilidades de enxergar o mundo nos caminhos em que percorre a vida. Rufino (2019) 

afirma justamente que o objetivo é confundir a vertente teórico-metodológica a partir de Exu 

para criar outros variados caminhos, sobretudo quando o colonialismo objetiva agir sobre os 

corpos subalternos na perspectiva do imperialista/colonizador. O conceito de fresta, aqui, 

adquire sentido metodológico-conceitual, no que se refere a pedagogia das encruzilhadas. O 

corpo antes negativado e subalternizado, tem agora nas ruas e no conhecimento popular de 

quem é [...] dessa esquerda que abre caminhos, traz amor, nos auxilia na cura[...] 

(BARBOSA; RIBEIRO, 2024, p. 112). 

Nesse ponto de vista, reforçamos que os mesmos pressupostos valem para as infâncias, 

e os corpos infantis, já que tratamos aqui de uma pedagogia de conhecimentos e vivencias 

plurais. A abertura de caminhos, no enfrentamento ao apagamento, reinventa possibilidades 

de criação do novas perspectivas de enxergar e atuar criticamente no mundo. 

A definição de Rufino colabora com o sentido profundo de associação de Exu a quem 

mais anseia vida. O conhecimento que construímos na rua, através das relações, que foi 

descreditado por uma lógica que infere valores a partir da posição econômico-social: 

 
A rua nada mais é do que o que se passa por ela, sujeitos comuns e suas práticas. A 

rua é tão diversa quanto os tipos que a praticam, inscrevendo seus saberes nos 



25 

 

 

cotidianos. A rua é de quem nasce, se cria e morre nela, digamos também que é 

daqueles que a fazem de lugar de passagem, rito de invenção do mundo. A rua é das 

mulheres e homens comuns, suas histórias e sapiências, modos de vida que nascem, 

se criam e morrem por lá, eis os que a fazem como lugar de passagem, eis os 

sujeitos que a praticam, eis os poderes que por ali se encantam. Eis o povo da Rua. 

(RUFINO, 2019, p. 108) 

    

O povo da rua, entendido aqui como a maioria subalternizada pela lógica colonial, tem 

sua macrologia cultural explicitada por Rufino, pelo conceito da rua e encruzilhada. É ali que 

se encontram diferentes saberes inscritos num cotidiano que pretende apagar as culturas que 

enfrentam o colonialismo. A encruzilhada, marco de compartilhamento dos fazeres de Exu, é 

justamente a fresta necessária para que o Orixá comunicador opere nas pulsões de subversão e 

confusão do que antes fora uma regra, instaurada por uma organização que pretende dominar 

e subalternizar existências. 

A rua, nesse sentido, é o local que vai confundir a lógica colonial, pois as diversidades 

ali existentes não cabem no campo do cindido, marcado e instaurado do ocidental. Além 

disso, a rua é concebida aqui como área de transição de nascimento, criação e morte, onde 

todas as sabedorias se encontram no ponto exato em que os caminhos se entrecruzam. Local 

de encantamento e desencante, a rua é também definida pelo lugar onde os indivíduos passam 

e praticam vida e compartilhamento. A rua, não distingue e nem separa que passa por ela, mas 

no encontro com Exu que abre caminhos, sendo ao mesmo tempo, o próprio caminho. Na 

prática: “potencializa/pratica as possibilidades” (RUFINO, 2019, p.109). Exu, e a prática do 

conhecimento em encruzilhadas, usa as diversidades para subverter a inscrição epistêmica 

imperialista.  

Importante ressaltar que as frestas entre os caminhos não são necessariamente 

pacíficas. Podemos considerar que a rua também é no conflito, mais um desdobramento de 

Exu, que aparece no encontro das encruzilhadas e suas esquinas. Rufino Apresenta um dos 

tantos outros nomes
12 

de Exu, dessa vez associado aos caminhos. Obá Oritá Metá, é na 

Pedagogia das Encruzilhadas “o curso de três caminhos e esquinas” onde Exu “nos fornece 

importantes orientações epistemológicas e metodológicas para a contestação dos limites de 

um saber monológico, produzido pela racionalidade moderna ocidental” (RUFINO, 2019, p. 

41-42).   

                                                                    
12

 importante ressaltar que a amplitude de possibilidades de presença e ação de Exu, lhe confere na cosmogonia 

africana a atribuição de diversos nomes, justamente por não ser o início, meio e fim cronológico de nenhum 

atributo, mas justamente todos os tempos ao mesmo tempo. 



26 

 

 

Na encruzilhada da cosmogonia de Exu, a intenção da Pedagogia das Encruzilhadas é 

justamente no pequeno espaço, a pequena fresta que passa despercebido pela macrologia 

cultural dos subalternos indicada por Spivak. Observamos que pelas esquinas dessas 

encruzilhadas, se firmam noções de enfrentamento e subversão, passando pelas ruas, becos, 

frestas e por quem queira manifestar liberdade.  

Sob a guarda de Exu, também chamado de Obá Oritá Metá (senhor dos três caminhos), 

Rufino (2019) descreve como primeira esquina, o caminho do conhecimento repleto de 

diversidade e pluralidade, sendo manifesta de diferentes formas de ser e estar no mundo. 

Florentina Souza (2006), ajuda na compreensão do caminho do conhecimento, onde as marcas 

históricas são manifestações do que a memória histórica lhes permite registrar. Segundo ela:  

 
O afro-brasileiro, portanto, seleciona e reelabora os dados culturais de que necessita 

para construir um desenho identitário positivo para si e para seu grupo; tentará, por 

conseguinte, desvelar o apagamento e o desprestígio constituídos pela 

ocidentalidade. Deste modo, assenhorando-se da cosmologia de origem africana dos 

mitos, rituais e símbolos, proporá práticas eficazes para repensá-los e reconstruí-los 

dentro de uma perspectiva que instala a discussão sobre a ambivalência da sua 

relação com o universo cultural do Ocidente. (SOUZA, 2006, p. 62) 

 

Podemos interpretar nas palavras de Souza, que o ato de reelaborar dados culturais a 

respeito da própria história, sobretudo das origens marcadas pela ceifa
13

 colonial, é manifesta 

a influência de Exu, quando subverte mais uma vez o modelo ocidental de percepção de 

mundo. Ao acessar a cosmologia africana, o indivíduo afro-brasileiro
14

 afasta o conceito de 

subalternidade e incapacidade, quando recorre à sabedoria das ruas e das vivências marcadas 

por realidades distintas e difusas. Esse entendimento vai de encontro ao que Boaventura 

Santos indica como conhecimento como estrutura social: 

 
só existe conhecimento em sociedade e, portanto, quanto maior for o seu 

reconhecimento, maior será a sua capacidade para conformar a sociedade, para 

conferir inteligibilidade ao seu presente e ao seu passado e dar sentido ao seu futuro, 

[...] mesmo que a natureza não existisse em sociedade – e existe- o conhecimento 

sobre ela existiria. Por outro lado, o conhecimento, em suas múltiplas formas, não 

está equitativamente distribuído na sociedade e tende a estar tanto menos quanto é 

maior seu privilégio epistemológico. (SANTOS, 2008, p. 137) 

 

                                                                    
13

 o sentido de ceifar aqui aplicado é justamente o processo de dominação epistemológica que a hegemonia 

ocidental praticou e continua a praticar sob aqueles que a padronização entende como os subalternizados. Nesse 

campo, cabe considerar que o povo da rua, que carrega a sabedoria popular com grande propriedade, é um dos 

principais alvos de controle que a contemporaneidade ocidental pretensa influenciar. 
14

 Consideramos aqui como afro-brasileiro, todo/toda aquele/aquela pessoa que, mesmo sem conhecer sua 

origem ancestral específica, reconhece que é descendente dos povos africanos. 



27 

 

 

É nesse ponto que o Orixá Exu (Obá Oritá Metá), colabora com a amplitude da 

percepção de caminhos livres para que através da sua potência examinemos: “os fenômenos 

constituídos no campo da linguagem, uma vez que é o comunicador por excelência” 

(RUFINO, 2019, p. 43). O reconhecimento da cosmogonia africana desdobrada em culturas 

que partem da oralidade, linguagem e da ritualização por onde transita Exu não é marcado 

pelo tempo presente, passado e futuro, mas por todos esses que coexistem na 

contemporaneidade.  

O campo da comunicação e linguagem descrito como especialidade de Exu, já é um 

indicador movido a subversão, ao convocar a manifestação da palavra dita, o conhecimento 

vivido, ouvido e transmitido, para além da chamada “circunscrição binária” (RUFINO, 2017, 

p. 72), manifesta como política do ocidente voltada a um processo de dicotomização, para 

dominar e segregar inclusive o campo do conhecimento, para o campo da verdade absoluta 

instaurado pela hegemonia. 

É sabido que essas encruzilhadas em que perpassam epistemologias coloniais e 

colonizadas, são marcadas por interesses bastante específicos. Segundo Santos (2008), as 

culturas são imbuídas de ideias aparentemente contraditórias no que se refere a diversidade, 

pluralismo e globalização. Esses marcos culturais, ao transitar pela lógica exúlica entendida 

como caminhos que circulam a partir da diferença, potencializam a legitimidade de 

conhecimentos construídos na diáspora. Para Rufino (2019, p.42) este conhecimento se 

organiza em “uma esteira de saberes que forjam um assentamento comum nos processos de 

ressignificação do ser, suas invenções de territorialidades, saberes e identidades”.  

Está posta a segunda esquina ofertada por Obá Oritá Metá: a diáspora
1514

 negra que 

interliga saberes milenares, transforma a violência e extermínio em potência de vida, quando 

resgatada a ancestralidade e sua cosmogonia. A diversidade que reinventa a cultura no 

contemporâneo, inscreve à Pedagogia das Encruzilhadas, na suficiência para enfrentar a 

pretensa sobreposição de uma cultura ocidental dominante. Dada a complexidade da 

amplitude do conceito de diáspora, Florentina de Souza colabora para o hibridismo dessa 

composição: 

 
Estou ainda considerando a cultura africana da diáspora do Brasil como uma cultura 

duplamente híbrida. Primordialmente híbrida, porque resultante do contato e da 

interação de povos africanos de etnias diversas que foram obrigadas a criar, como 

                                                                    
15

 Cientes da complexidade e importância do conceito de diáspora africana, consideramos prudente tratar nos 

termos desse trabalho, do hibridismo a que indica florentina de Souza. Para saber mais sobre Diáspora Africana, 

recomendamos estudo aprofundado de sua obra Afrodescendência em cadernos negros e Trânsitos na diáspora. 



28 

 

 

forma de resistência cultural, uma memória comum; hibrida ainda porque forçada a 

relacionar-se com povos europeus e ameríndios e a fazer uso de seus 

comportamentos e costumes para desenhar a sua identidade e garantir sua 

sobrevivência. Os negros africanos e afro-descendentes construíram sua memória 

através da negociação com as várias culturas citadas, negociação cujos reflexos 

observam -se na hibridização de rituais religiosos, práticas cotidianas e populares. 

(SOUZA, 2006, p. 21) 

 

Nesse sentido, vamos nos ater ao caráter multicultural do hibridismo, que é muito bem 

representado pelos fazeres do povo da rua do qual tratamos anteriormente. 

No que se refere ao campo dos fazeres inscritos numa realidade onde mito, rito e corpo 

são simultaneamente vitais, o mito, representado como a resistência cultural na busca da 

preservação da cultura que lhes é inerente e precisou ser reinventada pela sabedoria popular 

como memória comum; o rito, baseado na hibridização dos rituais religiosos simbolizado pelo 

sincretismo; o corpo na relação com os povos europeus e o alinhamento de posturas muito 

mais relacionados ao controle da naturalidade, vivacidade e personalidade, a fim de preservar 

a existência, e a sobrevivência na contemporaneidade.  

A evidência do corpo como marco visível do hibridismo cultural também é tratada por 

Hall (2003) como o resultado da violência abrupta, onde a inclusão dos marginalizados se deu 

por esse marco “em vez de um pacto de associação civil lentamente desenvolvido, tão central 

ao discurso liberal da modernidade ocidental. Nossa “associação civil” foi inaugurada por um 

ato de vontade imperial” (HALL, 2003, p. 30).  

Na relação em que as três esquinas traçadas por Exu relacionam o conhecimento que 

referendam uma cultura, o saber diaspórico enquanto resistência, encontramos a terceira 

esquina que se refere a não defesa de uma epistemologia que se pretende firmar como 

absoluta, sem o conhecimento de outras perspectivas de mundo, baseadas em outras 

cosmopercepções. Ou, em outras palavras, como afirma Bhabha (1998, p. 27): “O trabalho 

fronteiriço da cultura exige um encontro com “o novo” que não seja parte do continuum de 

passado e presente. Ele cria uma ideia do novo como ato insurgente de tradução cultural”. 

Essa interpretação indica que a cosmopercepção precisa ser imbuída da novidade no 

movimento de cocriação cultural. 

Rufino (2019), ao inscrever o terceiro caminho base da Pedagogia das Encruzilhadas, 

argumenta a necessidade de uma pedagogia baseada na relação do contemporâneo e seus 

enfrentamentos cotidianos e uma cosmogonia que luta para pertencer a seu lugar de direito, 



29 

 

 

enquanto diversidade de vida. Essa defesa pelo direito ontológico
16

 é defendida por Aimé 

Cesairé: 

 
Sendo o pensamento bantu ontológico, o bantu só pede satisfação de ordem 

ontológica. Salários decentes?! Habitações confortáveis?! Comida?! Esses bantus 

são espíritos puros, eu vos digo: “O que eles desejam acima de tudo, não é a 

melhoria de sua situação econômica ou material, mas o reconhecimento pelo homem 

branco, seu respeito à sua dignidade humana, o seu pleno valor humano (CESAIRÉ, 

2020, p. 50) 

 

Observamos ao final dessa reflexão, que a Pedagogia das encruzilhadas se desenha a 

partir das frestas em que Exu manifesta sua liberdade de permanência e ação, imanente a 

dinâmica da subversão e do questionamento. A ontologia que precede os mais variáveis 

sentidos das criações culturais diaspóricas, alimentam um enredo em que Exu permanece 

ainda mais ativo, quando procuramos nos apropriar de sabedorias que defendem valores 

humanos e comunitários, para além do que já conhecemos da sociedade moderna, afirmando o 

que Rufino (2017) cita como o caminho como possibilidade, sendo Exu o próprio caminho, 

sempre inacabado. “Exu é o que quer e o faz porque pode. Exu é possibilidade” (RUFINO, 

2017, p. 73).  

Entendendo que essas três esquinas agora aqui delineadas a partir da descrição dos 

desdobramentos da cosmogonia iorubana/ocidental, nos ajudam na elucidação dos princípios 

da pedagogia das encruzilhadas, na relação com a contemporaneidade brasileira, veremos a 

seguir como os princípios políticos, poéticos e poéticos, no cruzamento com a Base Nacional 

Comum Curricular (BNCC), instaurada pela lei 13.415/2017 e a lei 10.639/2003 que 

regulamenta a obrigatoriedade do ensino da história e cultura afro-brasileira no currículo 

oficial nacional podem com os apontamentos propostos pela Pedagogia das Encruzilhadas, e a 

relação com o Orixá Exu, operar pelas frestas dos detalhes cotidianos na busca da valorização 

da diversidade. 

 

1.4 PRINCÍPIOS DA PEDAGOGIA DAS ENCRUZILHADAS E O COTIDIANO: 

NECESSIDADE DE CONTEXTUALIZAÇÃO AO CONTEMPORÂNEO 

 

Estudando a Pedagogia das encruzilhadas e seus elementos fundantes a partir de 

Exu/Obá Oritá Metá tratados até aqui, indicamos que a BNCC perpassa também por essas 

encruzilhadas, enquanto base de objetivos para a educação brasileira.  
                                                                    
16

 Compreendemos a ontologia a que se refere Cesairè, como o direito a dignidade humana, conceito que vai de 

encontro ao pensamento de Rufino com relação a contemporaneidade 



30 

 

 

Seus três princípios lidos no cruzamento com a cosmogonia iorubá, que aliás, é parte 

da obrigatoriedade do ensino da cultura afro-brasileira, promulgada pela Lei 10.639/2003 há 

22 anos, pretendemos ilustrar como a aplicação desses princípios, aproximam a presença de 

Exu aos fazeres dos estudantes, quando referenciais que divergem da concepção unificada de 

mundo construída pelo ocidental são apresentadas. Essa aplicação favorece através do 

pensamento crítico, a reelaboração dos dados culturais e o hibridismo, conforme apontou 

Souza (2006). Isso implica na favorável presença da cultura popular afro-diaspórica, a fim de 

propagar culturas constantemente silenciadas pela dominância ocidental.  

Esse exercício fortalece conforme indica Rufino (2019, p. 49): “Exu encarnado nas 

práticas da afro-diáspora mantém vigorosamente o seu poder inventivo e multifacetado”. Em 

se tratando da educação brasileira, a Pedagogia das Encruzilhadas promove a propagação das 

culturas afro-diaspóricas, segundo Rufino (2019), Exu precisa ser um projeto social de 

transgressão, exigindo uma pedagogia própria, onde histórias originárias negadas serão 

acessadas.  

 

1.4.1 Princípios políticos 

 

Por conseguinte, desvelemos os princípios dessa pedagogia, que pretensa ser 

mobilizadora de saberes ancestrais. Os princípios políticos da BNCC (2017) precedem a 

garantia os direitos de cidadania, exercício da criticidade e o respeito a democracia.  

A Pedagogia das Encruzilhadas, conecta a esses princípios quando Rufino (2019, p. 

91) denuncia que o sistema colonial pretende manter ideais de mentalidade que visam: “a 

manutenção das condições de privilégio, de modo a manter o sistema ativo e complacente a 

uma lógica de produção e produção de desigualdades”. O tom de enfrentamento levantado por 

Rufino, não passa despercebido, dado que enquanto manifestação política, o direito de exercer 

cidadania, criticidade e respeito nem sempre são garantidos na plenitude. Para tal, os 

princípios políticos da pedagogia de Exu, são delineados na “luta contra o racismo anti-negro 

e a transgressão dos parâmetros coloniais” (RUFINO, 2019, p. 20). 

Nilma Lino Gomes (2023, p. 52), trata do assunto da garantia desses direitos 

fundamentais ao discorrer sobre o conceito de justiça curricular enquanto superação de 

desigualdades. Ela indica ainda que falta aos educadores praticar essa justiça: “Essa poderá 

ser a inflexão crucial e necessária à teoria educacional e ao campo do currículo, e deverá se 

fazer presente na postura e na prática das pesquisadoras”. Ela aprofunda o conceito basilar: 



31 

 

 

 

O conceito de justiça curricular, ao pautar-se na justiça social, possibilita a 

compreensão não somente do currículo como produto e processo, mas, 

principalmente, da vida dos sujeitos que estão na escola na sua diversidade de 

classe, gênero, de raça e de orientação sexual. Considera a relação de tensão que 

essas identidades ocupam na conformação com o conhecimento, no cotidiano, nas 

imagens e nas autoimagens que os docentes e discentes constroem um dos outros e 

de si mesmos. (GOMES;ARAÚJO, 2019, p. 49) 

 

Sucedendo a análise da diversidade, justiça curricular e o campo dos princípios 

políticos, Gomes e Teodoro (2021, p. 27) é enfática ao afirmar que: “a criança negra como 

parte de seu grupo de pertencimento foi construída com base na racialização, resultado do 

processo de colonização”, colabora com a urgente necessidade da contextualização das 

tensões sociais e o campo da racialidade, onde é sabido que existem diferentes formas de 

viver as infâncias conforme o meio social/econômico em que são participantes. Logo, a 

diferença entre crianças brancas e pretas é explicita no que se refere a esses marcadores 

ligados a construção das diferenças. Temos como exemplo a interpretação de Kohan acerca 

das diferenças das infâncias (2005). Nesse sentido, “[...] uma infância afirma a força do 

mesmo, do centro, do tudo; a outra, a diferença, o fora, o singular. Uma leva a consolidar, 

unificar e conservar; a outra a irromper, diversificar e revolucionar [...]” (KOHAN, 2005, p. 

2) 

Nesse ponto precisamos nos debruçar novamente nos intentos da manifestação de Exu 

e a vitalização das existências. “uma educação que busca a emancipação deve estar 

comprometida com o outro” (RUFINO, 2019, p. 79). Dessa forma, a justiça curricular 

colabora para que a liberdade de manifestação e o acesso aos conhecimentos produzidos por 

outras sociedades abrem caminhos para a diversidade de pensamentos a respeito das 

individualidades e da vida cotidiana em seus desdobramentos, onde o senso de comunidade e 

pertencimento passa pela percepção do outro como parte de sua construção identitária. 

Observamos que enquanto aporte de diversidade no âmbito político/econômico ao 

gerar oposição ao discurso do pensamento colonial e o intento de dominação, Bhabha (1998, 

p. 111) tece a respeito de um do aparato de poder que usa o colonialismo para a submissão de 

outrem, ele utiliza “o reconhecimento e o repúdio de diferenças raciais/culturais/históricas. 

Sua função estratégica predominante é a criação de um espaço para “povos sujeitos”, através 

da produção de conhecimentos em termos dos quais se exerce vigilância”.  

Em outras palavras, o colonialismo cria um discurso inclusivo e igualitário para 

despistar seus intentos, criando um subgrupo de sujeitos que criam conhecimentos vigiados 



32 

 

 

pela dominância. As crianças são mais impactadas nesse processo, primeiramente pela marca 

econômico-social onde riqueza e pobreza separa as crianças das potencialidades que podem 

colaborar para seus desenvolvimentos biopsicossociais; pela dominância do adulto que 

instaura um lugar subalternizado da infância, onde crianças seguem necessariamente os 

preceitos dos adultos. Nesse sentido, destaca-se uma narrativa pretensa de hegemonia da 

infância, a um tipo de aparato de poder segregador. 

Ainda de acordo com o explicitado por Bhabha (1998), ao ignorar as diferenças, 

indicando a livre manifestação que na verdade é observada e controlada para a categorização 

dos grupos vigiados eles pretendem esconder seus objetivos que são muito distantes dos 

ideais de humanização e a politização: “apresentar o colonizado como uma população de tipos 

degenerados com base na origem racial de modo a justificar a conquista e estabelecer sistemas 

de administração e instrução” (BHABHA, 1998, p. 111).  

Nesse sentido ainda podemos considerar a perspectiva de formação das identidades 

culturais desenvolvida por Hall (já tratado anteriormente), em complementaridade ao conceito 

de aparato de poder/globalização e sua avassaladora permanência no cotidiano das 

sociedades, nos desloca para as subjetividades individuais e coletivas. As crianças não passam 

imunes por esses processos
17

, visto que aprendem a reproduzir o que os adultos acreditam ser 

um senso comum de comportamento e pensamento. Hall (1996, p.47) aponta que: “as culturas 

nacionais em que nascemos se constituem em uma das principais fontes de identidade 

cultural”, o que nos sugere que a infância revela potenciais bastante relevantes para a 

formação de novos paradigmas culturais quando tem através da justiça cognitiva, 

oportunidades de construir novos entendimentos sobre o mundo que veem, sentem e 

participam. 

Outro ponto relevante tratado por Hall é justamente o conceito da construção da 

representação
18

: 

 

As identidades nacionais não são coisas com as quais nós nascemos, mas são 

formadas e transformadas no interior da representação. Nós Só sabemos o que 

significa ser “inglês” devido o modo como a “inglesidade” (Englishness) veio a ser 

representada – como um conjunto de significados – pela cultura nacional inglesa. 

Segue-se que a nação não é apenas uma entidade política, mas algo que produz 

sentidos - um sistema de representação cultural. (HALL, 1996, p.48) 

 

                                                                    
17

 trataremos das especificidades das infâncias e suas diferenças, no capítulo III. 
18

 Hall e o conceito de representação são usados propositalmente nessa reflexão, para que possamos tomar como 

instrumento crítico subversivo a cultura inglesa, uma das culturas construídas historicamente como modelo de 

representação cultural da hegemonia dominante. 



33 

 

 

As crianças, sobretudo brasileiras, aprendem em seus modos de ser e existir, diferentes 

representações do que é ser uma criança brasileira. Nesse sentido Gutfreind (2014, p. 21) 

indica a literatura e a arte como um campo de possibilidade representativa, quando associa a 

literatura com uma película: “Vai que a película permita que um adulto e uma criança se 

encontrem em torno da vida e da arte. E se olhem, se toquem, gesticulem, pensem. 

Representem-se a partir do encontro”. Nesse ponto observamos que a interação dos sentidos 

do corpo e as sensações decorrentes desse impulso de vida que é a infância e suas diferentes 

vertentes históricas e culturais brasileiras, encontram sempre um grande atravessamento com 

figura dos adultos, que presumem sempre que essas crianças necessitam de uma diretriz a 

partir do que aquela geração e cultura representam como ser criança e ser adulto. Vamos 

aprofundar tais aspectos concernentes às infâncias no capítulo III. 

Ao racializar, segregar e criar estereótipos a partir da diferença, a ação hegemônica de 

controle busca através da racialização, separar culturas e estereótipos entre certo e errado. Por 

isso a importância justiça curricular na relação o princípio político da Pedagogia das 

Encruzilhadas é motivo de constante alerta. A trama da transgressão é ofertada por Exu pelo 

Axé, na contramão do epistemicídio. Enquanto princípio político, a pedagogia das 

encruzilhadas pretende praticar as encruzilhadas pelo viés da decolonialidade, sem negar o 

que já foi produzido e o que está circulando, mas como transgressão que conduz os 

envolvidos a acessar “outros caminhos enquanto possibilidades para o tratamento da tragédia 

chamada colonialismo” (RUFINO, 2019, p. 75).  

 

1.4.2 Princípios Poéticos/Estéticos 

 

Em se tratando do segundo princípio norteador da BNCC, os princípios estéticos são 

conduzidos pela valorização da sensibilidade, da criatividade, da ludicidade e da diversidade 

de manifestações artísticas e culturais. 

Situada no encontro com a pedagogia das encruzilhadas, o termo estético, é substituído 

pelo termo poético, que segundo Rufino (2017, p. 46): “emerge a partir de um diálogo 

cosmopolita (cruzado) com inúmeras sabedorias e gramáticas que foram subalternizadas”. 

Estética, diante dessa premissa parte o entendimento do que instaurou o colonialismo como 

padrão comum do que é a beleza, em detrimento de outras referências culturais. Tal 

conceituação, Rufino (2017) aponta como problemática epistemológica onde as produções de 

linguagem não podem ser separadas das dimensões ser e saber. Munanga (2024, p. 20) a 



34 

 

 

respeito do processo de apagamento epistêmico sinaliza que “a negritude torna-se uma 

convocação permanente de todos os herdeiros dessa condição para que se engajem no 

combate para reabilitar os valores de suas civilizações destruídas e suas culturas negadas”. A 

afirmação de Munanga nos convoca a reconhecer a necessidade dessa reabilitação como um 

ato político de resistência, também no sentido poético e estético. 

Observamos que essa problemática é profundamente marcada pela colonização e o 

processo de apagamento das culturas originárias com base na oralidade, conforme discorre 

Souza (2006), ao tratar de discursos identitários que precisam recorrer a memórias históricas 

para determinar a vida em grupo, e a marca que o caracteriza “Erigirá uma imagem que 

possibilite ao grupo reconhecer para si e para os outros suas diferenças étnicas culturais, ou 

históricas, imprescindíveis para a construção do discurso identitário” (SOUZA, 2006, p. 62). 

Sendo o termo estético, já composto de uma premissa da existência de um modelo 

padrão imagético do que é belo sustentado pela estética colonial dualizada, em contrapartida 

para Martins (2021, p. 71) na cultura negra “o belo nunca é desinteressado ou periódico. Para 

adquirir a categoria de belo, há que ser necessariamente um benefício do e para o coletivo”. A 

beleza beneficia a individualidade e a comunidade para a disseminação de outras formas de 

vivenciar o belo. 

A supremacia desses padrões é novamente subvertida nas encruzilhadas de Exu. A 

substituição do estético pelo termo poético, abrange um leque de possibilidades mais amplos 

do que seja a estética padronizada contemporânea, visto que as culturas afrobrasileiras são 

fortemente marcadas pela oralidade, e consequentemente pela poesia em uma grande virada 

epistemológica marcada pelo tempo e o corpo. Leda Maria Martins aponta que essa 

epistemologia de divide em diversos caminhos cruzados: 

 

Proponho como possibilidade epistemológica a ideia de que o tempo, em 

determinadas culturas, é local de inscrição de um conhecimento que se grafa no 

gesto, no movimento, na coreografia, na superfície da pele, assim como nos ritmos e 

timbres da vocalidade, conhecimentos esses emoldurados por uma certa concepção e 

filosofia (MARTINS, 2021, p. 22) 

 

Sendo a Pedagogia das Encruzilhadas, manifesta pela diversidade presente nos 

indivíduos e suas sabedorias constituídas pelas vivências, Rufino discorre a respeito do corpo 

e os diversos efeitos que esse inscreve no mundo “Os saberes em encruzilhadas são saberes de 

ginga, de fresta, de síncope, são mandingas baixadas e imantadas no corpo, manifestações do 

ser/saber inapreensíveis pela lógica totalitária” (RUFINO, 2019, p.73). Por conseguinte, a 



35 

 

 

epistemologia situada pelo corpo em suas diversidades, não referendadas pelo dominador 

como produção de cultura, é na Pedagogia de Exu, marcada pela maleabilidade, possibilidade 

e ginga.  

Indicamos que isso pode significar que a inscrição do papel e do ato avaliativo da 

escola ocidental, (inclusive das escolas brasileiras) difere da prática dos saberes através do 

movimento hábil, livre e que manifesta inteligência. Diante de um currículo que se pauta em 

entregas, provas, conteúdos e linearidade se encontram epistemologias na forma de oposição. 

Se Exu transita e inscreve presença em diferentes tempos históricos, essa inteligibilidade, 

sendo aí justificada a necessidade de convocação da negritude conforme aponta Munanga 

(2024) para a construção afro-diaspórica do conhecimento a partir dos saberes histórico-

culturais.  

Ainda sobre esse trânsito inscrito na inteligência da diversidade enquanto 

manifestação poética, Leda Maria Martins inscreve o termo espiralar para tratar da 

epistemologia do tempo, concernente a cosmogonia  afrodiaspórica. Para ela: 

 
O tempo pode ser ontologicamente experimentado como movimentos de 

reversibilidade, dilatação e contenção, não linearidade, descontinuidade, contração e 

descontração, simultaneidade das instâncias presente, passado e futuro, como 

experiência ontológica e cosmológica que têm como princípio básico do corpo não 

repouso, como em Aristóteles, mas, sim, o movimento. Nas temporalidades curvas, 

tempo e memória são imagens que se refletem. (MARTINS, 2021, p. 22) 

 

A Relevância da abordagem de Leda Maria Martins para os princípios estéticos da 

Pedagogia das Encruzilhadas, colabora para que a inscrição de Exu enquanto pluriversal e 

mobilizador da epistemologia negro-africana, que manifesta a ancestralidade na atualidade 

através da diáspora na perspectiva do movimento e do corpo enquanto instância de vida e 

resistência. Todas as manifestações que envolvem a inscrição do corpo e do movimento como 

força motriz, ligam se diretamente às pulsões de vida infantil em suas diferentes formas de 

vivencias a infância enquanto categoria social. 

Nesse sentido, o tempo ontológico é inscrito também na pluriversidade de Exu, pois ao 

se defrontar com as curvas, a memória é constantemente convocada. Brevemente podemos 

usar como exemplo a brincadeira que busca em referenciais anteriores, ancestrais e populares, 

formas de coexistir apesar do cotidiano que se mostra linear. Não existe linearidade no 

brincar, mas uma curvatura, circularidade natural existente nas crianças. Voltaremos a tratar 

das infâncias e as crianças em específico no capítulo II.  



36 

 

 

Ressaltamos que os princípios estéticos centrados em outras perspectivas 

socioculturais, fazem da Pedagogia das Encruzilhadas um mecanismo espiralar de acesso 

contínuo entre diferentes tempos histórico-semióticos, ao contrário da lógica ocidental, onde a 

linearidade e a bipartição dos conceitos sociais e a imprevisibilidade geram preservação e 

oposição. Nos meandros dos tempos em que escolhe transitar, Exu é presente como espiral 

nas curvas dos tempos, nas esquinas das possibilidades. Para Martins (2021) poesia é 

manifestação do tempo. O conceito de espiralar colabora para a compreensão de uma estética 

precedida por diferentes pressupostos culturais onde: “Exu ainda é o princípio espiralado do 

tempo e das existências” (RUFINO, 2017, p.59). 

Havendo se ainda do embasamento do campo poético, e a pluriversalidade versus 

paradigmas estéticos da contemporaneidade, Rufino (2021) exemplifica a relação espiralar 

inscrita na modernidade e a veemente necessidade do conhecimento articulado às realidades 

individuais que subvertam a lógica dominante do conhecimento: 

 

Certa vez, observava uma conversa entre uma criança e sua professora, que 

perguntava sobre uma aprendizagem tida nos encontros anteriores. A menina dizia 

que havia desaprendido o que foi passado. A professora foi incisiva: “Ué, mas 

ninguém desaprende o que aprendeu”. A criança respondeu sem titubear: “Então eu 

aprendi a esquecer” [...] a aparente contradição presente no diálogo revela a riqueza 

dos processos educativos e como a educação é, antes de tudo, um ato político e 

filosófico como a todas as pessoas. (RUFINO, 2021, p. 17-18) 

 

Por um lado, o currículo pautado pela estética da contemporaneidade, pode sintetizar a 

não possibilidade de desfazer o que se aprende. Por outro lado, a criança através do ato de 

desaprender, subverte o senso de aprendizado, para além do que se pretende em linhas gerais 

a ensinar “desaprender é um ato político e poético diante daquilo que se veste como único 

saber possível ou como saber maior em relação a outros modos” (RUFINO, 2021, p. 19). A 

criança que pensa, reflete e ressignifica sua relação com o conhecimento a partir do que sente, 

revela grande proximidade com o contemporâneo, ao responder a professora de imediato 

indicando que o esquecimento, de certa forma intencional. 

A importância da lógica subversiva de Exu, e a presença instaurada por uma estética 

insurgente, colabora com o sentido poético da Pedagogia das Encruzilhadas, nas palavras de 

Edmilson Pereira: 

 

aprender com Exu não é restringir a experiência de construção de sentido a esta o 

àquela possibilidade, mas a muitas possibilidades, inclusive aquelas que o sonar de 

nossa linguagem ainda não detectou. Exu é simultaneamente, o que está feito e o 

devir de todos os afazeres. Por isso diante de sua dinâmica, precisamos nos esforçar 



37 

 

 

para apreendermos o que há de poético nas poéticas estabelecidas[...] e o que nem 

sequer imaginamos constituir-se como uma poética em potencial (e, podemos 

acrescentar, uma poética da liberdade de experimentação). (PEREIRA, 2022, p. 171) 

 

Observamos que o sentido insurgente da lógica de aprendizagem, quando tratada como 

uma poética em potencial, necessariamente desperta em quem “desaprende” (grifo meu), 

através do questionamento marcado pela liberdade. Por conseguinte, a dimensão poética se 

alimenta de um fluxo espiralar constante, onde na relação entre diferentes tempos históricos 

que se relacionam constantemente, novas ontologias são construídas, desaprendidas e 

restituídas. A seguir, apresentamos o terceiro princípio da Pedagogia das Encruzilhadas, que 

em relação com os princípios políticos e poéticos, indicam que os diferentes enredos sociais, 

podem por meio da diversidade colaborar para práticas humanizadas eficazes para a 

construção de novos seres. 

 

1.4.3 Princípios éticos  

 

Já inscritos nos sentidos que movimentam a premissa política da justiça cognitiva que 

visa contrapor, a manifestação dos aparatos de poder em uma cultura nacional que se pretende 

universalista, observamos como a manifestação poética pode instrumentalizar a cultura afro-

diaspórica na instrumentalização de métodos subversivos de exercer a liberdade de 

manifestação de suas subjetividades através da Manifestação de Exu, visando a desconstrução 

e reconstrução da realidade a partir da violência exercida pela tentativa de apagamento 

epistêmico da cosmogonia africana.  

Temos agora, os princípios éticos que visam antes de tudo, estabelecer diálogos onde a 

palavra oralizada toma grande proporção. Versadas pela BNCC, os princípios éticos 

objetivam o desenvolvimento da autonomia, da responsabilidade, da solidariedade e do 

respeito ao bem comum, ao meio ambiente e às diferentes culturas, identidades e 

singularidades. Tais sentidos também norteiam a Pedagogia das Encruzilhadas. 

Observamos até aqui que a lógica de Exu não apresenta hierarquia “é uma relação 

pluralista e dialógica” (RUFINO, 2019, p. 79). Nessa proposta de relação precedida pelo 

diálogo, a premissa da ética é fundamental, quando instaurada na relação com a palavra e a 

cultura oriunda dela. Oliveira (2021) em referência a cultura negro-africana, define que em si 

mesma é ética, pois composta da experiência coletiva dos afrodescentes, a cosmovisão 

construída se orienta para a liberdade coletiva e individual. Essa primazia pela ética, enquanto 



38 

 

 

vida, comunidade e empatia, tem correlação direta com a emancipação promovida por Exu. 

Leda Maria Martins (2021, p. 14) elucida o sentido fundamental da fala quando aponta que “é 

pela epifania da linguagem e na linguagem que o ser se torna imanente”.  

Em outras palavras, na relação profunda com a linguagem, a palavra dita toma 

dimensão de criação, o que é natural da condição humana. Ao inscrever o campo da palavra 

no campo ético “a matriz africana é lida assim, como um dos significantes constitutivos da 

textualidade e de toda a produção cultural brasileira, matriz dialógica e fundamental dos 

sujeitos que a encenam e que simultaneamente, são por ela também constituídos” 

(MARTINS, 2021, p. 14). 

Assim sendo no campo ético preside a oralidade como fundamental conceito da 

cultura afro-diaspórica na ação de reinvenção de sua cultura marginalizada. Colaborando para 

a compreensão desse sentido, continuamos a recorrer a Martins (2021) exemplificando o 

congado e o exercício do legado dos ancestrais e criação do conceito de oralitura: 

 
Aos atos de fala e de performance dos congadeiros denominei oralitura, matizando 

nesse termo a singular inscrição do registro oral que, como littera, “letra”, grafa o 

sujeito no território narratário e enunciativo de uma nação, imprimindo, ainda, no 

neologismo, seu valor de litura, “rasura” da linguagem, alteração significante, 

constituinte da diferença e da alteridade dos sujeitos, da cultura e suas 

representações simbólicas (MARTINS, 2021, p. 14) 

 

Como subversão transgressiva, o ato de relacionar fala e escrita, inscreve a cultura 

afro-brasileira a um cenário de validação em seus aspectos constitutivos e culturais, evidencia 

um princípio ético de “responsabilidade com o outro” (RUFINO 2019, p. 74). Nesse sentido, 

o valor do dito toma a mesma proporção do que é escrito, elevando os bens culturais a uma 

categoria de transmissão de energia vital: 

 

Um dos pressupostos dos valores éticos nas culturas negras é a de que os bens 

culturais, em última instância, são transmissores da energia vital que se esparge do 

sagrado e que em tudo se manifesta [...] a expressão artística, em todas as suas 

manifestações e realizações, torna -se uma nobre qualidade quando em si reverbera, 

na potência de sua funcionalidade, esse brilho do espírito, o fazer o bem para o bem 

coletivo, visando suas necessidades de equilíbrio social, postura e postulado da 

poética e da sophya que as informaram  (MARTINS, 2021, p.70) 

 

O atributo da oralidade na transmissão de saberes culturais, toma o lugar central da 

pulsão da energia vital que alimenta toda a estrutura da cultura coletiva. Nela está instaurada o 

sentido o desejo de quem a profere, imprimindo um senso de acontecimento, criação; Martins 

complementa esse sentido quando afirma que a palavra é símbolo de eficácia e poder, pois 



39 

 

 

quando dita, designa determinada coisa e carrega nela o sentido de existência. Encontramos o 

exemplo da relevância da palavra dita, na própria manifestação dos povos das ruas: “nas 

travessias, nos caminhos feitos, nas palavras trocadas de boca em boca, nos gestos e imagens 

que compões a vida comum, os seres reinventam a vida em encruzilhadas” (RUFINO, 2019, 

p. 39). 

Observamos o profundo sentido ético da palavra, enquanto manifestação de realidades 

distintas nos cruzamentos de sentidos e conceitos de manifestar vida. Nesse sentido, a 

responsabilidade de quem prefere a palavra inscreve a criação de uma dimensão energética 

que cria, sobretudo, a existência do que se acredita, relacionando os tempos presente, passado 

e futuro: 

 
Assim como em África, onde tudo dentro do espaço da vida comunitária africana se 

construiu/descontruiu, por séculos, pela eficácia da voz que tanto re(in)staurava o 

passado quanto impulsionava o presente, como anunciava o futuro, antes de e 

durante os séculos de dominação branco-européia, quando a escrita não era um 

patrimônio cultural do grupo (MARTINS, 2021, p. 95)  

 

A relação ética manifesta pelo fundamento da oralidade, correlaciona passado, 

presente e futuro através do movimento espiralar, é vivenciada todos os dias pelos povos 

marginalizados. Ela proporciona a recriação de novas perspectivas a partir do que foi exercido 

na figura da violência epistêmica, transformando apagamento em vida. Observamos que o 

sentido ético da Pedagogia das Encruzilhadas considera justamente no acolhimento de saberes 

distintos e vivenciados, como material destinado e repensar novas perspectivas educativas, a 

fim de abrir “caminho para outras invenções que transgridem os desvios existenciais e o 

desmantelo cognitivo incutido pela ordem colonial” (RUFINO, 2019, p. 20).  

Dada a relevância da oralidade como premissa existencial e cultural da cosmogonia 

africana, entendemos o exercício da liberdade de exercer a palavra, colabora para a criação e 

recriação de novos seres. Em outras palavras, “a ética é a ordem do acontecimento, e, por isso 

tudo, ela é uma categoria que se relaciona antes com tudo com as atitudes. Somos condenados 

à escolha, e a escolha pode lograr-nos a liberdade” (OLIVEIRA, 2021, p. 172) 

A oralidade aqui, é interpretada como a criação e o alimento da própria vida, onde Exu 

opera seu primado de existência e coexistência carregado de responsabilidade. Esse processo 

não é dado como simples. Já vimos que os precedentes coloniais instaurados por uma cultura 

nacional, carregam marcas que reverberam na forma como enxergamos o mundo, e 

principalmente como interpretamos o sentido ético que nos foi ensinado. Rufino (2019) se 

refere a essa tomada de decisão individual, como um agir ético, onde na relação com o outro, 



40 

 

 

é possível utilizar a crítica ao colonialismo como virada de transformação a um outro senso 

ético responsivo/criador. Sodré, na obra Pensar Nagô, aponta que a modernidade aponta um 

grande risco para os conceitos da ética, visto que são permeados por interesses movidos por 

uma lógica mercadológica quando observa: 

 
[...] velhas suspeitas sociológicas no sentido de que o indivíduo da modernidade 

atual tende a trocar a ação deliberada (plena de liberdade ética) pelo 

“comportamento reflexo”, isto é, pela conduta baseada na mera racionalidade 

funcional ou no cálculo utilitário dos efeitos, afins à conveniência dos sistemas 

técnicos e do mercado (SODRÉ, 2017, p.) 

 

As palavras de Sodré (2017), apontam para as armadilhas da contemporaneidade, 

diante de realidades tão complexas quando falamos em dimensões éticas. A prevalência dos 

interesses econômicos e individuais hegemônicas, que ameaçam premissas éticas que prezam 

pela humanização, são marcadas mais uma vez pela separação. Podemos tomar como 

exemplo, o conceito de orientalismo versado por Said, a fim de mensurar a influência da 

colonialidade na realidade da atualidade: 

 

O orientalismo é um estilo de pensamento baseado em uma distinção ontológica e 

epistemológica feita entre “o Oriente” e (a maior parte do tempo) “o Ocidente”. 

Desse modo, [...] o orientalismo pode ser discutido e analisado como a instituição 

organizada para negociar com o Oriente – negociar com ele fazendo declarações a 

seu respeito, autorizando opiniões sobre ele, descrevendo-o, colonizando-o, 

governando-o: em resumo, o orientalismo como um estilo ocidental para dominar, 

reestruturar e ter autoridade sobre o Oriente (SAID, 1990, p. 14-15) 

 

É sabido que a influência mercadológica é o ponto de partida para a constituição do 

neoliberalismo. Diante da necessidade de atender antes de tudo o funcionalismo e o 

racionalismo tratados por Sodré, o sentido da formação escolar e curricular é voltada também 

para a perpetuação de valores destinados ao capital e a geração de lucros. A referida 

negociação citada por Said, discorre sobre a dominância ocidental, e a relação de tensão 

existente entre dominância e dominados. Gomes e Araújo (2023) ajuda na contextualização da 

realidade brasileira mediante o conceito de orientalismo
19

: 

 
É preciso ser realista e ter coragem para enfrentar o que está por vir diante do 

acirramento das tensões e das violências estruturais e coloniais no mundo e no 

Brasil. Os grupos poderosos que sempre mantiveram o poder econômico às custas 

                                                                    
19

 Ressaltamos que para a articulação desse trabalho, buscamos articular brevemente diferentes aportes teóricos, 

a fim de inspirar o exercício da articulação de saberes para a inspiração de uma poética em encruzilhadas. Para 

saber mais sobre o conceito de orientalismo consultar Said 1996 



41 

 

 

da exploração dos mais pobres se rearticularam. E toda sorte de violência e 

desigualdades que o grande capital e seus asseclas promovem se alastram com maior 

facilidade e rapidez, dada a estrutura colonial, racista e patriarcal sobre as quais se 

assenta o mundo, principalmente os países e povos mais pobres. Os tempos são 

insatisfatórios e de resistência democrática (GOMES; ARAÚJO, 2023, p. 43) 

 

Observamos os desdobramentos de diferentes conceitos éticos, marcados por culturas 

que partem de princípios diferentes. Por um lado, o ocidente que fomenta a exploração da 

tensão entre ricos e pobres, ocidentais e orientais, a partir da prevalência de interesses 

econômicos e de poder onde a ética como princípio é baseada na classificação e quantificação, 

conduzidas pela lógica científica comprometida com a manutenção do racismo através da 

hierarquização. 

Esses grupos hegemônicos do ocidente partem do conceito de que “as raças 

submetidas simplesmente não tinham o que era preciso para saber o que é bom para elas” 

(SAID, 1990, p. 48) o que sugere pensar que os subordinados não têm inteligência suficiente 

para delinear rumos para a própria vida, necessitando assim de um poder que os governe e que 

apresente um referencial coerente e forte, do que é cultura e ética, submetendo-os a um lugar 

específico de participação. Nas palavras de Said: “o orientalismo, portanto, é um 

conhecimento do oriente que põe as coisas orientais na aula, no tribunal, prisão ou manual, 

para ser examinado, estudado, julgado, disciplinado ou governado” (SAID, 1990, p. 51). 

Por outro lado, o oriente tratado como objeto de estudo, objetificação e manipulação 

do ocidente, tem na premissa afro diaspórica o princípio ético da oralidade (como já tratado 

anteriormente), no encontro com outros conceitos variados, descritos por Oliveira (2021, p. 8) 

como: “corporeidade, encantamento, rito, mito, beleza [...] que perfazem uma reflexão que se 

desloca, frequentemente, entre a epistomologia, a ética e a estética, guardando ainda relações 

com a política e a ontologia”. É possível articular tais definições, a cosmogonia iorubana e o 

ensinamento de que “tudo o que há no mundo é dotado de caráter”. Sendo assim, o caráter é 

diretamente ligado a ética ou a “capacidade de ser, sendo”. A realidade e as formas como 

operamos no mundo no cotidiano, envolvem um compromisso com a própria vida e com o 

outros, o que implica por vezes, tomadas de decisões que nem sempre são convenientes a 

ética senso comum dominante (RUFINO, 2020, p. 385) 

Enquanto práticas coexistentes, as éticas ocidental e oriental são inscritas no contexto 

brasileiro, demonstrando o compromisso da pedagogia das encruzilhadas com o 

enfrentamento da subordinação: 

 



42 

 

 

Educamos/formamos para os mais diferentes fins. A proposta aqui lançada orienta 

práticas e tece experiências para salientar o inconformismo, a rebeldia. Porém, na 

contramão desse fluxo, há esforços mantenedores para educações que tendem a 

fortalecer mentalidades e práticas conservadoras, antidemocráticas, contrárias ao 

reconhecimento e credibilizarão da diversidade de saberes e ao compromisso com a 

justiça social/cognitiva. E educação não pode ser absolvida de uma crítica que a 

cruze às dimensões do colonialismo (Rufino, 2019, p. 77-78) 

 

Observando que a prática decolonial não prende os saberes a um modelo comum a ser 

atingido, ao inscrever na própria história a perspectiva de sabedoria ancestral, é possível 

rearticular os conceitos éticos na construção de um novo mundo, que considere as 

individualidades e a vida como sendo a principal premissa ética, onde trocas fortalecem o 

senso coletivo de existência e coexistência, pois é na diferença que a humanidade se constitui 

plural. É importante ressaltar esse ponto justamente nos intuitos educacionais, onde teoria e 

prática, nem sempre se encontram: 

 
Nas escolas brasileiras, aprendemos sobre coisas, que tem por efeito operar na 

regulação do conhecimento, pois nos é ensinado que fragmentos da experiência 

social, que a rigor é diversa, seria universal. Assim, determinados conhecimentos 

que são somente parte das experiências sociais são eleitos para autorizarem e 

legitimarem o que seria comum a todos (RUFINO, 2020, p. 384)    

 

Descritas as interligações dos princípios políticos, poéticos e éticos da Pedagogia das 

Encruzilhadas, podemos observar que a cosmogonia iorubana materializada nas 

manifestações de Exu, representam um enfrentamento explícito a lógica colonial, na quebra 

da dicotomia de uma lógica ocidental dominante. Esse enfrentamento se dá justamente no uso 

dos conhecimentos ancestrais coletivos, que sofreram uma intensa tentativa de apagamento e 

sobrevivem através de frestas e encruzilhadas alimentadas pela energia vital individual e 

ancestral. Nesse ponto, observamos a necessidade de aprofundamento dos intuitos dessa 

pedagogia, aplicado às crianças. Como o protagonismo infantil é permeado pela ação de Exu, 

visto que as crianças são invadidas constantemente pelos interesses dos adultos? Como a 

literatura negra para crianças pode fornecer a elas ferramentas poéticas movidas pela 

diversidade e coletividade, imbuídas da responsabilidade consigo mesmas e com os outros? 

Seguiremos no capítulo III exemplificando como a potência das crianças em suas 

diferentes formas de viver a infância tem permanente ligação com a lógica de Exu, através do 

protagonismo, criatividade e recriação do mundo. 

  

 

 



43 

 

 

2 PEDAGOGIA DAS ENCRUZILHADAS E O PROTAGONISMO INFANTIL: 

LIÇÕES DE PROVOCAÇÃO AOS ADULTOS  

 

    

É sabido que o campo dos estudos da infância tem ampliados as possibilidades de 

diálogo com o universo infantil e a forma como entendem o mundo. Observamos nos 

capítulos anteriores, como a conceituação do Orixá Exu e sua livre manifestação através das 

encruzilhadas e caminhos, se misturam às práticas cotidianas em todos os seus 

desdobramentos, possibilitando sempre um horizonte de enfrentamento e resistência; 

segregação e bipartição.  

As crianças não passam imunes a esse processo, sendo inclusive alvo do silenciamento 

por parte dos adultos, em uma sociedade onde a movimentação financeira e a primazia do 

capitalismo, deixam em segundo plano as vozes infantis. Esse capítulo destina-se a colocar as 

infâncias brasileiras no campo das encruzilhadas, onde os “princípios exusíacos” 

denominados por Rufino (2019, p. 91), ligam a pulsão de vida infantis diretamente ao orixá 

Exu, numa dinâmica ampla e vital de pulsão de Axé, que podem sem ampliadas por uma 

literatura negra voltada para crianças, como veremos no desenvolvimento desse trabalho. 

Nesse sentido, entendemos que a mobilização da vitalidade infantil e da categoria 

infância, está em íntima ligação com a relação responsiva com o outro e o primado ético de 

Exu, visto que, enquanto seres sociais, as crianças também se constituem sujeitos através de 

relações positivas e negativas. Aplicamos então, a prática das encruzilhadas e suas diversas 

interações, a conceituação da Sociologia da Infância, no âmbito brasileiro, que a partir dos 

anos 90, começa a delinear caminhos para o diálogo com o conceito de infância. Nos valemos 

da definição de Sarmento: 

 
A sociologia da infância propõe-se a interrogar a sociedade a partir de um ponto de 

vista que toma as crianças, como objeto de investigação sociológica por direito 

próprio, fazendo acrescer o conhecimento, não apenas sobre infância, mas sobre o 

conjunto da sociedade globalmente considerada. A infância é concebida como uma 

categoria social do tipo geracional por meio da qual se revelam as possibilidades e 

os constrangimentos da estrutura social (SARMENTO, 2005, p. 361) 

   

Considerando a Sociologia da Infância um campo de estudos amplo, que alarga o 

campo de estudos teóricos a respeito da infância ela oferece: “inversões interessantes, novos 

outros agenciamentos, novos pesquisadores, novas perspectivas sobre as crianças, um outro 

olhar, um movimento contra o adultocentrismo e o colonialismo” (ABRAMOWICZ apud 

FARIA; FINCO, 2023, p. 24), observamos que os estudos sobre as infâncias partem do 



44 

 

 

conceito dos direitos das crianças brasileiras, garantidos por legislação própria considerando 

aspectos históricos e  culturais que precisam considerar as mudanças sociais e os desafios da 

contemporaneidade, inclusive no que se refere as exclusões sociais conduzidas pela 

hegemonia dominante. 

Esse direito de pertencimento e participação em uma sociedade em que a maioridade 

define papéis e regras é um campo ainda dificultoso para a compreensão dos adultos. Em 

breve retrospecto, historicamente, os adultos construíram a concepção de infância de modo 

progressivo. A palavra infância derivada do latim infantia refere-se à condição daquele que 

não fala. O lugar da criança nesse sentido é de subalternização. Nas palavras de Sarmento 

(2005, p. 368): “infância é a idade do não falante, o que transporta simbolicamente o lugar do 

detentor do discurso inarticulado, desarranjado ou ilegítimo”. Portanto o que a criança diz não 

é passível de escuta e validação.  

A condição de ser criança é sinônimo de exclusão e negativação que historicamente 

colocou a criança na posição de subalternidade (conceito já tratado por Spivak no capítulo 1), 

cria um cenário de construção de um símbolo da infância onde: “uma criança ou se conforma, 

às normas sociais ou é tida como desviante” (ROSEMBERG apud BENTO, 2012, p. 24). Essa 

relação de dependência das crianças com relação aos adultos, perpassa um profundo projeto 

de disciplinação das infâncias. Conceito desenvolvido por Foucault, a disciplina: “é inerente à 

criação da ordem social dominante e assentaram em modos de “administração simbólica”, 

com a imposição de modos paternalistas de organização social e de regulação dos cotidianos” 

(SARMENTO, 2005, p. 369).  

Logo, as crianças que passam pelo processo de disciplinação, são treinadas a serem 

pequenos adultos, que futuramente servirão a sociedade nos padrões hegemônicos. Crianças 

que fogem a esse padrão não interessam a esse modelo colonizador, logo são invadidas por 

uma imensidão de estímulos que as conectam com o mundo dos adultos, que podemos 

denominar também como visão adultocêntrica.  

Ainda no viés histórico, avançamos para o campo da Sociologia da Infância que 

segundo Abramowicz (2023, p. 27): “fez dois movimentos ao mesmo tempo: a crítica à 

psicologia do desenvolvimento/comportamento e à sociologia da educação. São duas áreas 

que ela fratura para poder se constituir”. Em outras palavras, A sociologia da infância rompe 

com princípios rígidos da psicologia piagetiana que instituem o desenvolvimento infantil em 

fases mediadas pela maturação biológica, normatização e normalização, para um campo de 



45 

 

 

pesquisa e individualidade. Quando falamos em sociologia da educação, outra cisão se 

apresenta quando a sociologia da infância intenta desescolarizar as crianças: 

 
O que a sociologia da infância francesa pretendeu foi desescolarizar a criança, 

pensar a criança para além do métier do aluno, como a criança encarna o métier da 

infância para além do aluno, na realidade é quase um retorno à sociologia, não mais 

uma sociologia da escolarização, mas a uma sociologia da socialização 

(ABRAMOWICZ apud FARIA; FINCO, 2023, p. 28) 

 

Observamos com bastante nitidez o caráter transgressivo a que se propõe a Sociologia 

da Infância mediante a constituição da história da infância subalternizada e disciplinada. Ao 

ser inscrita no campo da pesquisa, assume um caráter evolutivo que rompe com padrões 

estereotipados e normatizados, ampliando as possibilidades efetivas da infância enquanto 

categoria social, em constante evolução e reconstrução. Quando falamos do campo da 

sociologia enquanto socialização, precisamos considerar que as crianças e suas diferentes 

infâncias, são atores de uma construção social onde a troca nas diferentes condições sociais 

das diferentes infâncias, nas encruzilhadas das vivências de encontros e desencontros, 

desenvolvem nas crianças cada vez mais protagonismo e discernimento das realidades que 

vivem. Sarmento vai além com o alargamento do conceito da contemporaneidade e diferença 

social. Que relações podemos estabelecer com Exu? 

 
[...] as encruzilhadas da infância contemporânea não fazem senão realçar a sua 

diferença como categoria geracional distinta, nos planos estrutural e simbólico. É 

essa diferença que compete à sociologia da infância esclarecer. No entanto, torna-se 

prioritário esclarecer, no plano teórico analítico, que dentro de um modelo comum 

de desenvolvimento da norma da infância, é absolutamente indispensável considerar 

a diversidade das condições de existência das crianças e seus efeitos e consequências 

sociais (SARMENTO, 2005, p. 370) 

 

Indicada por Sarmento, a diversidade vem justamente de encontro a lógica exusíaca, já 

tratada anteriormente como potência infantil. Sendo Exu o “princípio comunicativo entre os 

seres, as divindades e os ancestres” (RUFINO, 2019, p. 23), a contemporaneidade e diferentes 

problemáticas sociais, inscrevem as crianças num contexto amplo, numa encruzilhada de 

concepções. Bento (2012), aponta que a psicologia e a biologia apontam não uniformidade da 

infância, mas justamente a estrutura e espaços sociais constroem as diferentes formas de ser 

criança, e viver a infância. 

Nesse sentido, precisamos apontar que o marcador econômico torna as formas de ser 

criança muito distintas. A infância de uma criança rica não é igual a de uma criança pobre, 

assim como a infância de uma criança preta, não é igual a de uma criança branca, como 



46 

 

 

apontado por Abramowicz e Oliveira (2012), pois famílias negras vivem com mais 

intensidade as consequências das desigualdades econômicas. 

Logo, a inscrição da lógica exusíaca, perpassa tais fatores, onde a chave infância pode 

ser um grande marcador da mudança pois as crianças: “são portadoras do futuro, do devir, 

mas também são a fissura, o corte, a descontinuidade” (BENTO, 2012, p. 60). 

A relação das infâncias e das crianças é intimamente ligada com a sociedade que virá, 

ao passo que também é próxima dos seus antepassados. A lógica exusíaca está justamente em 

todas essas possibilidades, inclusive de rompimento, na criação de um novo rumo, para os 

adultos do futuro e das novas crianças que virão. Voltamos propositalmente os olhares 

novamente para Exu e sua capacidade de subverter o tempo. Passado presente e futuro 

coexistem, numa dinâmica em que a criança é protagonista do seu destino. 

 

2.1 DIFERENTES INFÂNCIAS E OS PRINCÍPIOS EXUSÍACOS COMO PRÁTICAS DE 

POTÊNCIA INFANTIL 

 

Observando que a construção do protagonismo infantil nas vias da contemporaneidade 

se aproxima da diversidade proposta pela Sociologia da Infância, nos valemos da lógica 

exusíaca descrita por Rufino (2019) para entrelaçar as diversas interpretações, colocando na 

encruzilhada a vitalidade infantil. Quando afirma que “linguagem, comunicação, movimento, 

possibilidade, ambivalência, inacabamento, imprevisibilidade, transgressão, corpo e 

dinamismo (RUFINO, 2019, p. 91), são os fundamentos da lógica guiada por Exu, podemos 

associar facilmente cada uma delas a manifestação infantil e suas potências individuais, que 

desafiam os adultos e podemos indicar como provocações, a começar pela linguagem de 

enfrentamento e questionamento que são inerentes às crianças. Quase sempre os adultos não 

ofertam respostas satisfatórias, visto que a comunicação nem sempre passa pela compreensão 

mútua. 

O movimento, quase sempre alvo a ser controlado pelo adulto quando a criança não se 

enquadra ao que parece ser satisfatório ou aceitável, ceifa possibilidades de a criança 

conhecer a si própria, seu corpo e gestos, como formas de ser e estar no mundo. 

A ambivalência já tratada no capítulo anterior, toma grande proporção quando marca a 

existência de crianças e adultos. A condição humana é marcada pelas mesmas necessidades 

que podem se revelar de forma diferente em fases de desenvolvimento específicas. Porém, 

observamos que quando falamos em movimento, quase sempre é controlado nas crianças 

pelos adultos, como por exemplo, o tempo para divertir-se, sentir, dialogar e conhecer; 



47 

 

 

           O inacabamento aponta diretamente para a condição humana de nunca ser pronto, 

terminado e preparado. Condição esta que é exigida das crianças na contemporaneidade 

quando precisam mostrar que são boas em tudo o que realizam; 

A imprevisibilidade, como aquilo que aparece como surpresa, para a criança pode ser 

meio de investigação, para o adulto um problema para se adaptar e resolver; A transgressão, o 

corpo e o dinamismo que, profundamente dependentes são a mais pungentes manifestações da 

potência infantil, e a forma como se comunicam com o mundo que as cercam, onde através do 

brincar, podem exercer seu direito de ser e estar no mundo: 

 
A brincadeira invoca um reposicionamento do ser via corpo, memória, afeto, 

comunidade, partilha, e inacabamento de si. Brincar não é apenas algo reduzido a 

uma determinada experiência, mas uma libertação da regulação submetida a esses 

aspectos que compõem o seu ato. Para um mundo que investe na dominação e 

alteração das formas de se usar o corpo, invocar a memória, sentir o afeto, viver a 

comunidade e tecer a partilha, a brincadeira como expressão de liberdade do ser é 

um ato de descolonização (RUFINO, 2021, p. 70) 

 

 

É sabido que as crianças e as infâncias das crianças negras são marcadas em suas 

formas de viver a infância na plenitude. Nas palavras de Abramowicz e Oliveira: “as 

temáticas da diferença, da diversidade e da alteridade são essenciais para entendermos o que 

vem sendo chamado de cultura da infância, bem como a criança como ator social no Brasil” 

(ABRAMOWICZ; OLIVEIRA, 2012, p. 51). 

A importância da contextualização com as diferentes realidades das infâncias, oferece 

ferramentas para que possamos aplicar a infância brasileira e o campo das relações.  

Podemos apontar então, algumas caracterizações desse encontro-cruzamento-

encruzilhada
20

, quando Sarmento e Cerisara (2004) apontam quatro eixos estruturadores da 

sociologia da infância, onde podemos observar mais atentamente as possibilidades de 

manifestação das potências infantis, a partir de realidades diferentes onde vamos correlacionar 

o conceito exusíaco proposto por Rufino. 

O primeiro eixo descrito como interatividade, tem como pressuposto o conceito de 

que as crianças aprendem com outras crianças, em comunidade e em espaços de partilha: “A 

cultura de pares permite às crianças apropriar, reinventar e reproduzir o mundo que as rodeia” 

(SARMENTO, 2004, p. 23). Em outras palavras, é na relação cotidiana com as diferenças e 

semelhanças, acordos e desacordos, que as crianças estabelecem sua forma única de enxergar 

                                                                    
20

 indicamos o termo encontro-cruzamento-encruzilhada, justamente para convocar a potência transgressora da 

interação, promovida por Exu, na relação com a sociologia da infância. 



48 

 

 

o mundo, ao passo que recria e problematiza a partir do que vê. Nas palavras de Rizzoli 

(2023, p. 6): “os sons, as palavras, os gestos, e os olhares são todos instrumentos, utilizados 

para criar um lugar de encontro”.  

Há algo muito sensível quando falamos em interatividade, pois simultaneamente 

encontramos segurança a respeito do que sabemos e insegurança e partir do inusitado. É 

justamente nesse ponto que a criança transita quando dialogam e interagem, o que para o 

adulto, pode aparentar deslocamento e insegurança. Aqui também habita a presença de Exu 

“ele brinca esse diverte com a nossa obsessão pelos esclarecimentos, pela segurança da 

verdade... e porque ri da fragilidade desses nossos regimes, opera nos vazios deixados por 

nossos próprios discursos” (RUFINO, 2017, p. 63). Um breve conto de Santos (2023) 

colabora com a elucidação: 

 
Uma vez, fui para a cidade pedalando com minha neta de nove anos. Ela vinha me 

dizendo: “Vô, minha bicicleta é melhor do que a sua! Eu pedalo mais do que o 

senhor! De fato, a bicicleta dela é melhor, e de fato ela pedala mais! Mas, ainda 

assim, ela sente medo quando passa um carro. Ela tem a energia, a velocidade e a 

habilidade, e eu tenho a minha experiência. Iámos confluindo, confluenciando. 

(SANTOS, 2023, p. 33) 
 

A relação da confluência e a interatividade, na troca de saberes. A energia da criança, 

a presença e pulsão de vida, mescla com a experiência, num movimento de renovação 

constante tanto individualmente, como coletivamente, como interpretado nas palavras de 

Pereira: “na companhia de Exu, aprendemos a vivenciar a particularidade que é ao mesmo 

tempo, inserção na coletividade e vice-versa”. (PEREIRA, 2022, p. 129). Podemos entender a 

particularidade como individualidade. Nesse sentido, a concepção de mundo das crianças é 

construída justamente nesse espaço, na vivência com sua comunidade. É nesse coletivo que o 

conhecimento e a cultura confluenciam, o acolhimento da criança como vitalidade e axé, 

criam oportunidades para a expansão de uma cultura pautada na pluralidade. 

O segundo eixo denominado ludicidade, indica que a brincadeira não é exclusiva do 

mundo infantil, mas pertence a condição humana. Adultos encontram maneiras de brincar a 

seu modo, e colocam na brincadeira, questões muito particulares que nem sempre serão 

nítidas a quem vê e participa delas. Nesse sentido, podemos concordar com Gouvea (2007, p. 

115): “brincar constitui uma das ações através das quais simbolizamos o enigma do ser 

humano, inserido no universo cultural”. O enigma presente no universo adulto contém 

diferentes variações de sensibilidade, disponibilidade, e principalmente o ego do adulto. 



49 

 

 

No movimento de interatividade com as crianças, adultos tem a oportunidade de 

permear possibilidades de testar suas convicções e certezas. Esse ponto é bastante 

interessante, quando consideramos o protagonismo infantil e sua capacidade de criar cenários 

de possibilidades, enquanto reflete sobre a realidade. Possibilidades que para o adulto são 

muitas vezes impossíveis, para a criança pode ser inesgotável. Essa capacidade criativa de 

criação e transformação é o que torna a ludicidade infantil um grande artifício que a torna 

recriadora de situações possíveis e subversivas. Assim como Exu, a criança “organiza, 

desorganiza, faz a finta, brinca, esculhamba, mente, descortina, abre, faz, e encarna caminhos, 

se mostra de forma múltipla para que cismemos das histórias que nos foram contadas” 

(RUFINO, 2017, p. 62). 

Assim como o exemplo do avô que anda de bicicleta com sua neta, quando o adulto se 

dispõe a dividir e construir possibilidades, enxergando a criança como parceira ao contrário 

de aprendente, a ludicidade toma um caráter de construção e troca. A infância como categoria 

assume seu lugar de relevância, pois enquanto seres sociais nos valemos de uma “política do 

conhecimento, uma vez que consideramos que tudo que existe, participa de maneira 

inteligente nesse enredamento chamado vida” (RUFINO, 2023, p. 32) 

É justamente nesse ponto que o teste a figura do adulto acontece. Na interpretação de 

Gouvea (2007), a criança atribui sentido ao prazer de realizar determinada atividade, e não ao 

resultado desta, ao contrário dos adultos. Na certeza, existe uma brecha que é testada e 

descortinada pela criança. A figura que para ele, adulto, é incompleta e inacabada, toma aqui 

o poder de transformação na figura da dúvida, do questionamento e muitas vezes na mudança 

de rumos da própria vida. É a experiência do avô colocada em prática, quando observa antes 

de tudo, o que é melhor para si e para a neta.  

Nesse sentido, a ludicidade tem total relação com o cotidiano das crianças, sua família 

e a comunidade. O brincar em suas variações, sempre será refletido pela criança como espelho 

do que encontram nas encruzilhadas do que vivem e sentem, enquanto naturalmente, e nada 

discretamente são subversivas. Dito de outra forma, Rufino (2021, p. 71) colabora com um 

breve questionamento: “o que a criança faz quando quando quer explorar o mundo, inventá-lo 

e se lançar na experimentação das aprendizagens possíveis? Ela brinca”. 

O terceiro eixo descrito como fantasia do real, é entendida na sociologia da infância 

como ferramenta de construção da visão de mundo da criança e a atribuição de significado 

que dá as coisas: 

 



50 

 

 

A dicotomia realidade-fantasia é demasiado frágil para denotar o processo de 

imbricação entre dois universos de referência, que nas culturas infantis efetivamente 

se encontram associados. Poderemos de resto, justamente, interrogar-nos sobre se 

essa imbricação não ocorre também no mundo dos adultos, isto é, se toda a 

interpretação não é sempre projeção do imaginário e se o “real” não é afinal, o efeito 

da segmentação, da transposição e da recriação feitas no ato de interpretação de 

acontecimentos e situações (SARMENTO, 2004, p. 26) 

 

A provocação que esse trecho nos chama é justamente para o questionamento do que é 

a realidade. Como adultos, nos cercamos de palpabilidade, buscando a afastamento da 

imprevisibilidade. A relação que a criança estabelece com o que é material passa pelo campo 

da experiência em que o imprevisível passa pela reelaboração. Para Rizzoli: “a criança pode 

retomar sua própria experiência, ela ouve a experiência do outro e reelebora a experiência 

vivida. Nesse processo, ela percebe um significado e dá uma forma, um sentido legítimo ao 

que experimenta” (2007, p. 10). 

Nesse movimento espiralar onde o passado se relaciona com o presente e a cultura que 

molda o futuro, as formas de distinguir fantasia e realidade são muito singulares, e não 

determinante de uma única forma. Exu nessa relação potente não se rende a um formato, está 

presente em todos: 

 
Exu é a expressão da singularidade e da estrutura. Acontece que essa singularidade é 

polifônica, polimorfa, polissêmica e acontece também que essa estrutura ginga. Exu 

é o signo forte da cultura. Não pesa sobre ele uma definição. Ele tem muitas faces. 

Ele não é de verdade, mas interpretação. Ele não é essência, mas devir. Ele não é 

monolítico, mas diverso. Ele não é moral, mas ético (OLIVEIRA, 2021, p. 17) 

 

Assentes da condição inconclusiva do que seja o universo de referência de adultos e 

crianças, e sabendo também o quanto as realidades interpretadas são plurais. Também no 

campo da literatura, que trataremos mais adiante, indicam Pereira e Nascimento (2020, p. 

482) “as narrativas podem atuar na subjetividade do leitor em uma medida em que não 

podemos avaliar”. Essa relação singular que entrelaça cultura e polissemia posiciona Exu em 

todas as existências, não cabendo ele em uma verdade, e porque não dizer: “uma caixinha”. 

Nesse sentido, as crianças em suas diferentes formas de viver a infância, quando transitam 

entre fantasia e realidade, dialogam com a criação de novas formas de ver e sentir o mundo. 

Esse grande poder que as crianças possuem crescem a medida que dominam as 

diferentes singularidades da dicotomia fantasia-realidade, as crianças recriam através da 

imaginação e curiosidade, situações que lhes serão úteis para sua realidade e sua capacidade 

de resolver problemas. Quando projeta seu imaginário sobre situações que vivencia, a 

diversidade predomina ao contrário da rigidez já instituída no adulto. Essa maleabilidade 



51 

 

 

presente na condição infantil, é dotada de um senso ético que preza pela diversidade. Assim a 

espiral continua a circular e retroalimentar. É o protagonismo infantil que atua pelas brechas. 

Ao colocar em jogo suas escolhas e sua potencialidade, a criança sabe distinguir 

fantasia de realidade. “ela brinca com o real, sabendo que as fantasias são diferentes da 

realidade, reconhecendo que são dimensões distintas. Mas no ato de imaginar, em sua 

produção simbólica [...] ela compreende e ultrapassa essa realidade, reconstruindo-a na 

imaginação”.  

O quarto eixo denominado reiteração aponta que a repetição de práticas faz da criança 

e da infância uma constante prática de criação e recriação. Nas palavras de  

Sarmento, “A não literalidade tem o seu complemento na não linearidade temporal. O tempo 

da criança é um tempo recursivo, continuamente reinvestido de novas possibilidades, um 

tempo sem medida, capaz de ser sempre reiniciado e repetido.” (SARMENTO, 2004, p. 28) 

Ao relacionar a criação e a recriação num processo de não literalidade, as crianças 

subvertem a organização precedida pela centralidade do adulto. Há um rompimento de uma 

escala linear, onde o tempo é sentido, refletido. Nas palavras de Gouveia: “mediante a 

repetição, a criança ordena suas emoções, disciplina seu mundo interno, dando-lhe 

logicidade” (GOUVEIA, 2017, p. 123). O caráter lógico inscrito aqui, não faz referência 

direta a estruturação do adulto, no caso, a linearidade e as inseguranças que esta provoca no 

adulto, mas a o poder que a criança possui. Desse modo, a figura central do adulto perde o 

sentido centralizador: “o adulto, com o coração liberto do medo, goza uma felicidade 

redobrada quando narra uma experiência. A criança recria toda a situação, começa tudo de 

novo” (BENJAMIN, 1994, p. 247-248). 

Aproximando o sentido da reiteração e as práticas de comunidades ligadas as práticas 

de subsistência, podemos nos valer dos escritos de Santos (2023): 

 
Fui criado brincando de fazer o que os mais velhos faziam. Eles passavam o dia no 

engenho produzindo rapadura, melaço, batida e beneficiando a cana de açúcar com 

tração animal. Nós, crianças, fazíamos a mesma coisa de brincadeira. Brincávamos 

de farinhada e moagem, de fabricar engenho e produzir, só que nossos bois não eram 

bois vivos, eram bois artesanais. Eram frutos que podíamos aproveitar, madeira do 

mandacaru que esculpíamos. Brincávamos de ser adultos, de fazer o que os adultos 

faziam. E assim aprendíamos a fazer tudo. Mas também brincávamos de festejos 

feitos a partir da arte local, da arte do nosso povo. (SANTOS, 2023, p. 24) 

 

Ao repetir, refazer e criar o ato de brincar, o protagonismo infantil é colocado em jogo. 

Podendo ser associados também aos princípios exusíacos, quando brincam de ser adultos, 

além de relacionar a brincadeira e realidade, as crianças recriam universos possíveis de 



52 

 

 

recriação da própria cultura, em um contexto cultural marcado por imprevisibilidades e 

ambivalências. As crianças ao mesmo tempo que aprendem tudo, não deixam de movimentar, 

comunicar e transgredir o cotidiano através da brincadeira e a repetição destas, onde passado, 

presente e futuro coexistem. 

Quando refletimos até aqui a epistemologia situada por Exu passando pela 

contemporaneidade, a relevância do povo da rua presente nas comunidades e o sentido que as 

encruzilhadas tomam ao encontrar o protagonismo infantil, encontramos um amplo 

mobilizador dos saberes sociais inscritos numa realidade plural. Nesse ponto, chegamos a um 

denominador comum ao inscrever a palavra, a literatura
21

 e a vastidão artística que estas 

encruzilhadas podem encontrar. 

A literatura infantil, entendida nesse trabalho como a literatura produzida por adultos 

para crianças, mostra grande relevância por si só e ainda mais robustez quando criadas 

produções literárias de escritoras e escritores negros, em que a valorização da negritude em 

diversos aspectos sobretudo cultural e estéticos, proporcionam às crianças o reforço positivo 

da sua autoimagem. O literário atento as diferentes realidades assumem um papel de suma 

importância na manifestação quando associados aos quatro eixos da sociologia e cultura da 

infância. Está presente em cada uma delas quando se manifesta pelas vias do diálogo: “a 

literatura instaura-se no trabalho com a linguagem, reveladora de pistas para a idealização da 

vida não tal qual ela é, mas como ela pode ser. Daí sua perenidade (AGUIAR, 2007, p. 11).  

Ao adentrar o campo da interatividade, a literatura colabora para um sentido 

comunitário, quando proporciona a relação entre as pessoas, por exemplo, quando se contam 

histórias (RIZOLLI, 2014). Na correlação entre experiências e trocas, a ludicidade, as 

construções potentes que surgem a partir da fantasia do real, e a reiteração atuam 

conjuntamente; a criança coloca na brincadeira suas experiências a partir das histórias que 

ouve, constrói novos enredos imbuídos de legitimidade, sentimento e verdade individual. É a 

co-criação através da cultura. Veremos a seguir como a literatura negra para crianças 

contribui para o desenvolvimento biopsicossocial das crianças, onde a primazia pela cultura e 

a valorização da ancestralidade brasileira assume papel fundamental. 

                                                                    
21

 Nos referimos tão somente agora ao campo da literatura por entender que ela está presente em todas as 

encruzilhadas que permearam o trabalho até aqui, sendo essencial para o trabalho em questão, refletir em 

diferentes pontos de vista, em vastas esquinas, variáveis importantes da repercussão que o literário de forma 

geral pode inspirar ao imaginário infantil. 



53 

 

 

 

2.2 PROTAGONISMO INFANTIL E A NECESSIDADE DE UMA LITERATURA NEGRA 

PARA CRIANÇAS 

 

Observamos anteriormente, como a cultura afrobrasileira associado nesse trabalho na 

figura de Exu reverbera desde as estruturas sociais basilares, até a pulsão de vida e subversão 

manifesta pelas crianças na simplicidade cotidiana. Nesse processo em que a cultura antes 

subalternizada agora instaura o conhecimento contemporâneo, a cultura popular perpassa a 

literatura. De acordo com Zilberman (2003), a literatura infantil, necessita de uma avaliação 

sobre as relações que estabelece, principalmente no que ser refere a ordem social e a estética 

de onde origina. Aqui as singularidades literárias e sua linguagem narrativa “acaba por 

organizar a percepção infantil do mundo, às vezes quando é negado à criança pela escola ou 

pela família. Por isso o texto precisa ser coerente e verossímil, sem o que não coincidirá com 

as expectativas do leitor. Cabe-lhe, pois, ser literatura” (ZILBERMAN, 2003, p. 57). 

Logo, o sentido de uma literatura que personifique a representatividade do leitor, é 

declaradamente imbuída de um sentido aqui entendido como descentralizador de um modelo 

cultural hegemônico, onde o leitor na figura da criança é protagonista e capaz de criar um 

sentido para o que sente e vive. Pestana e Oliveira são enfáticas com esse sentido, ao apontar 

que “é função do texto literário, além de entreter e despertar o imaginário infantil, promover 

situações em que sejam derrubadas as bases que sustentam até hoje, o racismo no Brasil” 

(PESTANA; OLIVEIRA, 2021, p. 13). 

Observamos então, a relevância da representatividade e de aspectos do texto literário 

que apresentem possibilidade de construção coletiva e partilha. Como apontado por Dionizio 

(2010), a literatura como manifestação artística, pode despertar com profundidade os desejos 

dos leitores. Promotora de contato, a arte envolve troca de diferentes realidades, “a literatura-

arte, pode abrir múltiplos espaços para novas possibilidades de conhecer, e não se pode tirar 

da literatura infantil esse papel tão importante na formação do pensamento” (DIONIZIO, 

2010, p. 44). 

Entendemos, portanto, que a criança quando representada em obras literárias, de forma 

que seus sentimentos mais particulares possam ser despertados, confere a literatura negra para 

crianças um aspecto de proximidade, semelhança e de acesso, sentido reanimado por Horta: 

 
[...] a criança afrodescendente brasileira só poderá “acender a fogueira” a partir do 

momento em que se enxergar como parte formadora da sociedade, não como vítima, 

mas como colaboradora. Tão importante como denunciar a discriminação é 



54 

 

 

apresentar ao universo infantil motivos para se interessarem e valorizarem as 

culturas africanas (HORTA, 2010, p. 6) 

 

De encontro a essa afirmação, Oliveira (2010) reforça o papel da literatura negra 

através da luta da Negritude
22

 
19 

com relação a construção histórica por meio do viés da arte, 

ao afirmar que: “recriar, redimensionar o universo circundante através da arte, de modo a 

possibilitar outros olhares, cosmovisões e meios de representação de grande parte da 

população” (OLIVEIRA, 2010, p. 44) 

Desse modo, pode a literatura negra para crianças
2320 

toma a proporção de legado 

histórico quando se manifesta como política e socialmente (RODRIGUES; AQUINO, 2010). 

Histórico porque a infância se desloca do papel de submissão para o ativismo e participação. 

Político, quando subverte o adultocentrismo, instaurando a infância como categoria social tão 

importante quanto a categoria adulta; e social quando as crianças como colaboradoras, 

conhecem e refletem a seu modo sobre suas origens, o que transmite aos futuros adultos, 

novas formas de atuar e entender o mundo. A literatura nesse sentido, se reveste de um 

aspecto de originalidade “não esgotando as possibilidades de criar, pois o imaginário empurra 

o artista à geração de formas e expressões inusitadas” (ZILBERMAN, 2009, p. 56). 

Esse tom de originalidade, toma grande proporção quando situamos a literatura negra 

para crianças e os estímulos estéticos que essa literatura pretende proporcionar. A 

aproximação com o universo infantil e suas peculiaridades: “o contato original dela com o 

mundo se faz por intermédio da audição e da recepção de imagens visuais” (ZILBERMAN, 

2009, p. 173).  

É possível observar tais manifestações enunciativas, a literatura “desempenha um 

papel em tempos de atualização das estratégias que funcionam como tentativas de imposição 

de formas de pensar” (NASCIMENTO, 2019, p.16). Essa forma de utilizar novas estratégias 

de enfrentamento a hegemonia existente também no campo literário, faz da literatura uma 

importante ferramenta criativa que exercita a diversidade, na qual é inscrita também nos 

pressupostos da Sociologia da Infância. 

                                                                    
22

 No tocante a luta desempenhada pelos movimentos sociais desde o final dos anos 80, podemos considerar tal 

organização coletiva como primordial para que novos posicionamentos estéticos-artísticos que enxergamos hoje 

como possibilidade de considerar as diferenças como ponto de partida de mobilizadores de sentimentos 

reforçadores de identidades plurais. Ressaltamos também que para aprofundamento do conceito de Negritude, 

sugerimos inicialmente a obra Negritude: Usos e Sentidos do professor Munanga, 
23

 Ouso indicar que a literatura negra feita pra crianças quando imbuída de um senso estético personificado pela 

estética das figuras, confere aspectos de valoração identitária. É o que veremos na análise textual de A luz de 

Aisha 



55 

 

 

Por exemplo, quando as crianças escutam histórias e veem nas figuras, situações que 

podem ser correlacionadas ao que conhecem, são estimuladas através da interatividade, a 

reproduzir e criar através da ludicidade, novas histórias e fantasias que criam através do real 

e do cotidiano. A literatura e os livros são utilizados em todas as suas potencialidades 

sobretudo quando as crianças pedem reiteradamente a repetição da leitura. Trazem para o 

sentimento e a cognição aquilo que as move. Aí está o papel da literatura, do literário em suas 

mais diversas manifestações, justificado nas palavras de Oliveira (2010): 

 

É importante salientar a relevância de os personagens negros aparecerem em 

diversificados papéis, de antagonistas, protagonistas e não só secundários. Desse 

modo, as crianças e jovens, tanto negras quanto brancas, além dos demais segmentos 

étnico-raciais, terão maiores possibilidade de se identificar e redimensionar olhares 

sobre si e espaço social, através da leitura literária. 

(OLIVEIRA, 2010, p.53). 
 

 

 

 

 

3 ANÁLISE TEXTUAL DE A LUZ DE AISHA: ENCONTROS DE CAMINHOS 

ABERTOS 

 

Observando o trabalho realizado até aqui, indicamos através de diferentes pontos de 

vista o quanto a práticas de saberes em encruzilhadas, colabora com a descentralização do 

conhecimento hegemônico.  A prática da sabedoria popular, articulado aos fazeres criativos 

do universo das infâncias em suas diferentes manifestações, nos aproxima da humanização e 

seus valores ligados a vida e logo, diretamente, ao Orixá Exu como marcador de onipresença 

preservando existência e diversidade. Através da pesquisa bibliográfica e a interpretação da 

narrativa nesse capítulo nos dedicamos a analisar a obra A luz de Aisha, com base nos 

pressupostos da encruzilhada de Exu e sua intensa ligação com os quatro eixos estruturadores 

da Sociologia da Infância, onde a figura de Aisha demonstra que literatura negra para crianças 

pode estimular através do protagonismo, as identidades das crianças. 

A fim de identificar a potência dessa obra literária, partimos de uma breve 

conceituação da cosmologia Bantu-Kongo, em se tratando da arte Kindezi. A palavra derivada 

da língua kicôngo, tem como significado “dar cuidados especiais”. Assim, o ato de cuidar de 

crianças, para a sociedade Bantu-Kongo é imbuída de um senso fundamental de 

responsabilidade e compromisso sobretudo ético responsivo. A arte Kindezi, nessa 



56 

 

 

perspectiva, entende a criança como uma grande potência “a chegada de uma criança na 

comunidade, é o nascer de um novo e único sol vivo” (FU KI-AU; WAMBA, 2000, p. 7). 

Ao considerarmos a relevância dos cuidados necessários para a infância e suas 

individualidades, podemos observar o empoderamento que a cosmogonia africana confere à 

criança congolesa e as infâncias, o poder de propagar a vida e recriar cenários de caminhos 

abertos, onde crianças e adultos constantemente se encontram. Kindezi se revela por 

caminhos que envolvem significados sociais, econômicos e políticos onde a cultura Africana 

se entrecruza no passado, presente e futuro. 

Socialmente, pois a arte Kindezi é precedida de uma espécie de cuidadora, 

denominado Ndezi. Este adulto é figura central para o desenvolvimento infantil daquela 

criança, “através do cuidado com crianças, uma pessoa aprende a maravilhosa habilidade de 

ser responsável por outra vida e de como transformar-se através de um novo padrão de 

vida[...] Através de Kindezi, os africanos adquirem essa habilidade, que tornou o africano não 

apenas um dos seres mais religiosos da terra, mas também um dos mais humanistas” (FU-KI-

AU; WAMBA, 2000, p. 6). A importância da relação adulto e criança parte da 

complementaridade, oferecendo a sociedade, um senso comunitário mais fortalecido. 

No sentido econômico, as pessoas velhas em Kindezi assumem um papel fundamental 

de sabedoria intelectual. Enquanto na sociedade, os idosos não são entendidos como força 

produtiva, ao ser designado como um velho Ndezi “são mental e espiritualmente fortes e 

sábios o suficiente, para manter a comunidade unida, mas sobretudo para construir a base 

moral da comunidade jovem e das gerações vindouras” (FU-KI-AU; WAMBA, 2000, p. 9). É 

importante considerar que os Ndezi idosos, podem ser remunerados pela sua atividade, 

colaborando para a manutenção de sua vida em sociedade. 

E por fim, o sentido político de Kindezi, tem como base colaborar para que as crianças 

desde pequenas, colaborem nas decisões de sua comunidade, sendo participantes ativas dos 

processos de decisões coletivas em que os Ndezi são atuantes “uma comunidade sem 

juventude não tem futuro. Mas para assegurar um futuro positivo, a comunidade e todos os 

seus membros devem assumir a plena responsabilidade de educar sua juventude” (FU KI-AU; 

WAMBA, 2000, p. 12). 

Observamos ainda, que os caminhos abertos pela obra Literária A luz de Aisha, 

sintetizam importantes especificidades da arte Kindezi, que assim como Pedagogia das 

Encruzilhadas, em seus princípios políticos, poético e éticos demonstram a relevância da 



57 

 

 

cosmogonia e cultura africana também para o campo da Literatura Negra para crianças, no 

sentido e a representatividade que elas têm direito. 

            A escolha da obra se dá justamente a partir do meu encontro com a poética das 

encruzilhadas da diversidade, e na relação que construo com as crianças no cotidiano diverso 

que é a escola pública, onde o fortalecimento da cultura popular ainda é um desafio diante da 

necessidade econômica de sobrevivência. No âmbito da contemporaneidade e as diferenças 

socio-econômicas, a lógica hegemônica chega até as crianças, muitas vezes sobrepondo o 

direito que possuem de viver a infância e os aprendizados inscritos nessa fase da vida. A obra 

vem de encontro a este trabalho, sobretudo, na atribuição de valores de protagonismo que 

Aisha exerce, na participação e recriação cotidiana de sua comunidade. 

           

 

3.1 MEDIAÇÃO LITERÁRIA E A MANIFESTAÇÃO DOS PRINCÍPIOS POLÍTICOS, 

POÉTICOS E ÉTICOS NA ENCRUZILHADA COM A SOCIOLOGIA DA INFÂNCIA: A 

CONTRIBUIÇÃO DE A LUZ DE AISHA PARA A LITERATURA NEGRA PARA 

CRIANÇAS 

 

Demonstramos até aqui, como a lógica exusíaca defendida por Luiz Rufino, e a 

articulação de princípios políticos, poéticos e estéticos, são ferramentas fundamentais da 

transgressão da cultura afro diaspórica que o colonialismo tentou silenciar. O campo da 

Literatura não passa imune a esse processo, visto que as obras literárias de autoria negra
21

 têm 

se aproximado cada vez mais de produções ligadas ao vivido e sentido. Nas palavras de 

Maurício Azevedo
24,

  a literatura negra configura-se como literatura de resistência, ou seja, a 

que se constrói com a matéria da cultura africana que sobreviveu na América em presença da 

cultura europeia e indígena” (AZEVEDO, 2021, p. 38). 

Azevedo nos indica profundo sentido para a produção de literatura a partir do 

cotidiano e a multiplicidade de saberes. Ao considerarmos como cultura de resistência a obra 

A luz de Aisha, de Aza Njeri e Luana Rodrigues, com ilustrações de Gabriel Ben observamos 

um encontro de saberes em encruzilhadas, a partir do paratexto. A apresentação das autoras da 

obra, através das imagens e texto, simboliza que a produção artística de pessoas negras se 

encontra em fazeres de duas mulheres e um homem, num espaço que é também de existência 

protagonismo e resistência.  Na articulação com esse intenso processo de pertencimento, as 

                                                                    
24

 Nos referimos aqui a autoria negra de acordo com Azevedo (2021), quando indica que a literatura afro-

brasileira tem relação com experiências histórico materiais das comunidades negras 



58 

 

 

subjetividades das autoras e ilustrador, não deixam de passar pelo que chama Petit (2009, p. 

36) de: “Oral ou escrita, a literatura é uma oferta de espaço” o que corrobora com o 

pensamento de Azevedo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 1- representatividade e protagonismo negro na criação e ilustração 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: organizado pela autora 

 

Figura 2 - capa A Luz de Aisha. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Organizado pela autora. 



59 

 

 

 

A capa e contracapa da obra nos oferecem através da nuance de cores, pistas a respeito 

da personagem, e a ligação com o sol. O título da história impresso de forma circular, rompe 

com a ideia de linearidade da escrita ocidental. Além disso, dois pontos pretos estão na 

composição do círculo, podendo ser interpretados por dois olhos, embora a figura da 

personagem esteja em perfil. 

As cores predominantes, azul e amarelo dão a ideia de que a personagem passa 

caminhando por elas passando pela sombra azul e adentrando novamente o amarelo. Há 

também a presença de pequenas e repetidas imagens concavas em amarelo e preto, 

assemelhando de a imagem de um búzio e suas duas metades. Ainda sobre metades, 

observamos o trânsito da dualidade e os desdobramentos que partem dela em dois trechos que 

oferecem ao leitor, indícios do assunto da obra. Na parte azul da contracapa, Emicida
25 trata 

da relação entre claridade e escuridão: “não importa o quão seja densa a escuridão da noite, 

depois dela sempre vem um belo sol”. A frase, em outras palavras, oferece pistas da íntima 

relação de descendência entre o dia e a noite, onde cada uma delas pode oferecer potenciais 

bastante específicos. 

O mesmo vale para o outro texto presente também na contracapa do livro de fundo 

amarelo. A relação entre saudade e tristeza, sentimentos inerentes a condição humana diz 

brevemente que a dor não pode apagar a força “A menina no entanto havia aprendido com sua 

mais velha, a vó Catarina, que não podia deixar o seu Sol apagar de forma alguma”. 

Aprendemos com experiências, nos dá indícios o breve texto, tristes ou felizes, toda 

experiência ensina a partir do que temos no momento desse fragmento do sol interno 

sinalizado por Catarina. No encontro com as encruzilhadas Rufino indica que o cotidiano 

simboliza os cacos: “iniciarei pelos cacos, por aquilo que em meio aos escombros permanece 

vivo, no final, já reerguidos, cantaremos que os caminhos são inacabados” (RUFINO, 2019, 

Nota introdutória) 

    

 

 

 

 

                                                                    
25

 Emicida é o nome artístico de Leandro Roque de Oliveira, músico brasileiro que através do Rap, divulga a valorização das raízes afro-

brasileiras 



60 

 

 

Figura 3 - Aisha protagonista 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

Aisha a personagem principal, é revelada na primeira página do livro(fig.3), com 

grafia em caixa alta. São usadas algumas palavras no diminutivo, a fim de enfatizar que Aisha 

é uma criança: pequenininha, pretinha, agitadinha são características quase sempre atribuídas 

às crianças, que, embora pequenas em tamanho, circulam pelas frestas e transitam nos 

detalhes. Porém, a única palavra utilizada no aumentativo é sorrisão. Além do sorriso como 

característica mais marcante, o nome Aisha significa Vida. A presença da vitalidade infantil, 

como na imagem, abre portas para a surpresa. Assim como Aisha, “Exu é compulsório a todos 

os seres e forças cósmicas” (RUFINO, 2019, p. 23), vida, vitalidade e disposição.  

 

Figura 4 - Aisha e o cotidiano 



61 

 

 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

A trama da história começa a ser revelada (fig.4) e aqui podemos acrescentar a 

encruzilhada, os princípios da Sociologia da Infância conforme a história se desenvolve. O 

cotidiano de Aisha é marcado pela manhã, o sol e o café preparado na cozinha, o melhor lugar 

da casa. O espaço conhecido amplamente pela maioria das crianças, dá pistas de que o 

preparo do café sempre estará ligado a presença do adulto. O narrador da história, sintetiza tal 

afirmação quando indica que a luminosidade da cozinha aumenta com a presença de Aisha. 

Gobbo e Ferreira (2018, p. 270) colaboraram com esse entendimento quando indicam 

que: “a apropriação dos produtos materiais e simbólicos da atividade dos homens faz parte 

dos processos de humanização acumulados de forma objetiva ao longo da história”. Isso 

sugere ao leitor algumas associações com o que conhece sobre a cena, a partir do que vive 

sente e experimenta. A cor amarela da página em diferentes tons, no contraste com a sombra, 

demonstra que a luminosidade é a própria personagem: “Aisha raiava na cozinha”. Interage 

com o meio despertando sensações e revelando a importância daquela criança, sinalizando 

que a interatividade já tratada no cap.2, faz parte da personalidade de Aisha através do “raiar” 

como veremos a seguir.  

 

 

 

 



62 

 

 

Figura 5 - Aisha e a família 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

Apresentado o sentido do título do livro, a trama da história continua. Na imagem 

(fig.5), vários fatores relevantes reforçam a reflexão sobre o pertencimento. O núcleo familiar 

de Aisha, composto pelos avós, os pais e o irmão mais velhos, revela que a rotina familiar é 

marcada pela presença. Ao enfatizar que todos pela manhã cumprimentavam Aisha, o respeito 

pela figura da criança fica caracterizado. “chegou o sol da nossa manhã” – diz o avô, o mais 

velho, representando a relação de Aisha com sua ancestralidade. Observando o que defende 

Leda Maria Martins: 

 

A ancestralidade, em muitas culturas, é um conceito fundador, espargido e imbuído 

em todas as práticas sociais, exprimindo uma apreensão do sujeito e do cosmos, em 

todos os seus âmbitos, desde as relações familiares mais íntimas até as práticas e 

expressões sociais e comunais mais amplas e mais diversificadas (MARTINS, 2021, 

p. 23)   

     

Podemos então considerar que a imagem da família (fig.5), oferece possibilidades de 

entendimento sobre a ancestralidade
26 

e oferecem boas pistas dessa efetiva ligação. A Avó 

Catarina, tem um sorriso largo como Aisha, as cores das peles dos personagens são 

semelhantes e apresentam leves nuances mais claras e escuras. A tonalidade dos cabelos dos 

                                                                    
26

 Utilizamos nesse trabalho o sentido de Ancestralidade no que se refere a filosofia Kindezi e a importância das 

crianças como mobilizador da continuidade de uma comunidade. 



63 

 

 

personagens, revela que cabelos crespos
27

 tem diferentes formatos de cortes. Essas 

observações mais do que comuns e que podem parecer óbvias é o que transmite às crianças a 

existência da diversidade e pertencimento o que também é um traço marcante da comunidade. 

 

Figura 6 - Comunidade 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

Em termos de contextualização, apontamos para a multiculturalidade nos termos de 

Debus (2009) quando aponta que: 

 
O conceito de multiculturalidade é um conceito que nos chega do mundo anglo-

saxônico (FERREIRA, 2003). Quanto a nós, entendemos este conceito de um ponto 

de vista holístico, no qual se incluem questões de várias ordens, não só étnica, mas 

também cultural, linguística, religiosa, sexual, social. Todas essas questões se 

encontram presentes nas sociedades contemporâneas, globalizadas, mas nem sempre 

são compreendidas, ou aceitas e em muitas delas, estamos ainda longe de uma 

harmoniosa coexistência (DEBUS; BALÇA, 2009, p. 63) 

 

Para além do núcleo familiar, a narrativa agora (fig.6) é ampliada para os impactos da 

família de Aisha na comunidade, onde as relações não são homogeneizadas existindo 

divergências. Fora da casa, o que chama a atenção dos vizinhos é justamente a luz que emana 

dali e a divergência de modos de vida.  Na imagem, a casa de Aisha e sua família é a única 

                                                                    
27

 É sabida a importância da valorização das diferenças de biotipos, e diferentes tipos de cabelo. Porém para este 

trabalho, o foco de análise da obra está justamente nas encruzilhadas de saberes referentes ao protagonismo 

infantil. 



64 

 

 

colorida com a cor vermelha. Existe ali também a presença de um portão com a 

predominância do adinkra Sankofa, e uma das janelas sai um raio de sol, que emana para o 

alto forte raio de luz. Podemos complementar o entendimento sobre as relações comunitárias 

utilizando o pensamento de Rufino (2023, p. 44), quando indica que “a comunidade se firma 

como uma questão ontológica, epistêmica, ética, estética e educativa para todas a todos 

aqueles que têm seus mundos violentados pela dominação colonial”.  

Essa comunidade, que apresenta traços periféricos, marcados pela estética de 

estruturas iguais, ao se defrontar com a diferença colocam em xeque um pensamento 

fundamental e complexo entre trabalho, vida e satisfação. A estrutura ontológica daquela 

comunidade se dá justamente pelas vias do questionamento. Os vizinhos, comentam a respeito 

do que não conseguem vislumbrar no seu cotidiano. Na ética da família de Aisha, é possível 

ser feliz, com a casa cheia de gente. Nesse enredo, o trabalho e a vida são interdependentes. 

As imagens nos oferecem essa informação ao sinalizar que a luz que emana da casa é o 

diferencial daquela família. 

Por se tratar de um livro destinado as crianças, podemos nos deter ainda as ilustrações 

quando observamos desenhos de casas que as crianças estão acostumadas a produzir. A 

estrutura assemelha-se ao cotidiano periférico, e aos fazeres de desenhos escolares, o que 

configura mais uma vez o reforço do senso de pertencimento e identificação das crianças. 

Como o marco econômico-social, é característica marcante das comunidades 

periféricas, o marco principal da história se apresenta (fig.7). 

 

Figura 7 - Aisha e a mudança 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Organizado pela autora. 



65 

 

 

 

O texto presente em uma nuvem azul anuncia a mudança (fig.7). Traz com 

profundidade, a potencialidade da literatura, como afirma Florentina Souza no artigo: 

Literatura e história (2022), a literatura transita entre as relações culturais e sociais, o que 

implica um processo de tensão na criação de processos de identificação. O que também é o 

caso da obra aqui tratada. 

A transição das imagens do rosto de Aisha (fig.7) demonstram que apesar do sorriso, a 

luz não apareceu, o silêncio predomina e há uma tensão presente. A energia vital de Aisha se 

enfraquece.  O contexto revela que a ausência de cor, transmite para Aisha uma experiência 

com a tristeza, mediada pelo silêncio. Para a criança, é justamente no campo da experiência 

que a literatura atua objetivamente ou subjetivamente. 

 

Figura 8 - Aisha e a morte 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

A presença do silêncio e das nuvens se estende pelo dia, Aisha se prepara para receber 

o pai (fig.8). O narrador, ao citar que o pai de Aisha nunca chegou, indica que aconteceu um 

falecimento. As páginas são tomadas por nuvens azuis, como se transitassem por aquele 

espaço. Esse trânsito, no entendimento da perspectiva nagô: “a morte não se limita à partida 

do corpo, a morte possibilita uma continuidade da vida, uma mudança de plano de uma 

existência para outro” (MORAIS, 2022, p. 222). A presença das nuvens, simboliza a transição 

que ocorre na vida de Aisha e sua família com a experiência da morte. 



66 

 

 

 

Figura 9 - Aisha e o impacto da morte 

 

 Fonte: Organizado pela autora. 

 

Os impactos dessa transição ficam nítidos na continuidade da história (fig.9). A 

página, tomada da cor preta representa a escuridão que Aisha vê cercar seus familiares. A 

figura de Aisha, dessa vez construída com as cores branco e preto cercado de triângulos, 

sugere dois movimentos. O primeiro indicando que Aisha está cobrindo os olhos, o segundo 

aparenta que Aisha leva as mãos a cabeça. A criança está cercada de encruzilhadas, de 

acontecimentos que vão apagando seus familiares, simbolizados na página seguinte como três 

búzios fechados nas cores preto e azul. Mesmo fechados, no centro dos búzios há inscrito um 

pequeno sol, simbolizando a presença da vida, da energia vital. Na esfera das possibilidades e 

da energia, está Exu: 

 

Um dos títulos concedidos a Exu, princípio progenitor e protomatéria de tudo 

constituído é o que referencia como Onã. Èsù Onã seria o senhos dos caminhos ou 

aquele que é o próprio caminho. Qualificado dessa maneira, Exu é aquele que nos 

concede mobilidade, ritmo, movimento e, por consequência, caminhos. [...] Onã é 

caminho circunstancial, imprevisível e inacabado. A ideia de caminho como algo 

determinado, linear, indicando início, meio e fim não encontra identificação nesse 

princípio (RUFINO, 2019, p. 47) 

 

 

 

 

 



67 

 

 

Figura 10 - Aisha e a subversão do tempo 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

É justamente a partir dos caminhos inspirados por Exu (fig.10) e a passagem do tempo 

que Aisha passa pela noite e adentra novamente ao dia, a luz retorna para o campo de ação e 

reinvenção da trama. Nas palavras de Rufino (2017, p. 48): “a vida, enquanto reinvenção, 

pode vir a nascer daquilo que foi ontem, enquanto o futuro, como uma mera superação do 

passado, pode vir a significar a morte”. O narrador indica que Aisha tem uma ideia iluminada, 

embora a presença das nuvens e da neblina estivessem presentes. Observamos então, que a 

protagonista Aisha coloca em jogo o conceito de reiteração: “correu a dormir, correu a 

acordar” A ideia como reinvenção, a partir do imprevisível falecimento do pai, confere à 

Aisha, mobilidade para recriar sua realidade a partir da repetição de tentativas de fazer o 

tempo passar através do sono. 

 

Figura 11 - Aisha e a ancestralidade 



68 

 

 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

Figura 12 - Aisha e o plano 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

É na relação com sua própria ancestralidade, que Aisha por orientação da avó (fig 11) 

decide que seu sol não pode ser apagado, e que para isso depende dela uma atitude. É o 

conhecimento estabelecido através de uma relação de confiança entre criança e adultos, que 

revigora a esperança de Aisha, na busca de fragmentos de sol para retomar a alegria. Essa 

relação com o mais velho, de grande valoração na cosmologia Bantu, é ressaltada nas palavras 

de Fu-Kiau e Wamba: 

 

Um ancião não é apendas uma ´pessoa mais velha´, mas é alguém ainda 

mentalmente e espiritualmente forte e sábio o bastante, não apenas para manter a 

comunidade unida, mas acima de tudo, para construir a fundação moral da 



69 

 

 

comunidade jovem e das gerações que virão. (FU-KIAU; WAMBA apud 

MOREIRA, 2018, p. 154) 

 

 Ao observar o planejamento realizado por Aisha, o protagonismo dessa criança entra 

em cena, quando coloca o que sabe a serviço de uma grande responsabilidade afetiva e 

responsiva com a família, seus ancestrais e consigo mesma. O plano feito é a sintetização do 

que Rufino (2017, p. 40) infere como: “invocação da ancestralidade como um princípio 

ontológico, epistemológico e semiótico é logo, uma prática em encruzilhadas”  

A brincadeira, inerente ao universo infantil, também premissa da lógica exúlica, toma 

um caráter de recriação coletiva (fig. 11). Ao transitar pelas encruzilhadas de saberes, Aisha 

através da ludicidade: “cuidou de sair para o quintal sem que nenhuma sombra visse, nem a 

sua... levava em uma das mãozinhas, uma sacola pesada, mas estava lá tudo o que ela 

precisava: uma peneira e quatro potes de vidro”. 

Podemos destacar nesse trecho que as crianças, produzem saberes, articulam a cultura 

e recriam possibilidades. Presente, passado e futuro seguem nas encruzilhadas a partir dos 

saberes de Aisha e sua ancestralidade possuem. A morte, inscrita na lógica ocidental como o 

fim de uma existência, não impede que a reinvenção da família aconteça, pelas mãos de uma 

criança sensível e detentora de uma energia vital que retroalimenta um novo ciclo.  

Interessante observar que a palavra morte não aparece em nenhum momento da obra 

literária, embora a trama se desenvolva a partir dela. Importante é ressaltar como a 

cosmogonia africana entende a morte como parte de um ciclo de interação. Nas palavras de 

Munanga: 

 

A morte não tem um caráter trágico, pois significa apenas o desaparecimento de um 

ser cuja realidade última está inteiramente subordinada às entidades preexistentes, 

que sobrevivem em relação a ele: linhagem, sociedade, mundo. Como nunca se 

separou completamente deles durante a vida, ele não percebe a morte como uma 

ruptura total. Logo, ela não representa um corte, e sim uma mudança de vida, uma 

passagem para outro ciclo; o morto entra na categoria dos ancestrais, participando de 

maior fonte energética (MUNANGA, 2024, p. 63)  

 

Figura 13 - Aisha e a noite 



70 

 

 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

A menina que anteriormente se enche de ideias durante a noite, novamente coloca o 

que sabe em ação no escuro da noite, através do cuidado no trânsito pelas frestas. A noite aqui 

personificada, interage com Aisha. A lua em sua máxima potência vira personagem: “a noite 

parecia querer ajudar Aisha” o que podemos perceber na ilustração a partir do feixe de luz 

transversal que parte dela, de uma ponta da página a outra. (fig 13). Existe de fato uma 

interligação da luz da lua e os pedacinhos de sol que Aisha resgata. Na ilustração ainda é 

possível perceber que a peneira conduzida pela mão de Aisha, busca captar fragmentos de luz 

em espiral na cor amarela, ato que inspira grande expectativa. interatividade, ludicidade, 

fantasia do real e reiteração estão presentes na personagem, que age na esfera espaço-tempo.  

Nessa perspectiva Aisha recria assim como Exu: 

 

Exu como espiral do tempo, é um dos princípios fundamentais para a 

fundamentação do conceito de ancestralidade. É ele a liga das existências, o devir; o 

seu caráter como elemento procriador e comunicador nos permite o alargamento do 

tempo/espaço e a interação dos seres em perspectiva multidimensional (Rufino, 

2019, p.130) 

 

 

 

Figura 14 - Aisha e a esperança 



71 

 

 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

Figura 15 - Aisha e o sono 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

Existe ainda um aspecto importante a ser considerado ainda na relação com 

ancestralidade e o protagonismo infantil, enquanto a presença de Exu, age nas insurgências 

como vimos até este momento da trama. Nas palavras de Souza: 

A lógica exúlica excorpora o vínculo entre o acolhimento da criança em sua 

subjetividade e a continuidade de seu movimentar-se constante entre os tempos 

passado, presente e futuro, infância e ancestral. Então esse acolhimento está na 

consciência de que uma criança pertence, na mesma medida, a todos os adultos e de 



72 

 

 

que, da mesma maneira, todos os adultos pertencem a essa criança (SOUZA, 2022, 

p. 216) 

 

O cuidado expresso através do texto e da imagem, preconizam que o acolhimento é 

marca que reúne presente passado e futuro. Aisha ao reunir de forma minuciosa as luzes da 

mãe, avó, avô e irmão, sintetiza o encontro dos caminhos de todos, numa relação de 

continuidade e enlace (fig 14). Importante observar que a Relação de Aisha desde a captação 

de luzes até o acondicionamento destas em potes de vidros, revela a proximidade com a 

natureza na relação temporal, para a solução de uma questão que no caso da trama, se refere a 

luz individual de cada integrante da família, (p. 13-16), como demonstra Fu-Kiau (2020, p. 8) 

“nosso mundo natural é sagrado porque ele carrega ambos vida e morte em perfeito equilíbrio 

para manter toda existência nele em movimento” 

A esse caráter de interdependência, Antônio Bispo dos Santos (2015) chama de 

confluência. Na convivência as características individuais não são perdidas. Segundo ele “a 

confluência rege também os processos de mobilização provenientes do pensamento plurista 

dos povos politeístas” (2015, p. 89). Ao depositar os vidros ao lado de cada pessoa da família, 

caminhando durante a noite, Aisha conflui com sua família numa relação em que passado 

presente e futuro coexiestem. Está aí o protagonismo infantil, que transita entre esperança e 

criação, a partir da multiplicidade de possibilidades que o imaginário lhe oferece. 

As páginas seguintes, sintetizam como a confluência relacionada a realidade de um 

mundo racional e dividido, pode interferir na força vital de cada um. 

 

Figura 16 - Aisha e o amanhecer: um misto de emoções 

 



73 

 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

 

Figura 17 - Aisha com a luz e a sombra 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

Com a informação de que as luzes resgatadas eram vagalumes que “estavam 

iluminadíssimos, mas cansados de rodarem em círculos”, nos deparamos com a realidade do 

amanhecer, onde os demais personagens ainda não se depararam com os feitos de Aisha. A 

criança que só aqui aparenta sentir medo, parece sucumbir a escuridão (fig 16). Aqui podemos 

perceber a relação entre luz e sombra através da coloração das páginas.  A grafia do nome 

Aisha está presente em caixa alta, no lado azul da página, indicando que ali existe uma 

transição entre medo e esperança, pois Aisha “já metade sombra, metade luz-caminhou até a 

cozinha”. Esse ponto da narrativa pode indicar ao leitor que todos nós possuímos luz e 

sombra, em diferentes proporções e variações das energias vitais. Só existe sombra porque 

existe luz. 

É nesse momento da narrativa que outra mudança acontece, e observamos a 

confluência em movimento.  

 

 

 



74 

 

 

 

 

Figura 18 - luz, sombra e ancestralidade 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

Figura 19 - Confluência e Axé 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 



75 

 

 

Descobrimos que as sombras presentes na cozinha, eram os familiares de Aisha (fig, 

16). A começar pela mãe (fig, 17), todos de unem entoando palavras
28

 (fig.24), que as unem a 

ancestralidade. Observamos que Aisha e o irmão são a base para que os outros se mobilizem. 

A exemplo do que vimos na base da arte Kindezi, as crianças são a base para a continuidade 

da comunidade e da existência humana como um todo. Ambos utilizam do sol interno, da 

energia vital, para a mobilização do afeto (fig.18).  

Ainda em se tratando de palavras notamos que a única palavra oralizada pela 

protagonista Aisha, na trama da história é “ubuntu”
29

 (Fig.19). é descrita em caixa alta assim 

como as demais (fig.18) 

A confluência conduzida pela união, nas encruzilhadas da diversidade que o cotidiano 

apresenta é que faz de Exu o grande mobilizador de vida, pulsão da vitalidade e Axé.  

 

Figura 20 - Ndongo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

A seguir, na imagem (fig 20), observamos que a escuridão se esvai através de uma 

faixa preta, dando lugar novamente a luminosidade da casa de Aisha: “eles perceberam que o 

sopro de vida se fortalece na palavra e na união, um pelo outro” Mesmo após os 

                                                                    
28

 Um destaque especial está no Glossário da obra literária, (fig.24) onde as palavras de Origem africana seguem 

listadas com o significado e origem, que juntamente com sugestões de outras leituras (fig.25) colaboram para a 

ampliação de conhecimentos afro-diaspóricos. O poder da palavra também é explicitado na figura 23 fazendo 

referência a filosofia Kindezi 
29

 Ubuntu de origem bantu: eu sou porque nós somos. 



76 

 

 

enfrentamentos, e o luto a vida seguiu. Bunseki Fu-Kiau (2024) novamente colabora conosco 

nesse sentido quando em 1934 já afirmava que na cultura Bantu quando uma morte física 

ocorre, o ser permanece vivo e pode permanecer em meio a comunidade: “continua a agir e 

falar, e entre os membros da comunidade, assim como na comunidade do mundo, por meio de 

sonhos e visões, ondas radiações [...] não existe morte nem ressurreição, a vida é um 

permanente processo de mudança” (FU-KIAU, 2024, p.94).  

 Essa referência oferece as crianças um referencial de esperança, mesmo em meio aos 

enfrentamentos do cotidiano. E as crianças têm naturalmente o poder de ser esperançosas e 

principalmente, subversivas. O princípio de vida confluente entre palavra e união, é que 

inscreve as crianças como protagonistas na relação com a sociedade. Aisha (fig.20), com os 

braços esticados para o alto simboliza a renovação. Agora na presença dos quatro personagens 

dos quais a coleta da luz foi conduzida por ela, Aisha e sua família tomam novos rumos 

mesmo com a ausência física do pai, porém com a presença marcada pela certeza de que 

Ndongo
30 

perpetua a energia vital, o Axé presente em cada um de nós. 

O protagonismo de Aisha atua por diferentes meios, o que pode inspirar nas crianças o 

despertar para colocar em ação o que pensam a partir dos seus sentimentos, sejam eles quais 

forem. É claro que esse processo se torna mais fácil quando as crianças são estimuladas a 

serem participantes da vida cotidiana de sua família e comunidade. Quanto mais sabem sobre 

o mundo que as cerca, mais confluem com os adultos a pulsão de vida necessária a 

continuidade da condição humana na Terra. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                    
30

 Ndongo: palavra de origem Bantu, significa sol. 



77 

 

 

 

 

 

Figura 21 - Fragmentos de sol  

 

Fonte: Organizado pela autora. 

  

A pulsão de vida que é concernente a condição da criança e da infância, só faz sentido 

se for vivida com e para a comunidade (fig.21). O simbolismo de soltar os vagalumes, se 

assemelha a entrega do que temos de melhor a uma condição coletiva de existência. Uma 

construção realizada pela permeabilidade do tempo. É o que assemelha a figura do Adinkra 

Sankofa
31 

(fig.21) 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                    
31

 Os Adinkras são um conjunto de símbolos que expressam alguns valores conforme a diferenciação de 

imagens. No caso do Sankofa, se refere ao aprendizado com o passado. Para saber mais acesse: Tecnologia 

Ancestral Africana: Símbolos Adinkra – Espaço do Conhecimento UFMG 



78 

 

 

Figura 22 - vagalumes 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

O fim da história (fig. 22) é ilustrada com o voo dos vagalumes, onde as 

individualidades e confluências geram energia vital, circulam o axé e instauram vida ao que 

parece ter terminado. Mesmo que as noites venham, os dias serão iluminados pelo sol. Essa 

permeabilidade de cores em diferentes tons e os vagalumes circulando por e através do que 

aparentam ser recortes assimétricos de figuras em tons de amarelo, vermelho, laranja e branco 

assemelham se às etapas em que o sol nasce e se põe, dando espaço também a escuridão. 

           Findada a história, as próximas páginas (fig. 23,24 e 25) de se dedicam a dar sugestões 

aos adultos, a respeito da ampliação de conhecimentos sobre a filosofia Kindezi: “para além 

de pais e professores” a obra conclama a possiblidade de todos acessarem os conhecimentos 

construídos historicamente para além da cultura ocidental. A ilustração do Búzio com o sol ao 

centro toma agora a proporção de duas cores, preto e amarelo, onde o núcleo se destaca com a 

cor amarela. Ao entorno do núcleo, traços na cor preta são inscritos do lado amarelo, e 

viceversa, sinalizando que as duas metades interagem e são pertencentes uma aoutra, a força 

vital e marcada pelo equilíbrio destes. 

 

 

 

 

 

 

 



79 

 

 

Figura 23 – sol interno 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 

 

Figura 24 – glossário 

 

Fonte: Organizado pela autora. 

 



80 

 

 

O glossário, (fig.24) pode servir como guia durante a leitura para termos que não são 

recorrentes no uso da língua portuguesa embora pertençam a ancestralidade brasileira. É 

relevante indicar que no glossário estão presentes figuras de vagalumes como uma 

continuidade da figura 22. É como se o glossário nos indicasse que as palavras ali presentes 

são uma extensão da narrativa.  O glossário pode servir também de apoio para outras 

consultas e aprofundamentos que venham a surgir, ideia que é reforçada pela figura 25. 

Figura 25- indicações de leitura 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Organizado pela autora 

 

Inspirados pela amplitude interminável de interpretações que a obra A Luz de Aisha 

pode oferecer, podemos tecer algumas considerações finais do trabalho de pesquisa realizado 

até aqui no campo das encruzilhadas percorridas. 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Exu bebeu, 

Exu curiou, 

Exu vai Embora,  

A Kimbanda mandou 

(Ponto cantado) 

 

Inspirada pelo meu próprio cotidiano em que diferentes infâncias são presentes no meu 

contexto diário, o trabalho com as obras Pedagogia das Encruzilhadas e A luz de Aisha, 

orienta olhares de diversidade para a produção literária afrocentrada destinada a crianças. 



81 

 

 

Desde a conceituação do Orixá Exu a partir da Obra Pedagogia das Encruzilhadas e a 

constituição cultural permeada pela colonização, o cerne do trabalho oferece elementos para a 

reflexão a partir da cosmogonia africana, na busca de outros olhares para o empoderamento de 

crianças na construção da contemporaneidade na sociedade. Para tal, a compreensão 

conceitual de termos como Axé, Exu, transgressão, política, estética, poesia entre outros, são 

essenciais para a compreensão da categoria infância e a necessidade da reparação histórica das 

culturas segregadas pela dominação colonial. 

Exu, na relação de confluência entre ontem hoje e amanhã, é participante das 

realidades infantis, quando reconhecemos que a pluriversalidade deve ser alimentada nas 

crianças. 

Nesse sentido, um imaginário alimentado pela ancestralidade brasileira precisa fazer 

parte do contexto social, cultural e artístico de crianças e adultos. Sobretudo no cotidiano das 

escolas de Educação infantil 

A literatura negra para crianças, entendida aqui como a produção literária destinada a 

alimentar o imaginário infantil a partir de bases culturais afrodiaspóricas, passa por esse 

processo, sendo ela fundamental para inspirar o despertar nas crianças no pertencimento a 

uma cultura que lhes é de direito, e que faz parte de sua subjetividade, na construção de uma 

sociedade mais solidária que esteja ligada a sua ancestralidade. 

 

Nessa tarefa são necessários a curiosidade, de uma criança, que brinca com a terra, a 

atenção e o respeito de um mateiro, e a sabedoria de um vaqueiro que conversa com 

os bichos via língua de chão para enveredarmos por aprendizagens que alarguem 

nossas subjetividades, recuperem sonhos e revigorem nossas existências. A aposta é 

que essa mirada nos dará fôlego e força para sair em defesa da aldeia. (RUFINO, 

2023, p. 63) 

 

O processo de alargamento da subjetividade é que se destinam as bases culturais afro 

diaspóricas, pois observamos que a literatura negra para crianças é um campo em potencial a 

ser explorado pois quando “o conteúdo literário amplia o conhecimento do ouvinte, ou mesmo 

do leitor mirim, que passa a protagonizar junto do leitor/contador. Esse tipo de atividade 

literária contribui para o desenvolvimento da sensibilidade estética e amplia o imaginário, 

formando e aperfeiçoando estratégias de leitura de adultos e crianças” (SOUZA, 2016, p. 51). 

Nesse sentido, corroboramos a com a ideia da literatura pensada para as infâncias pelo 

viés decolonial. Uma literatura pensada para a subversão e que considere as diferentes 

realidades que permeiam as infâncias e as crianças brasileiras. Por isso o sentido desse 

trabalho é inspirado nas diferenças e peculiaridades que vivo diariamente no trabalho e na 

[A1] Comentário: Artigo literatua 
infantil e primeira infãncia: politicas e 
praticas de leitura (souza) 



82 

 

 

relação com as crianças, onde os marcos socioeconômicos atravessam lascivamente as 

existências de diferentes famílias.  

A prática do trânsito pelas encruzilhadas não é novidade para as crianças. Muitas delas 

articulam no cotidiano, saberes aprendidos para que sobrevivam no sentido literal da palavra. 

Desde o ato de guardar merenda, até a participação nas tarefas cotidiana de subsistência da 

família, revelam que a relação com os adultos, ultrapassam as barreiras do que podemos 

mensurar com a pesquisa acadêmica. 

A marca da colonialidade está longe de ser apartada das crianças, porém quando 

mobilizamos os saberes ancestrais de diferentes fontes, reconfiguramos o hibridismo apontado 

por Souza (2016, p.27), subvertendo a lógica dominadora a favor da vida e da diversidade. 

Nesse sentido, fortalecemos o conhecimento afim de indicar a força das encruzilhadas e o 

saber popular.  

Algumas perguntas fundamentais para esse trabalho encontram algumas possíveis 

interpretações com relação ao protagonismo infantil, a literatura para crianças e a poética das 

encruzilhadas: Ao associar o protagonismo a ação de Exu, enquanto adultos podemos refletir 

sobre nosso papel, visto que a criança de hoje será o adulto de amanhã, e consequentemente 

ela definirá nosso futuro. Tal relação não apresenta início, meio ou fim, pois a perspectiva de 

tempo não é linear, tampouco do colonizador.  

Logo, a contemporaneidade, marcada pela política, no sentido do viver como ato 

político, poético inscrito na pluralidade, e ético como premissa da vida, são parte de uma 

grande discussão epistemológica. 

Assim como Exu transita por onde quer sem tempo e medida, que possamos aprender 

com o protagonismo infantil a amar a vida, compreendendo nossa história e a marca que 

deixamos sem DESPEDIDA, pois na espiral do tempo, “Exu matou um pássaro hoje com uma 

pedra que só jogou hoje”, já diria o ditado Iorubá. 

 

 

 

 

 

 

 



83 

 

 

 

REFERÊNCIAS  

 

ABRAMOWICZ, Anete; OLIVEIRA, Fabiana de. A sociologia da infância no Brasil. 2. ed. 

Campinas, SP: Autores Associados, 2012. 

AGUIAR, Vera Teixeira de. Leitura e conhecimento. Santa Cruz do Sul: EdUNISC, 2007.  

ANJOS, Cleriston Izidro dos; SOUZA, Ellen de Lima; CORREA, Núbia Cristina Sulz Lyra 

(org.). Necropolítica e as crianças negras: ensaios na pandemia. 1. ed. São Paulo: Editora 

Dandara, 2022. 

AZEVEDO, Luiz Maurício. Estética e raça: ensaios sobre a literatura negra. Porto Alegre: 

Sulina, 2021. 

BARBOSA, Márcio, RIBEIRO, Esmeralda (Org.). Cadernos Negros 45: poemas 

afrobrasileiros. São Paulo: Quilombhoje, 2024. 

BENTO, Maria Aparecida Silva (org.). Educação infantil, igualdade racial e diversidade: 

aspectos políticos, jurídicos, conceituais. São Paulo: CEERT, 2012. 

BENTO, Maria Aparecida Silva. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2022. 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Tradução de Myriam Ávila, Eliana Lourenço de 

Lima Reis e Gláucia Renate Gonçalves. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1998. 

BISPO, Antônio. Colonização, Quilombos: modos e significações. Brasília: INCTI / UnB / 

CNPq, 2015. 

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, DF: MEC, 

2017. 

CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Tradução de Anísio Garcez Homem. 2. ed. 

Florianópolis: Letras Contemporâneas, 2020. 

DEBUS, Eliane; BALÇA, Ângela. Literatura infantil portuguesa e brasileira: contributos para 

um diálogo multicultural. Via Atlântica, São Paulo, v. 9, n. 2, p. 63-74, 2008. 

FANON, Frantz. Peles negras, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. 

Salvador: EDUFBA, 2002. 

FARIA, Ana Lúcia Goulart de; FINCO, Daniela (org.). Sociologia da infância no Brasil. 

Campinas, SP: Autores Associados, 2023. 

FARIA, Ana Lúcia Goulart de; MELLO, Suely Amaral (org.). Linguagens infantis: outras 

formas de leitura. 2. ed. Campinas, SP: Autores Associados, 2009. 

FU-KIAU, K. Kia Bunseki; LUKONDO-WAMBA, A. M. Kindezi: a arte Kongo de cuidar 

de crianças. Baltimore: Black Classic Press, 2000. 



84 

 

 

GOBBO, Gislaine Rossler Rodrigues; FERREIRA, Lucinéia Aparecida Alves. A brincadeira 

de papéis na educação infantil: atividade objetivada a partir da organização de espaços e da 

inserção de novos temas. Temas em Educação e Saúde, Araraquara, v. 14, n. 2, p. 268-283, 

jul./dez. 2018. 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas lutas por 

emancipação. Petrópolis: Vozes, 2019. 

GOMES, Nilma Lino; ARAÚJO, Marlene de (orgs.). Infâncias negras: vivências e lutas por 

uma vida justa. 1. ed. São Paulo: Vozes, 2019. 

GOMES, Nilma Lino; TEODORO, Cristina. Do poder disciplinar ao biopoder à necropolítica: 

a criança negra em busca de uma infância descolonizada. Childhood & Philosophy, Rio de 

Janeiro, v. 17, p. 01-31, 2021. 

GUTFREIND, Celso. A infância através do espelho: a criança no adulto, a literatura na 

psicanálise. São Paulo: Artmed, 2014. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 8. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 

2005. 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Organização Liv Sovik. 

Tradução de Adelaine La Guardia Resende. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. TupyKurumin, 2006. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Tradução de 

Jess Oliveira. 2. ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 

KOHAN, Walter Omar. A infância da Educação: o conceito devir-criança. Revista Educação 

Pública, Rio de Janeiro, v. 2, nº 1, 31 de dezembro de 2005. Disponível em: 

https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/2/1/a-infancia-da-educacao-o-conceito-devir-

crianca.  

KOHAN, Walter Omar; CARVALHO, Magda Costa. Atrever-se a uma escrita infantil: a 

infância como abrigo e refúgio. Childhood & Philosophy, v. 17, p. 1-30, 2021. 

LEITE, Fábio. Valores civilizatórios em sociedades negro-africanas. África, n. 18-19, p. 103-

118, 1995. 

MARIOSA, Gilmara Santos; REIS, Maria da Glória dos. A influência da literatura infantil 

afro-brasileira na construção das identidades das crianças. Estação Literária, Londrina, 

Vagão vol. 8 (parte A), p. 42-53, dez. 2011. 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar, poéticas do corpo-tela. Editora 

Cobogó, 2021. 

MOREIRA, Beatriz Rosa. Interlocuções entre a filosofia Bantu-Kongo e a prática do bem 

viver. Revista Epistemologias do Sul, v. 6, n. 1, p. 158-177, 2022. 

MUNANGA, Kabengele. Negritude: Usos e Sentidos. 4. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 

2024. 

https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/2/1/a-infancia-da-educacao-o-conceito-devir-crianca
https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/2/1/a-infancia-da-educacao-o-conceito-devir-crianca


85 

 

 

NASCIMENTO, Daniela Galdino. O terceiro espaço: confluências entre a literatura infanto-

juvenil e a lei 10.639/03. 2019. 356 f. Tese (Doutorado em Estudos Étnicos e Africanos) - 

Universidade Federal da Bahia, Salvador. 

NJERI, Aza; RODRIGUES, Luana. A luz de Aisha. Rio de Janeiro: Rebuliço, 2021. 

OLIVEIRA, Eduardo David de. Cosmovisão africana no Brasil: elementos para uma 

filosofia afrodescendente. Fortaleza: Publicação Ibeca, 2021. 

OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da ancestralidade como filosofia africana: educação 

e cultura afro-brasileira. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação, v. 18, p. 28-47, 

2012. 

OLIVEIRA, Eduardo. A ancestralidade na encruzilhada: dinâmica de uma tradição 

inventada. São Paulo (Cotia): ApeKu Editora, 2021. 

OLIVEIRA, Eduardo. Cosmovisão africana no Brasil: elementos para uma filosofia 

afrodescendente. [2003] 2021. 

OLIVEIRA, Maria Anória de Jesus. Personagens negros na literatura infanto-juvenil no 

Brasil e em Moçambique (2000-2007): entrelaçadas vozes tecendo negritudes. 2010. 301 f. 

Tese (Doutorado em Letras) - Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2010. 

PEREIRA, Edimilson de Almeida. Entre Orfe(x)u e Exunouveau. Rio de Janeiro: Azougue 

Editorial, [2017] 2022. 

PEREIRA, Edimilson de Almeida. Orfe (x) ue Exunoveau: análise de uma estética de base 

afrodiaspórica na literatura brasileira. Fósforo, 2022. 

PEREIRA, Simone dos Santos; NASCIMENTO, Iracema Santos do. Literatura infantil com 

personagens negras: narrativas descolonizadoras para novas construções identitárias e de 

mundo. Espaço Pedagógico, v. 27, n. 2, p. 481-495, 2020. 

PESTANA, Cristiane; OLIVEIRA, Marcos. A morenização predominante na literatura 

infantil: um projeto de apagamento da identidade negra. Verbo de Minas, v. 21, n. 37, p. 

150-169, 2021. 

PETIT, Michèle. A arte de ler ou como resistir à adversidade. Tradução de Arthur Bueno e 

Camila Boldrini. 2. ed. São Paulo: Editora 34, 2009. 

RAMOS, Alberto Guerreiro. Introdução crítica à sociologia brasileira. 2. ed. Rio de 

Janeiro: Editora UFRJ, 1995. 

RUFINO, Luiz. Exu e a pedagogia das encruzilhadas. Tese (Doutorado em Educação), 

UERJ, 2017. 

RUFINO, Luiz. "IKINS E ENCRUZILHADAS." Revista Espaço do Currículo 13, no. 3 

(2020): 381–88. http://dx.doi.org/10.22478/ufpb.1983-1579.2020v13n3.54228. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula, 2019. 

RUFINO, Luiz. Ponta-cabeça: educação, jogo de corpo e outras mandingas. 1. ed. Rio de 

Janeiro: Mórula Editorial, 2023. 

http://dx.doi.org/10.22478/ufpb.1983-1579.2020v13n3.54228


86 

 

 

RUFINO, Luiz. Vence-demanda: educação e descolonização. Rio de Janeiro: Mórula, 2021.  

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula editorial, 2019. 

SABINO, Geruza de Fátima Tomé; LOURENÇO, Lucilene Gonçalves de Oliveira; SILVA, 

Davidson Bruno da. Racismo e representatividade da criança negra na literatura infantil: 

reflexões sobre o projeto de extensão e cultura “Construindo a Própria História”. Revista 

Zero-a-Seis, Florianópolis, v. 21, n. 39, p. 170-182, jan./jun. 2019. 

SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. Tradução de Tomas 

Rosa Bueno. 3. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 1990. 

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. Quilombo Saco Curtume (Piauí): 

Piseagrama / Ubu Editora, 2023. 

SANTOS, Boaventura de Souza. A gramática do tempo: para uma nova cultura política. 

Autêntica Editora, 2021. 

SARMENTO, Manuel Jacinto. Gerações e alteridade: interrogações a partir da Sociologia da 

Infância. Educação & Sociedade, Campinas, v. 26, n. 91, p. 361-378, maio/ago. 2005. 

SARMENTO, Manuel Jacinto; CERISARA, Ana Beatriz (org.). Crianças e Miúdos: 

Perspectivas Sociopedagógicas da Infância e Educação. Porto: ASA, 2004. 

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciência encantada das macumbas. 

Rio de Janeiro: Mórula, 2018. 

SOARES, Emanoel Luís Roque. As vinte e uma faces de Exu na filosofia afrodescendente 

da educação: imagens, discursos e narrativas. Fortaleza: Universidade Federal do Ceará, 

2008. 

SODRÉ, Muniz. Pensar Nagô. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

SOUZA, Florentina da Silva. Afro-descendência em Cadernos Negros e Jornal do MNU. 

Autêntica Editora, 2006. 

SOUZA, Renata Junqueira de. Literatura infantil e primeira infância: políticas e práticas de 

leitura. FronteiraZ: Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados em Literatura e Crítica 

Literária, n. 17, p. 43-59, dez. 2016. 

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte:  Editora UFMG, 

2010. 

ZILBERMAN, Regina. A literatura infantil na escola. São Paulo: Global, 2003. 

 

 

 

 


